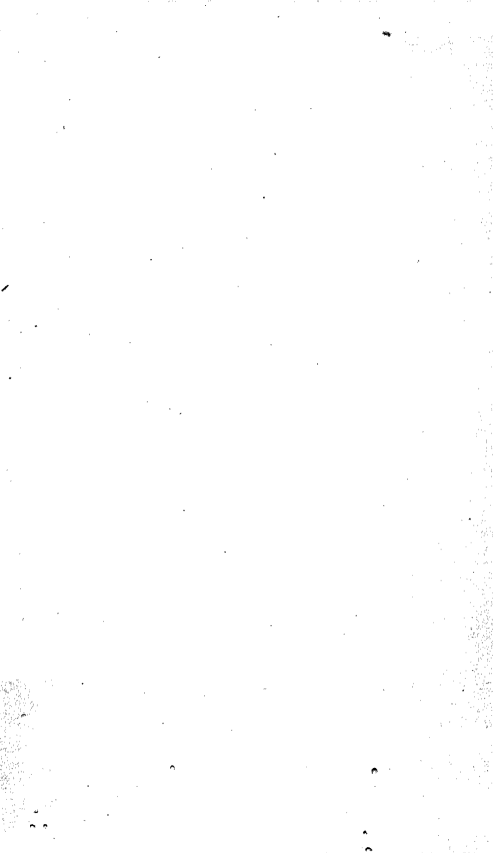
# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 26642

CALL No. 063.05/S.P.H.K.

D.G.A. 79





## Akademie der Wissenschaften in Wien

Philosophisch-historische Klasse

Sitzungsberichte, 191. Band, 1. Abhandlung

## Forschungen

zu den

## deutschen Rechtsbüchern

Von

Dr. Anton Pfalz und Dr. Hans Voltelini

26642

I

Die Überlieferung des Deutschenspiegels

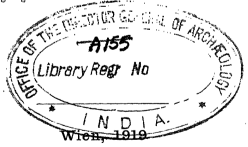
063.05

Vor

Dr. Anton Pfalz

S.P. H.K.

Vorgelegt in der Sitzung am 5. Dezember 1918



In Kommission bei Alfred Hölder

Universitäts-Buchhändler,

Buchhändler der Akademie der Wissenschaften in Wien

(40)

# CENTRAL ARCH FOLOGIGAN LIBRARY, NLW JELHI. Acc. No. 266.42 Date. 9.5.57

Als der Unterzeichnete die Fortsetzung der Arbeiten Rockingers zur Herausgabe des sogenannten Schwabenspiegels unternahm, war es ihm sofort klar, daß die Herstellung des Textes nicht die alleinige Aufgabe der Bearbeiter sein könne. Schon Rockinger hat in einer Reihe von Abhandlungen viele der Handschriften des Rechtsbuches eingehend beschrieben und Zusätze derselben zum Abdruck gebracht. Dieser sehr berechtigte Vorgang soll seine Fortsetzung finden, doch konnte damit der Unterzeichnete nicht seine Aufgabe für beendet sehen. Das Rechtsbuch ist zugleich ein Sprach- und Rechtsdenkmal. Seine Stellung in der mittelhochdeutschen Literatur nicht minder wie in der Rechtsliteratur bedarf noch der Aufklärung. Den sich ergebenden Fragen soll eine Reihe von Abhandlungen gewidmet sein, die in zwangloser Reihe erscheinen sollen. Als erste erlaubt sich der Unterzeichnete die nachfolgende aus der Feder seines germanistischen Assistenten bei der Schwabenspiegelausgabe, des Herrn Dr. Anton Pfalz, vorzulegen. Sie ist dem Deutschenspiegel geweiht. Wie der Deutschenspiegel die Grundlage für das jüngere kaiserliche Land und Lehenrechtsbuch gegeben hat, so mußte auch die Arbeit für die Ausgabe des letztgenannten Rechtsbuches von ihm seinen Ausgang nehmen, da der Deutschenspiegel, wie das schon Julius von Ficker ausgeführt hat, den untrüglichen Prüfstein für die Kritik und Anordnung der Schwabenspiegelhandschriften abgibt. Denn jene Fassung des kaiserlichen Land- und Lehenrechtsbuches ist als die älteste anzusehen, die dem Deutschenspiegel am nächsten kommt. Die vorliegende Abhandlung gibt sich auch als Vorarbeit zu einer Ausgabe des deutschen Spiegels, das von der Rechtsgeschichte sehr vernachlässigte Rechtsbuch dringend bedarf, denn der Abdruck von Ficker ist ein im großen und ganzen wohl recht getreuer der einzig erhaltenen Innsbrucker Handschrift mit all ihren Fehlern und

Auslassungen und daher für den Rechtshistoriker schwer zu verwerten. Diese Neuausgabe ist denn auch beabsichtigt, sobald Forschungen, die noch zur Aufdeckung bisher unbekannter Handschriften des Schwabenspiegels angestellt werden sollen, ergeben, daß die Innsbrucker Handschrift die einzige Handschrift des Rechtsbuches bleibt.

Wien, 9. Dezember 1918.

Dr. Hans Voltelini.

I.

# Die Überlieferung des Deutschenspiegels

von Dr. Anton Pfalz.

## Vorbemerkung.

Die Stellung des Deutschenspiegels zwischen dem älteren Sachsenspiegel und dem jüngeren Schwabenspiegel hat Ficker<sup>1</sup> nachgewiesen und man wird ihm um so mehr zustimmen müssen, als in jüngster Zeit Eugen Freiherr von Müller<sup>2</sup> in einer sprachlich-stilistischen Untersuchung, die er leider nicht auch auf das Lehenrecht ausgedehnt hat, zu den gleichen Ergebnissen kommt. In Anbetracht der Bedeutung, die der Deutschenspiegel für die Erkenntnis der ursprünglichen Gestalt des Schwabenspiegels besitzt, war es geboten, den Text Fickers 3 und seine Bemerkungen über die Innsbrucker Pergamenthandschrift N 922 nachzuprüfen und, wo es die Nachprüfung erheischte, zu ergänzen, beziehungsweise zu verbessern. Es hat sich gezeigt, daß der von Ficker besorgte Abdruck der Handschrift ein richtiges Bild des Originals vermittelt und nur geringfügiger Verbesserungen bedarf, die hier im letzten Abschnitt der Abhandlung mitgeteilt werden. Fickers Angaben über die äußere Form der Innsbrucker Handschrift sind durchaus zutreffend und erfordern fast keinerlei Berichtigungen. Was zu ihrer Ergänzung vorzubringen ist, findet man gleichfalls im Schlußabschnitt dieser Abhandlung verzeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wiener Akademie Sitzungsber. 23. Bd. S. 115-216 u. 221-292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eugen Frh. v. Müller, Der Deutschenspiegel in seinem sprachlichstilistischen Verhältnis zum Sachsenspiegel und Schwabenspiegel, in Bd. II, Heft I der Deutschrechtlichen Beiträge von Dr. Konrad Beyerle, Heidelberg, Winter, 1908.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Spiegel deutscher Leute. Textabdruck der Innsbrucker Handschrift. Herausgegeben von Dr. Julius Ficker. Innsbruck, Wagner, 1859.

Da der Deutschenspiegel nur in einer einzigen Handschrift, eben dem Innsbrucker Pergamentkodex N 922, auf uns gekommen ist, gestaltet sich eine methodische Wiederherstellung des ursprünglichen Textes und auch die Erkehntnis, wie der dem Verfasser des Schwabenspiegels vorgelegene Deutschenspiegeltext in seinen Einzelheiten beschaffen war, schwierig, ja bis zu einem gewissen Grade unmöglich.

Dem Deutschenspiegel kommt nicht bloß als der unmittelbaren Vorstufe zum Schwabenspiegel Bedeutung zu, sondern auch als Rechtsdenkmal an und für sich und so wird der Plan, eine lesbare Handausgabe des Deutschenspiegels zu schaffen, wohl Zustimmung finden. Als Vorarbeit zu einer solchen Ausgabe und zur Schwabenspiegelausgabe stellt sich denn die vorliegende Abhandlung dar, die zunächst aus der Sprache des Deutschenspiegeltextes der Innsbrucker Handschrift herausholt, was für die Arbeitsweise seines Verfassers und die Art seiner Entstehung von Bedeutung ist. Der Frage nach der Stellung, die die Innsbrucker Handschrift in der Überlieferung des Deutschenspiegels einnimmt, ist der zweite Teil der Abhandlung gewidmet.

Bekanntlich steht in unserer Deutschenspiegelhandschrift vor den Landrechtsartikeln und der Einleitung (Praefatio rhythmica) das Buch der Könige alter Ehe (S. 1—31 des Fickerschen Textabdruckes), das nur ein verhältnismäßig kleiner Teil der Schwabenspiegelhandschriften ebenfalls bietet. Die Untersuchung dieses Königebuchs, die Behandlung der Frage, wie es sich zu den in Schwabenspiegelhandschriften überlieferten, insbesondere zu den Berliner Pergamentbruchstücken (v. Rockingers Nummer 27) verhält, mußte einer späteren Abhandlung vorbehalten werden, da die durch den Krieg geschaffenen Verkehrsbeschränkungen die Benützung der in Betracht zu ziehenden Handschriften derzeit unmöglich machten.

Für die bereitwillige Überlassung der Handschrift bin ich der Leitung der Innsbrucker Universitätsbibliothek, für gütig gewährte Gastfreundschaft in den Räumen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung Herrn Hofrat Prof. Ottenthal zu Dank verpflichtet.

#### I. Die Sprache der Handschrift.

Die Sprache der Innsbrucker Handschrift zeigt alle Merkmale der bairischen Mundart. <sup>1</sup>

Die etymologischen Längen î und û erscheinen regelmäßig als Diphthonge, u. zw. î als ei, û als au. Nur einigemale findet sich für zu erwartendes ei die Schreibung i: beliben (S. 3, 4); hymelrich (S. 28, 17); itelr (S. 110, 13); sinenthalben (S. 117, 26); sin chlage (S. 126, 6); chûnirich (S. 58, 11); der Konjunktiv sei erscheint öfter als si (z. B. S. 44, 12 v. u.; S. 55, 3; S. 67, 7; S. 123, 11 v. u.).

Etymologisches ei wird meist durch ai, seltener durch ai wiedergegeben. Mit ei wechselt es nur in einigen Wörtern, von denen die Mehrzahl juristische Fachausdrücke sind; so erscheint eid, eyd neben aid; eigen neben aigen; vrteil neben vrtail; vrteilen neben vrtailen; ein und dhein wechseln mit ain und dhain, doch ist hier -ei- häufiger als -ai-. Das Substantivum geleitte findet sich einmal in dieser Form.

Etymologisches ou erscheint in der Regel als av, au wie etymolog. û. Die Schreibung vrowe wechselt mit vrawe, neben hauen findet man hovwen und hauwen, neben chaupfunge tritt vereinzelt choupfunge auf.

Der etymologische Diphthong iu wird in der Regel durch ev, eu ausgedrückt, woneben auch ziemlich häufig æv, æu verwendet erscheint. Mit der Schreibung iu wechselt die mit ev in den Wörtern: gezivge, erzivgen, divphait, divpstal, divpisch, divpleich, driv (drei), vrivnt. Es mag bloßer Zufall sein, daß diese iv-Schreibungen im ersten Teil des Landrechts häufiger auftreten als sonst. Der Artikel diu erscheint regelmäßig als dev, die pronominale Adjektivendung -iu oft als -ev.

Der Umlaut von â wird durch das Zeichen  $\alpha$ , der des â durch  $\delta$ , manchmal auch oe (z. B. troesten) ausgedrückt.  $\delta$  steht auch hie und da für â, wo Umlaut nicht eingetreten sein kann, z. B. S. 125, 18 tôten 'den Toten', S. 126, 15 v. u. Rechtlôse, S. 142, 4 v. u.  $h\delta ch$ . S. 143, 3 findet sich  $\delta$  für kurzes o vor r im Singular ôrse. Umgelautetes uo wird fast stets vom unumgelauteten, das als n geschrieben wird, durch n unterschieden.

In den Zitaten bezieht sich die erste Ziffer auf die Seite, die zweite auf die Zeile des Fickerschen Textes.

Die Schreibung der -age- und -egi-Synkopen wechselt. Voneinander werden sie nicht geschieden und erscheinen bald durch ai (auch æi), bald durch ei bezeichnet, doch ist ei häufiger verwendet. Nur ei findet sich für die Synkopen aus -ibiund -ede-: geit gibt, reit redet, gereit geredet.

Neben den streng bairischen Formen gen, get; sten, stet kommen sehr häufig die â-Formen gan, gat; stan, stat vor; mit iener (jener) wechselt ener, mit sint, sind (sind) wechselt sein. Durchaus herrschend ist das bairische hete, hette (hätte).

Anlautendes germ. b erscheint zumeist als p. Verschärfung des auslautenden b ist häufig in der Schreibung -p zum Ausdruck gebracht. Der dem Bairischen gemäßen Stufe der Lautverschiebung entsprechend erscheint germ. p als ph, pf, f, ff. Im Inlaut steht oft, nicht immer ff aus germ. p nach Diphthongen und etymolog. Längen, z. B. chauffen, lauffet, begreiffet, gewaffenter hant. Für w finde ich im Anlaut ein einziges Mal b im Worte bie (S. 10, 3 v. u.). Sonst steht w für b in geworn (S. 27, 3), biderwe (S. 53, 6 v. u.), piderwer (S. 55, 13 v. u.), strazrauwer (S. 58 1), rauwiges (S. 62, 16) und in den Ortsnamen Neunwurch und Mersewurch (S. 140, 21).

In der Dentalreihe ist die Scheidung des etymologischen d und t in der Regel bewahrt. Verwechslung der Spirans s mit z zwischen Vokalen ist im Inlaut äußerst selten (z.B. neben pezzer ganz vereinzelt auch pesser). Im Auslaut dagegen steht z öfter für s, z. B. waz (war), hauz, speiz (aber stets speise), laz (las). Viel seltener trifft man s für auslautendes z, so hie und da das statt daz; die Endung ez erscheint in der Regel als es. Für et- wird durchaus est- geschrieben: hasten aber hazzet, veiste, veiste, veist. Die Schreibung der S-Laute zeigt deutlich, daß sie ihrem Lautwert nach im Auslaut und im Inlaut vor t zusammengefallen waren, und zwar wurde im Auslaut s zu z, d. h. s verlor seine sch-artige Aussprache, zt aber wurde zu st, d. h. zt wurde wie št gesprochen. Sonst aber waren sie lautlich voneinander noch geschieden.

Die Schreibung der Gutturalen ist durchaus entsprechend dem bairischen Sprachcharakter. k und kk erscheinen als ch, kch,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über vereinzeltes pf für zu erwartendes ff vgl. unten S. 14.

kh; kk vereinzelt auch als kk; gg wird durch gk oder kg von kk geschieden. Im absoluten Auslaut erscheint g nicht selten als c, ch. Die Spirans wird durch ch und h (h oft vor t) bezeichnet.

Gegen den bairischen Charakter unserer Handschrift fallen nicht schwerer als die oben angeführten i für etymolog. 1 und die Formen gan, gat, stan, stat ins Gewicht die vereinzelt auftretenden 2. Personen der Mehrzahl auf -ent: S. 2, 27: slahent ewern prüder niht, worauf jedoch sogleich folgt werfet in ein und behalt ewer hende unschuldige; S. 18, 9 v. u.: die behaltent ew selben; S. 30, 17 v. u.: war gedenchet ir so ir . . . ewer sel verchauffet und ewer gericht vercherent . . ; S. 117, 13 u. S. 120, 14: nu vernement . . . Dabei ist zu beachten, daß die drei erstgenannten Stellen aus dem Buch der Könige, also nicht aus dem eigentlichen Rechtstexte stammen.

Inmitten dieses oberdeutsch-bairischen Textes finden sich nun im zweiten Teil des Landrechts und im Lehenrecht niederdeutsche Wörter und Fehler und Mißverständnisse, die auf Unkenntnis des Sinnes oder auf Verlesen niederdeutscher Wörter zurückgehn. Schon Ficker hat auf einige solche Stellen hingewiesen und G. Roethe hat in seiner Untersuchung der Reimvorreden des Sachsenspiegels (Abh. der königl. Ges. d Wissenschaften zu Göttingen NF II) in der Fußnote auf S. 71 Ficker ergänzend derartige Stellen namhaft gemacht. Sie werden hier vermehrt. Gegen Schluß des Art. 283 (S. 136, 9) ist nd. gesat stehn geblieben: vnrechter læute puzze geit harte frumer vnd sint doch dar vmbe gesat daz des Richters püzze gewette volge, vgl. Ssp. III, 45, 10: Unechter lude bute gevet al littik vromen unde sint doch dar umme gesat, dat der bute des richteres gewedde volge. — Zu Anfang des Art. 291 (S. 137, 12) blieb nd. gelegen, d. i. geliehen, unübersetzt: Man enmûz dhein gerichte tailen noch gæntzleichen noch tail der dem ez gelegen ist. so daz der volge an sei . . . vgl. Ssp. III, 53, 3: Man ne mut ok nen gerichte delen, noch ganz lien noch del, de dem it dar gelegen is, so dat dar volge an si... — Im 38. Art. des Lehenrechts (S. 154, 4) erscheint sunder getivch für Ssp. 13, 1: sunder tüch. - Ssp. III, 62, 1: Vif stede die palenze heten liegen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es sei hier darauf aufmerksam gemacht, daß ich bei den Konjekturen mit Absicht dem in der Orthographie der Hs. deutlich zum Ausdruck kommenden Sprachcharakter Rechnung trage.

in 'me lande to sassen wurde mißverstanden; fünf stete die pfallentz heten ligende ze sachsen in dem lande da . . . (S. 140, 10) — Ssp. III, 58, 2 went it erscheint S. 139, 11 als wendet. — Im Ssp. ist II, 28, 2 die Rede vom Fischen in gegrabenen Deichen: vischet he in diken die gegraven sin; auf S. 110, 14 v. u. erscheint dieser Satz als vischet er dike in dem wazzer; nd. diken wurde mißverstanden und ganz ohne Bedacht auf den Sinn in dike geändert und in dem wazzer hinzugefügt (vgl. dazu Ficker, Sitzungsber. 23, 195). — Wie im Art. 291 (s. oben) nd. gelegen zu lesen ist, so wird auch auf S. 168, 19 im 153. Art. des Lehenrechts an Stelle des sinnlosen gegen satzunge ursprünglich gelegen satzunge gestanden haben (gegen satzunge daz enist weder lehen noch satzunge, im Lehenrecht des Ssp. 55, 8: Gelegen sattunge dat n'is weder len noch sattunge). - Ferner heißt es S. 123, 9 . . . vnd besetzet ez der chauphunge oder der gift iener der si vnder ime hete mach si selbe dritte wol behalten der die daz sagent; dem entspricht im Ssp. III, 4, 1: . . . unde besakt he der köpinge oder der gift, jene, die sie under ime hevet, mut si selve dridde wol behalden der die't sagen. Zunächst ist im Dsp. nach besetzet statt ez natürlich er zu lesen und zweifellos ist sagent infolge Mißverstehens des nd. sagen, d. i. sahen, in den Text gekommen. Wie ist nun das besetzet er der chauphunge oder der gift zu verstehn? besetzet soll nd. besakt entsprechen; stand ursprünglich etwa besaget wie kurz darauf in Zeile 11 der gewere besaget (Ssp. der gewere besakt) und ist also besetzet aus besaget verlesen? Die Möglichkeit besteht wohl. Aber es ist viel wahrscheinlicher, daß der Übersetzer nd. besakt für besat las und daraus oberdeutsches besetzet machte, wie er Dsp. Lehenr. 37 (S. 153, 7 v. u.) mit Ob der herre seinem manne versitzet gut, daz der man an seiner gwer hat . . . Ssp. 13, 1 Of die herre seinem manne besact gudes, dat die man an sinen geweren hevet . . . übersetzt, wo also nd. besact als versitzet erscheint, weil der Übersetzer besact mißverstand. Er mißverstand dieses Wort aber nicht immer. Dsp. 44, 45 ist es durch versaget, versagt, 147 durch versagen (nd. besaken Ssp. Lehnr. 55, 1), Dsp. 147 durch verseit (Ssp. II 37, 1) wiedergegeben, Dsp. 111 durch das einfache sagen und im Lr. S. 164, 12 v. u. durch verlaugen. Übrigens gibt Dsp. Lehenr, 37 ob der herre seinem manne ver-

sitzet gut, daz der man an seiner gwer hat einen allerdings vom Ssp. abweichenden Sinn, während besetzet er der chaunhunge . . . sinnlos ist und hier schon die beiden Genitive chauphunge und gift darauf hinweisen, daß der Übersetzer an der Stelle gewissermaßen interlinear übersetzte, Wort um Wort. - Im Art. 176 des Dsp. (S. 118, 14 v. u.) kann verlougent oder verseit nur auf mißverstandenes nd. verlegen oder versat zurückgehn (Ssp. II. 60, 1: Svelk man enen anderen liet oder sat perde, oder en kleid, oder ienegerhande varende have, to svelker wis he die ut von sinen geweren let mit sime willen, verkoft sie die, die sie in geweren hevet, oder versat he sie, oder verspelet he sie, oder wert sie ime verstolen oder afgerovet; jene die sie verlegen oder versat hevet, die ne mach dar nene vorderunge up hebben, . . .). Diese Stelle erscheint im Dsp. als: Swelch man dem andern leihet oder setzet ein pfærd oder ein gewant oder dhainer hande værnde habe ze swelher weiz er daz auz von seinen wern lat mit seinem willen verchauffet ers der ez in den gewern hat oder wirt ez im verstolen oder abe gebrochen iener der ez verlougent oder verseit hat der enmach da dheine voderunge dar auf gehaben . . . Es läßt sich nicht entscheiden, ob hier der ursprüngliche Text des Dsp. noch die nd. Wörter verlegen oder versat hatte oder ob diese etwa schon vom Übersetzer falsch übertragen wurden. Weiter fällt in dieser Stelle auf, daß versat he sie oder verspelet he sie des Ssp. keine Entsprechung im Dsp. hat, sondern einfach ausgelassen ist. Daß sie in die Dsp.-Stelle hineingehören, beweist wohl das oder des Dsp. vor wirt ez im verstolen. Es liegt nun nahe zu denken, der Kopist habe hier von einem oder aufs andere abspringend die zwischenstehenden Wörter ausgelassen. Nun läßt sich aber im Schwsp. (L. 222 und auch 223, 224) jenes versat he sie oder verspelet he sie nicht nachweisen. Freilich beweist dies nicht, daß der dem Schwabenspiegler vorliegende Dsp. diese Wörter nicht hatte, sie also wohl auch dem ursprünglichen Dsp.-Text fehlten. Immerhin aber ist die Möglichkeit vorhanden, daß der Übersetzer hier eine Lücke ließ, weil er versat und verspelet nicht verstand, diese Lücke später ausfüllen wollte, aber dann nicht dazukam es zu tun. wie er ja überhaupt seine Arbeit nicht vollendet hat. (Vgl. dazu weiter unten S. 16). Öfter wurde nd. to, das in Ssp.-Handschriften auch als tu erscheint, mißverstanden, so S. 146, 3 v. u,

wo es als tû in der aus dem Ssp. III, 79, 3 übernommenen Phrase (ane tu kampe wart) entgegentritt. Unmittelbar vorher (Z. 6 v. u.) steckt im sinnlosem tunt parnder Ssp. III, 79, 2 to antwerdene. Als tun mißverstanden ist es S. 123, 13 v. u. in der Stelle Taidegung mach er ouch wol tun dem ersten wol wider pringen dem der ez gelichen hat . . ., der im Ssp. III, 5, 2, entspricht Leninge mut he ok to dem ersten wol wederbringen deme, de't gelegen hevet. Mehrmals wurde nd. echtnot verlesen: S. 159, 6 benennet er im iht noch daz er niht chumet = Ssp. Lhr. 24, 5 Benimt it im aver echtnot, dat he nicht ne kumt; man sieht hier ganz deutlich, daß durch die Änderung des benimt it in benennet er der durch iht noch verderbte Sinn hergestellt werden sollte. S. 159, 6 v. u. finden wir echtnot als nicht noch und wieder wurde versucht, den Sinn einzurenken: doch mag er ietwederm nicht noch vnschuldigen dangnisse und suchte vnd des reiches dienst . . . = Ssp. Lhr. 24, 7: Doch mach ir jewederem echt not untscüldegen: vangnisse, süke unde des rikes dienst . . . Das sinnlose dangnisse unserer Dsp.-Stelle geht auf vangnisse zurück, ist daraus verlesen, in der Sprache unserer Handschrift und auch sonst oberdeutsch müßte es ja etwa vanchnússe lauten. Auf derselben S. 159, 3 v. u. erscheint dann Ssp. Lhr. 24, 8 Svene echt not irret als Swenne ez not irret und auf der folgenden S. 160 steht Z. 6 icht not, Z. 11 niht not (Ssp. Lhr. 24, 8 und 24, 9). - Aus nd. vnderdanen (Ssp. III, 62, 3) ist auf S. 140, 14 v. u. vnder den, aus nd. unwetene (Ssp. III, 78, 8) auf S. 146, 18 vnwernde entstanden. Auf nd. müte (Ssp. II, 54, 6) geht mite auf S. 116, 4 v. u. zurück; es heißt da im Dsp. (Z. 7 v. u.): seit aber der hirte daz ez fur in niht getriben wurde daz muz der man paz ergevgen (d. i. erzevgen) mit zwain mannen, die ez sahen daz mans in sein hause traip, da enist der hertær vnschuldich niht worden mite. Die entsprechende Ssp.-Stelle lautet: Seget aver de hirde, dat it vor ine nicht gedreven ne würde, dat mut die man bat getügen mit tven mannen, die't sagen dat man't an sine hude dreve, den is die hirde unscüldich werden müte. Diese Stelle des Ssp. ist nicht ohneweiters verständlich; der Sinn kann nur sein, daß der Hirte für abhanden gekommenes Vieh nur dann verantwortlich gemacht werden kann, wenn es ihm erweislich zur Hut zugetrieben worden ist; den is die hirde

unscüldich werden müte heißt also ,weil sonst [nämlich wenn der Besitzer nicht mit zwei Männern bezeugen kann, daß des Hirten Behauptung (dat it vor ine niht gedreven ne würde) falsch ist] der Hirte dessen unschuldig werden müßte'. Der entsprechende Satz des Dsp. heißt: .damit ist der Hirte nicht unschuldig worden'. Der Übersetzer änderte also den Sinn. weil er die nd. Stelle nicht verstand. Mißverstanden wurde auch nd. hude, sei es schon vom Übersetzer, sei es von späteren Kopisten. Auch S. 183, 1 zeigt mißverstandenes nd. mut. Ssp. Lhr. 71, 3, dem unsere Stelle entspricht, lautet: ...dat (nämlich bestimmte Gerichte) mut he wol verlien, unde ne mut it san mit rechte nicht ledich behalden over en jar. Also ne mut die koning nen vanlen. Dsp. übersetzt nun: daz sol er wol verleihen vnd ensol ez mit rechte niht ledich behalten vber ein iar also enmûtte der chunich dhein vanlehen; zweimal wird nd. mut durch sol wiedergegeben; im Nachsatz also ne mut blieb offenbar mut unübertragen stehn und wurde dann in sinnloses enmûtte verlesen. Als mit erscheint nd. mut auch S. 120 f. (vgl. weiter unten S. 17 f.). - S. 119, 9 ff. hat der Dsp: der man mag wol volgen so daz er niht blase sein horn noch die hunde niht engruzze vnd missetût niht dar an ob ess (so die Handschrift!) an daz wilt vert seinen hunden mag er widerrüffen. Ssp. II 61, 4 bietet: die man mut vol volgen, so dat he nicht ne blase noch die hunde nicht ne grute, unde ne missedut dar nicht an, of he san dat wilt veit; sinen hunden . . . Dsp. vert ist also verlesenes veit; außerdem aber ist ess an aus ersan (= er sân) vom Schreiber verlesen. - Auf S. 156 in letzter Zeile erklärt sich sinnloses vor hat aus nd. vorbat (Ssp. Lehenr. 20 § 4) d. i. fitrpaz und S. 156, 7 v. u. entspricht einem von ime to untvande des Ssp. (Lhr. 20, 3) vor im zephande, wofür es dem obd. Sprachcharakter der Hs. gemäß ze emphahen oder ze emphahenne heißen müßte. Sinnloses irstagunde auf S. 153, 19 ist durch Umspringen der Buchstaben verlesen aus nd. irstadunge (Ssp. Lhr. 11, 5), die obd. Form wäre erstatunge. Aus nd. nenen d. i. keinen (Ssp. Lhr. 24, 6) wurde S. 159, 17 ienen, aus nd. af (Ssp. Lhr. 24, 6) wurde S. 159, 13 v. u. auf. Reflex des nd. tveunge d. i. Zweiung (Ssp. Lhr. 40, 2) ist auf S. 163, 4 twingunge. Wenn wir S. 186 in letzter Zeile beschutten (über dem u wurde ein e ausradiert) lesen, so ergibt sich diese

Fehlform aus nd. besluten d. i. beschließen (Ssp. Lhr. 72, 7). Nd. irwere d. i. erwehre (Ssp. III, 78, 7) erscheint S. 146, 12 als ir wer und S. 142, 16 (Ssp. III, 64, 10) bietet gograuen = Gaugrafen nd. Vokalismus. S. 154, 19 ist worb vermutlich aus nd. word (Ssp. Lhr. 13, 4) d. i. eingezäunter Platz, Hofstätte, Garten (vgl. Homeyers Glossar zur Ssp-Ausgabe) verlesen. Das auf S. 110, 4 v. u. unverständliche gestrikchen (der vischer mag auch daz ertreich nüzen als verre als einest gestrikchen mag auz dem schephe) könnte ganz wohl Verlesung von nd. gestriden sein, vgl. Ssp. II, 28, 4: Die vischere mut ok wol dat ertrike nütten, also vern alse he enes gestriden mach ut deme scepe. Auffällt hier ferner schephe, wofür man scheffe erwartete. Möglich wäre, daß dem Übersetzer auch nd. scepe unverständlich blieb, weil er gestriden nicht verstand, doch wahrscheinlich ist dies nicht, denn knapp vorher S. 110, 9 steht lautrechtes scheffes. Wir werden eher an einen Flüchtigkeitsfehler denken, der dem skizzierenden Übersetzer unterlief. pf für zu erwartendes f zeigt auch schepfrechter S. 112, 8. Hier hat der Übersetzer nd. sceprike übertragen. Er hat also gewußt, daß nd. sceprike water schiffbare Gewässer bedeutet und dafür den nach Lexer nur noch im Parzival vorkommenden Ausdruck schifreht gewählt, aber flüchtig unter Einwirkung des nd. scepschepf- geschrieben. - Auf ein Mißverständnis des nd. vlitt (fließt) Ssp. II, 28, 4 geht offenbar auch auf S. 110, 6 v. u. zurück: Isleich wazzer strames fluz daz ist gemaine ze varn . . . (Ssp. Svelk water strames vlüt, dat is gemene to varene . . .). — Wenn wir S. 169, 12 v. u. wargedinge lesen, so steckt darin vielleicht nd. wardunge (Ssp. 57, 3 . . . dem en wardunge oder en gedinge dar an gelegen is . . .); es kann aber auch Schreiberverlesung aus obd. wartunge oder ein gedinge sein. Auch ist unsicher, ob S. 169, 9 v. u. paidev gedinget aus nd. pandegedinget oder aus obd. pantegedinget verlesen ist. Sinnloses Uber siben wochen und siben iar S. 134, 11 könnte aus unübersetzt gebliebenem nd. Uber siben werf siben iar (Ssp. III, 42, 4) hervorgegangen sein; man müßte wohl doppelten Fehler annehmen: Verlesen bezw. Mißverständnis des siben werf und Verlesung durch Abspringen beim Abschreiben. (Vgl. auch Ficker S. 193.) — Ob si enslichte abe S. 131 letzter Zeile tatsächlich mißverstandenes nd. si ne slite 't af ist, wie Roethe

最后的《旅游》的是是一个人,也是是是一个人的人,也是一个人的人的人,也是一个人的人,也是一个人的人,也是一个人,也是一个人,也是一个人,我是这个是我就被"慢慢的"的一个人,也是一个人,也是一个人,也

behauptet, ist zweifelhaft; enslichte abe kann ganz gut Übersetzung des nd. ne slite af sein; auch die Ssp-hss. Cu lesen slichte; wohl aber ist setzet ez auf derselben Stelle aus nd. sette't up missdeutet: Daz weip enerbet auch dheine paw. auf ir erbe daz auf ir leibgeding stat si enslichte abe bei ir leibe vnd setzet ez auf ir aigen . . ., Ssp. III, 38, 4: Dat wif ne erft ok nen gebu up iren erven, dat up irer lifgetucht stat, si ne slite't af bi irme live unde sette't up ire egen . . . Desgleichen geht behaltet (S. 154, 10) auf nd. behalde't = behalte es (Ssp. Lhr. 13, 2) zurück. Auch der Vermutung Roethes, daß die Dopellesung tunt oder ziehent auf S. 59, 13: ob man die selben raubes oder divpstal anders tunt oder ziehent aus tiet der Vorlage und aus der Neigung, -et in -ent umzusetzen, entstanden sei, wird man nicht beistimmen. Ssp. I, 39 liest: of man se düve oder roves anderwerve scüldeget, An lesen für scüldeget tyget Ckp manthiget und Schwabenspiegel L 48 liest ob man die selben rovbes oder divpstal anderstunt zihet, ähnlich die Schnalser Handschrift des Schwsp: ob man die selben der selben tat anderstunt zeihet. Das tunt unserer Hs. ist also aus anderstunt der Vorlage geflossen, womit der Übersetzer nd. anderwerve wiedergegeben hatte. ziehent wurde mit dem irrtümlichen tunt vom Abschreiber (?) in der Person übereingestimmt. liegt hier also eine Abschreiberverderbung vor (vgl. auch Müller, Deutschrechtliche Beiträge II, 1, S. 92.). Man kann auch nicht sagen, unser Text habe die ,Neigung' nd. -et in -ent umzusetzen; S. 137, 10 ist man vielleicht als Plural zu fassen, woraus sich dann sagent erklärte. Immerhin mag hier nd. et irrtümlich zu -ent gestaltet worden sein.

In diesem Zusammenhange müssen auch noch einige bereits von Ficker (Sitzungsber. 23, 195 f.) ausgehobene Stellen besprochen werden. Es handelt sich wieder um Mißverständnisse, hervorgegangen aus mangelhafter Kenntnis des Niederdeutschen. S. 113, 4 f. erscheint sinnloses betgürtich für Ssp. II, 39 § 2 wechverdich und in derselben Stelle ist nd. vret mißdeutet worden (Svelk wechverdich man korn up dem lande vret unde it nirgen ne vurt), so daß nun im Dsp. steht: Swelch betgürtich man chorn auf me lande füret vnd ez ninder enfüret. — S. 117 in letzter Zeile erscheint an dem velde für Ssp. II, 58, § 3 anevelle und S. 131, 18 v. u. wird in der ver-

schen dat (Ssp. III, 36, § 2) zu in der gevestenoten stat. — Die folgenden sehr auffallenden, ganz sonderbaren Mißverständnisse sind auch in den Schwsp. übergegangen (s. Ficker, a. a. O.). S. 111. 17 bietet sich für Ssp. II, 35 dar he selve den slotel to dreget die Übersetzung' dar da in selbe dev schulde zu treit. - S. 111, 9 v. u. heißt es: Sprichet aber iener da wider ob ez lazzen ist er hab ez zefûr lazzen ob ez phærde oder vihe ist er habe ez in seinem stalle gezogen; dem entspricht Ssp. II, 36, § 3: Sprikt aver jene dar weder, of it laken is, he hebbe't geworcht laten, of it en perd is oder ve, he hebbe't in sime stalle getogen. Der Übersetzer hat nd. laken zunächst nicht verstanden, das Wort scheinbar als laten aufgefaßt, das er dann mit lazzen ins Oberdeutsche übertrug. Natürlich wußte er infolge dieses Mißverständnisses auch mit nd. geworcht nichts anzufangen. — S. 115, 20 f. steht: ez en mag nieman sein hovehauz machen in eines andern mannes hove. Dieses recht überflüssige Verbot dankt seine Kodifizierung dem Mißverständnis eines nd. ovese (Traufe) in Ssp. II, 49, 1: It ne mut nieman sine ovese hengen in enes anderen mannes hof. Ssp. II, 50 verlangt, daß der, der Rainsteine setzt, den zuziehe die in ander siet land hevet: daraus macht der Dsp. S. 115, 12 v. u.: der anderr lande site enweiz; die Stelle ist überdies auch sonst noch verderbt, wohl durch die Abschreiber: maghpawe für malpavme und ich für zu erwartendes swer.

Bereits an früherer Stelle (oben S. 11) sprachen wir die Vermutung aus, daß der Übersetzer ihm nicht verständliche nd. Ausdrücke einfach ausgelassen habe. Ganz unzweifelhaft ist dies nun der Fall bei nd. weregeld. Im 13. Jahrhundert war der Begriff des Wergeldes in Oberdeutschland nicht mehr geläufig. Ohne Rücksicht auf den Sinn der Sätze ist der Ausdruck ausgelassen in unserer Hs. auf S. 105, 5 v. u., 4 v. u.; S. 106, 6 v. u.; S. 122, 12; S. 135, 13 u. 8 v. u. Wenn es S. 113, 3 für Ssp. II, 38 wende he mut ine gelden alse sin weregelt stat heißt wan er müz in gelten als ez stat, so könnte das sinnlose ez von Abschreibern aus sein verlesen sein und es wäre dann auch hier weregelt vom Übersetzer einfach ausgelassen worden. Auf derselben S. 113, 17 erscheint Ssp. II, 40, 1: sin herre sal den scaden na rechteme weregelde oder na sineme werde beteren als der herre sol den schaden nach rechte oder nach seinem

werde pezzern. Auch hier ist es möglich, daß nach rechte späterer Versuch, die Stelle zu glätten, ist, ebenso wie Z. 5 v. u. eins in wan drew gewette und eins für Ssp. II, 41, 2: denne drii gewedde unde en weregelt. S. 125, 9 v. u. wird man wan vur sich nicht mit Ficker (Sitzungsber. 23, 198) als beabsichtigte Umschreibung von Ssp. III, 12, 2 wan vor sin weregelt ansehn können. Der Ssp. liest an dieser Stelle: wan vor sin weregelt, als si der klage vele, der Dsp. wan vur sich also der chlager wil. Es ist also wohl vur sich Entsprechung für vor sin und das Wort weregelt wieder wie sonst oft ausgelassen. Ob der Übersetzer mit seiner Konstruktion Sinn verband, ist sehr zweifelhaft; er hat auch den Schluß mißverstanden, wohl weil er nd. vele für wil hielt. In Fällen, wo der Ssp. weregelt oder bute hatte, nahm der Übersetzer ohne Sinnstörung bloß půzze auf (Ssp. III, 32, 10; III, 45, 1). Daher dürfte denn auch auf S. 107, 20 das sinnlose wal vom Übersetzer nicht als Übertragung des nd. weregelt gemeint sein (vgl. Ficker a. a. O. S. 198); Ssp. II, 20, 2 lautet: Vul weregelt unde vulle bute sal hebben iewelk man; der Übersetzer scheint nun hier für weregelt, womit er, wie wir gezeigt haben, keinen Sinn verband, nicht bloß eine Lücke gelassen, sondern eine Chiffer, etwa wt (?), eingesetzt zu haben, aus der dann ein Kopist das törichte wal gemacht hat. So ist weregeld auch S. 135, 13 ausgefallen und hier außerdem auch noch nd. bute unübersetzt aufgenommen worden, das nun in unserem Text als sinnloses pote erscheint. Tatsächlich "übersetzt" hat der Verfasser des Dsp. weregelt zweimal mit půzze (S. 135, 21 [Ssp. III, 45, 1] und S. 136, 10 [Ssp. III, 45, 11]), wodurch er im ersten Fall auffallenden Widerspruch herbeigeführt hat (vgl. Ficker a. a. O. S. 198), und einmal mit gåt (S. 125, 5 [Ssp. III, 9, 1]). Fraglich ist aber, ob Dsp. S. 120, 9 seinen leip geben wirklich, wie Ficker (a. a. O.) annimmt, auf sin vulle weregelt geven zurückgeht, denn nach Homevers Apparat lesen die Hss. CI \(\lambda\) lif gheldin für vulle wergelt geven (III, 65, 2). Wie weregeld war auch werepüzze den Oberdeutschen nicht geläufig. Ssp. II, 15, 1: he mut sine vorderunge laten mit ener werebute, unde mut deme richtere wedden. Werebute dat is sin vordere hant, dar he die gewere mede lovede, oder sin halve weregelt erscheint im Dsp. S. 106, 10 ff. so: er muz sein voderunge lazzen mit puzze und mit dem Sitzungsber, d. phil.-hist. Kl. 191. Bd. 1. Abh.

richter wetten. warevpüzze daz ist sein gerehtev hant, da er die werschaft lobte. Ausgelassen ist Ssp. sin halve weregelt. werebute ist einmal einfach mit püzze wiedergegeben; wo es sich nun um die Begriffsbestimmung der werebute handelt, konnte der Übersetzer nicht gut einfach püzze setzen, er schrieb also wohl oder übel werepüzze, das als unverständliches Wort wohl im Laufe der Überlieferung in warevpüzze entstellt wurde. Außerdem erscheint hier auch nd. mut als mit.

Nicht im klaren war sich der Übersetzer über die Bedeutung des nd. Wortes gerüchte, das er in der Regel durch gerichte wiedergibt. Nur S. 138, 16 erscheint Ssp. III, 56, 2 mit deme gerüchte als mit dem rüfe und S. 144, 5 steht mit gerüffe vür gerichte pracht für Ssp. III, 70, 2 mit deme gerüchte vor gerichte gebracht. Auf S. 116, 18 entspricht nd. gerüchte (Ssp. II, 54, 4, nicht, wie Ficker, Sitzungsber. 23, 198 angibt, 55, 4) zaichen.

Die beiden zuletzt genannten Mißverständnisse der nd. Wörter weregelt und gerüchte sind durchgehend im ganzen Text nachweisbar. Bei den ersterwähnten, auf Mißverständnis oder Unkenntnis nd. Wörter zurückgehenden Fällen ist auffallend, daß diese nd. Spuren nicht über den ganzen Text verteilt sind, sondern geradezu gruppenweise auftreten. befinden sich von 49 Fällen 14 Fälle auf 10 aufeinanderfolgenden Seiten (S. 110-119), 8 Fälle auf den beiden Seiten 159 und 160, 6 Fälle auf den 4 Seiten 153-156, 4 Fälle auf S. 146, 3 Falle auf den Seiten 168, 169, 3 Falle auf S. 123-125. 9 Fälle verteilen sich so, daß 6 Fälle auf den benachbarten Seiten 131, 134, 136, 137, 2 Fälle auf den Seiten 140 u. 142 und je einer auf S. 163, 183 und 186 stehen. Sämtliche Fälle finden sich in dem nur übersetzten Teil des Landrechts und im gleichfalls bloß übersetzten Lehenrecht. Bis auf einige wenige Fälle (nd. diken, gestriden, irstadunge, word) handelt es sich um Wörter, die in unserem Text öfter richtig übertragen erscheinen.

Diese Verhältnisse werfen ein Licht auf die Arbeitsweise des Verfassers des Deutschenspiegels. Denn, daß die nd. Spuren auf ihn zurückgehn, ist außer Zweifel. Er hat gewisse Abschnitte des Ssp. bloß skizzierend übertragen, sich eine vorläufige Übersetzung angelegt, deren Ausfeilung und Über-

arbeitung er sich vorbehielt. Er ist dazu nicht mehr gekommen und so blieben die nd. Wörter und die Lücken, deren spätere Ausfüllung geplant war, stehn und wurden von den Abschreibern übernommen, wobei im einzelnen dann noch Verderbnisse im Laufe der Überlieferung sich einstellten.

Daß dem Verfasser des Dsp. der auf uns gekommene Text als Grundlage für spätere Bearbeitung dienen sollte. eine Bearbeitung, wie sie der Verfasser tatsächlich für einen Teil des Landrechts geliefert hat, ergibt sich auch aus folgen-Mitten im 109. Kapitel des Dsp. (S. 104) hört die Bearbeitung des Ssp. auf und es beginnt die Übersetzung mit Ssp. II, 12, 13. Und zwar lauten die letzten Sätze des überarbeiteten Teiles im Dsp.: Stent sol man vrtail verwerfen. sitzende sol man vrtail vinden. stent sol man dem chlager wetten swes man im schuldich wirt vor gerichtes. also sol man auch dem Richter swer des niht entüt der ist dem richter einer chlainen påzze nach gewonhait schuldich. vnder chuniges panne manchleich auf sein recht stüle. der aver ze den penchen niht geporn ist. der sol des stûles pitten... Diese Stelle ist hervorgegangen aus Ssp. II, 12, 13: Stande sal man ordel scelden. Sittene sal man ordele vinden under koninges banne, manlik up sime stule. Die aver to den benken nicht geboren is, de sal des stules bidden. . . Der Ssp. wurde also um den Zusatz stent sol man dem chlager wetten . . . půzze nach gewonhait schuldich erweitert. Dieser Zusatz wurde aber sehr ungeschickt in den Text eingefügt: er reißt unbedingt Zusammengehörendes auseinander; denn under chuniges panne mænchleich auf sein recht stüle hat nur dann einen Sinn, wenn es wie im Ssp. unmittelbar an sitzende sol man vrtail vinden sich anschließt. Von dieser seiner gehörigen Stelle wird es wohl erst im Lauf der Überlieferung versetzt worden sein, vermutlich, weil der Einschub nicht fortlaufend in der Zeile, sondern glossenartig zugeschrieben, für die Überarbeitung der Stelle so gewissermaßen bereitgestellt war. Aus denselben Verhältnissen erklärt sich der ungeschickte Einschub S. 140/141 (Ssp. III, 63, 3 [vgl. dazu Ficker, Sitzungsber. 23, 144 ff. u. Frhr. von Müller, Der Dsp. in seinem sprachl-stilist. Verhältnis zum Ssp.... S. 120 ff.]). In dieser Stelle hängt noch chrenchet niemen an l'antrechte noch an lehenrechte da envolge des chuniges achte

mite in der Luft, weil zwischen ihm (S. 141, 13 v. u.) und dem zugehörigen Satz (S. 140, 2 v. u.) Ban (die Innsbrucker Hs. liest irrtümlich Man) schadet ze der sele vnd nimet doch niemen den leip der Zusatz eingefügt wurde, der ursprünglich Acht und Bann erklärend als Glossem beigesetzt worden war.

Ich fasse zusammen: Aus der Tatsache, daß I den Deutschenspiegel in bairischer Mundart bietet, kann natürlich nicht geschlossen werden, daß auch der Archetypus bairisch gewesen ist. Wenn Fickers Vermutung, der Dsp. sei in Augsburg entstanden, zu Recht besteht, dann stellte unser Innsbrucker Text die Übertragung eines alemannisch-schwäbischen Dsp. ins Bairische dar. Die wenigen zweiten Personen der Mehrzahl auf -ent, die man sonst als Schreib- oder Übersetzungsfehler auffassen könnte, wird man denn als schwäb.-alemannische Reste deuten. Aus unseren Beobachtungen ergibt sich mit Sicherheit, daß der Übersetzer des Dsp. eine niederdeutsche Vorlage des Sachsenspiegels benützte, denn die niederdeutschen Wörter und die auf Mißverständnis niederdeutschen Ausdrucks zurückgehenden Fehler können nur dem Übersetzer zur Last gelegt werden. Aus der Art dieser Mißverständnisse, ihrer Verteilung im Texte geht hervor, daß der Übersetzer ein und dasselbe nd. Wort nicht immer nicht verstanden hat. Er hat vielmehr Wörter, deren oberdeutsche Entsprechung ihm ganz wohl geläufig gewesen ist, wie die richtige Übertragung an anderen Stellen offenbart, gelegentlich unübersetzt in sein Konzept hineingenommen. Wo ihm der nd. Ausdruck völlig unklar war (z. B. wergeld, word), da ließ er in der Regel eine Lücke, deren Ausfüllung er sich allem Anscheine nach vorbehielt. Aus Gründen, die uns unbekannt sind, ist er dazu nicht gekommen. Nur den ersten Teil des Landrechtes hat er bearbeitet, wahrscheinlich auf Grund seiner Übersetzung des betreffenden Teiles des Ssp., die der glich, die im zweiten Teil des Landrechts und im Lehenrecht unbearbeitet, unausgefeilt vorliegt. 1

Dieser Ansicht, daß nämlich der Dsp. zuerst den ganzen Ssp. übersetzt und dann die erste Hälfte des Landrechts überarbeitet habe, ist auch Ficker. E. v. Müller dagegen will aus dem überlieferten Textbestande des Dsp. eher schließen, daß der Dsp. den ersten Teil des Ssp. gleich überarbeitet und dann plötzlich sich mit bloßer Übersetzung begnügt habe (a. a. O. S. 157). Sichere Entscheidung der Frage ist kaum möglich.

Wir dürfen denn diesen zweiten Teil des Landrechts und das Lehenrecht als eine im Sinne des Übersetzers gelegene Vorarbeit ansehn, als eine vorläufige Übertragung des Ssp., die ihm als Grundlage für die Bearbeitung des Rechtsbuches nach Art des ersten Landrechtteiles hätte dienen sollen. Darin wird uns auch das im folgenden Beigebrachte bestärken.

### II. Die Stellung der Innsbrucker Handschrift in der Überlieferung des Deutschenspiegels.

Die Innsbrucker Handschrift (I) ist bekanntlich die einzige unmittelbare Quelle, aus der unsere Kenntnis des Deutschenspiegels fließt. Für den Herausgeber des Dsp. ergibt sich notwendig die Frage nach der Stellung, die I in der Überlieferung des Dsp. einnimmt.

Schon der Umstand, daß I von einer Hand des 14. Jahrhunderts geschrieben ist, schließt aus, sie für den Archetypus zu halten. Wir haben es zweifellos mit einer Abschrift zu tun. Mängel von I können denn nicht ohneweiters auch dem Archetypus zugeschrieben werden. Was wir an niederdeutschen Spuren fanden (s. oben S. 9 ff.), muß gewiß dem Archetypus angehören, allerdings kaum immer in der entstellten Form, in der die nd. Wörter in I entgegentreten. Obwohl der Schwabenspiegel bestimmt auf dem Dsp. beruht, darf man doch Verderbnisse und Mängel, die die Schwabenspiegeltexte mit I teilen, nicht schlankweg auch für den Archetypus des Dsp. in Anspruch nehmen, denn es bleibt die Möglichkeit, daß dem Verfasser des Schwabenspiegels ein Deutschenspiegel vorgelegen ist, der einen schon korrumpierten Text des Archetypus bot. Mit Hilfe des Schwsp. können wir nur den Dsp.-Text erkennen, der dem Verfasser des Schwabenspiegels zu Gebote stand, also einen Text, der dem Archetypus des Deutschenspiegels zeitlich nahegestanden sein muß, älter ist als I. Schwsp. den Sachsenspiegel nur durch Vermittlung des Dsp. kennt, werden wir dort, wo der Schwsp. mit dem Ssp. gegen I zeugt, in der Lesart des Schwsp. den besseren, ursprünglichen Text des Dsp. sehn dürfen, insbesondere dann, wenn I Ungereimtes oder sonst äußerlich schon erkennbare Mängel zeigt. In solchen Fällen weist uns der Schwsp. den richtigen Weg. Dagegen können wir uns seiner Führung nicht ohne Vorbehalt anvertrauen, wenn er Stellen, die in I bis zur Unverständlichkeit entstellt sind, ausläßt. Doch werden wir mit einiger Sicherheit annehmen dürfen, daß der Schwsp. ausgelassen hat, was in seiner Vorlage sinnlos oder ihm unverständlich gewesen ist.

Der Schreiber von I war kein sorgfältiger Arbeiter. Schon Ficker und Müller haben darauf hingewiesen, daß I besserungsbedürftig ist. Stellen, die ganz offenkundig Verlesungen und andere Flüchtigkeitsfehler aufweisen, sind zahlreich. Sie hier einzeln anzuführen, verlohnt sich nicht, es genügt, auf einige hinzuweisen. Auslassung einzelner Wörter: S. 38. 9 auch hat der babest [erlaubet] weib ze nemen, S. 41, 10 v. u. poeser recht [gewinne] danne, S. 65, 4 Ist auer er tot man [sol] in, in der Überschrift zu Art. 64 auf S. 68 niht /vrei/machen S. 70, 13 v. u. vnd ist [er] auch poser augen, S. 73, 3 bůzze [die] stat, S. 73, 5 f. Doch wettet man dem richter dikke vmbe vnzucht, die man tût vor gerichte, da [der] chlager noch [der] auf den [dev] chlage (statt chlagev) gat . . . Verlesen oder Auslassen einzelner Buchstaben: S. 36, l. Z. gedunchet = gechundet, S. 100, 15 v. u chlade = chlage, S. 105, 4 elos = erlos, S. 105, 9 v. u. chunt [er] sunder [den] tot[en], S. 109, 11 wol richten = vol richten, S. 110, 13 v. u. prenne pavme = pernde pavme, S. 114, 5 v. u. getan = gelan. Derartige Fehler begegnen auf fast jeder Seite mehrmals. Es fehlt in I nicht an Korrekturen, die zum Teil von der Hand des Schreibers, zum Teil vielleicht von anderer Hand angebracht worden sind. Eine eingehende Korrektur hat aber I nicht erfahren. Daß der Schreiber seine Vorlage mechanisch abschrieb, ohne sich um den Sinn dessen, was er schrieb, viel zu kümmern, erhellt auch aus der völligen Willkür der Interpunktion.

Vorausgeschickt sei hier, daß die Rubriken von I weder dem Archetypus noch der dem Schwsp. als Vorlage dienenden Dsp.-Handschrift angehört haben. Sie sind vielmehr von einem Abschreiber dem ursprünglich rubrikenlosen Dsp. aus einem Schwsp. zugefügt worden. Dagegen gehören die eingelegten Bîspelverse dem Archetypus an. Darauf näher einzugehn, ist überflüssig, denn Jul. Ficker hat den Sachverhalt bereits im 23. Bande dieser Sitzungsberichte (S. 151 ff.) überzeugend klargestellt.

Im folgenden werden uns Stellen beschäftigen, die für die Beurteilung von I als Textquelle des Dsp. von Ausschlag gebender Bedeutung sind. Dabei richten wir unser Augenmerk zunächst auf solche Stellen, die in I schon äußerlich Bedenken erregen.

#### 1. Aus dem überarbeiteten Teil des Landrechtes.

S. 48, 7 ff. (im Art. 29) ist die Rede vom fahrenden Gut der Frau: daz sint schaf vnd gaizze vnd swein vnd rinder vnd gense vnd hiner vnd alles gevigel. vnd catzen vnd garn. vnd swaz sei an gewelt vnd garn vnd dev pette dev si dar pracht polster chuse dev leilachen tischlachen . . . sideln vnd laden die niht an genagelt sein... Die Stelle stammt aus Ssp. I, 24 § 3: . . . dat sin alle scap unde gense unde kasten mit upgehavenen leden, al garn, bedde, pole, küssene, lilakene, dischlakene . . . sedelen, lade . . . Dazu hat der Dsp., abgesehn von anderer Änderung des Textes, aus Ssp. I, 24 § 1 gaizze, swein, rinder genommen. Wie ist nun Dsp. catzen und garn vnd swaz sei angeuelt vnd garn zu beurteilen? Der Schwabenspiegel folgt in dem Artikel fast ganz dem Dsp., nur für die Stelle catzen-garn liest W 26 kasten die niht an genegelet sint vnde garen, L 26 chasten die nit angebort sint und garn, die Schnalser Hs. chasten vnangenagelt vnd garn. Aus Wackernagels Apparat ersieht man, daß an dieser Stelle Unsicherheit und Mannigfaltigkeit der Lesarten herrscht: Bb hat kasten die nit angemalet sind und gar. Also gerade dort, wo I Ungereimtes bietet, weichen die Schwabenspiegelhandschriften von I ab. Und zwar stimmen sie in der Lesart kasten mit dem Ssp. überein gegen catzen des Dsp.; sie trennen sich aber sowohl vom Ssp. als auch vom Dsp, wo dieser swaz sei angewelt hat. In kasten werden wir denn die ursprüngliche Lesart des Dsp. sehn. Daß I hier mangelhaften Text bietet, ergibt sich auch aus der Wiederholung von und garn, das sowohl vor als nach dem Satz swaz sei angewelt steht. Nun ist im ersten Teil der Stelle von Haustieren die Rede: Schafe, Ziegen, Schweine, Rinder, Gänse, Hühner und alles Geflügel werden aufgezählt; dann folgt Hausrat beginnend mit kusten. Ein unachtsamer Schreiber konnte denn leicht dafür catzen lesen in der Meinung, auch diese Haustiere gehörten, wie die Schafe und Hühner, zur

fahrenden Habe der Frau. Schwieriger ist die Beurteilung der Lesart swaz sei angeuelt. Im Ssp. sind casten mit upgehavenen leden genannt. Was der Ssp. mit upgehavenen leden eigentlich meint, ist nicht ganz klar; mögen es nun Kasten ,mit gewölbten Deckeln' sein oder nicht, jedenfalls handelt es sich um Kasten einer bestimmten Machart. Es scheint, daß der Verfasser des Dsp. mit den upgehavenen leden des Ssp. nichts anzufangen wußte. Wir haben gesehn, daß er dort, wo ihm ein nd. Ausdruck unverständlich war, in der Regel eine Lücke ließ (vgl. oben S. 16 ff.). Hat er dies auch hier getan, so las man im Archetypus: casten [Lücke] vnd garn. War nun einmal casten in catzen verlesen, so begann für den Kopisten die Aufzählung der Hausgeräte mit und garn und er konnte ein nicht im Verlauf der Zeile stehendes, am Rande als Lückenfüllsel hinzugefügtes vnd swaz sei angeuelt in den Text hineingerückt haben, wobei er und garn wiederholte (vgl. dazu weiter unten S. 30). Eine sichere Entscheidung darüber läßt sich freilich nicht fällen. Aber es ist doch Grund zur Annahme, daß dem Schwsp. ein Dsp. vorlag, der nach casten eine Lücke hatte. Denn: Schwsp. und Dsp. erweitern am Ende der Aufzählung in gleicher Weise Ssp. lade durch den Zusatz, daß diese Laden nicht angenagelt sein sollen. Den Satz die niht angenagelt sint könnte der Schwsp. von da aus in die Lücke nach casten übertragen haben, in der Meinung, es handle sich auch um unangenagelte Kasten, wie es sich um solche Laden handelte. Fest ist in den Schwb.-Hss. die Lesart laden, die niht angenagelt sind, aber bei casten gehn die Hss. auseinander; man kann darin das Bestreben sehn, rein formal mit dem Ausdruck zu wechseln oder sachlich zu ändern, weil man mit 'angenagelten Kasten' nichts Rechtes anzufangen wußte.

S. 58, 6 ff. (Art. 42) handelt der Dsp. von den Leuten, an denen man des rechten Straßenraubes schuldig wird: daz tüt man an pfaffen ob si pfæfleich varnt. recht vmbe schorn. pfæfleich gewant an aller hande gewæffen. Es liegt hier selbständige Erweiterung des Ssp. vor, der keinen entsprechenden Text bietet. Auffällt jedesfalls recht vmbe schorn. Es ist klar, daß es nicht "unbeschoren" heißen kann, denn die Tonsur ist ja Pfaffenzeichen. In diesem Sinne liest denn auch W 39: an phafen ob si pheflichen varen an ir hare, daz si beschoren

sint als phafen, L 42: an phafen ob si phaffichen varnt. also daz si beschorn sint als phafen und ebenso die Schnalser Hs: Also an den phaffen die phæflichen varent. so daz si beschorn sein als phaffen. Der Schwsp. zeugt also mit sinngemäßerer Lesart gegen I. Es liegt denn ein Schreibfehler in I vor, nämlich ein Verlesen eines rehte vnde beschorn der Vorlage.

S. 59, 1 (Art. 45) heißt es: Echint enmay den vneleichen man nimmer gewinnen. Ssp. I, 38 § 3 hat Echte kindere ne mach de unechte man seder mer nicht gewinnen. Nun liest L 47: Ein ekint en mac der man mit vne nimer gewinnen; in dem sonst entsprechenden Art. 42 von W fehlt dieser Satz, die Schnalser Hs. liest Der man chan nimmer chint (wohl verlesen aus echint) vnêlich gewinnen. Nur jüngere Schwabenspiegelhandschriften, nämlich Babc. z. Dr. lesen der vnelich man im Ansehluß an Ssp. de unechte man. Es scheint, daß diese Lesart der jungen Handschriften auf ein Zurückgreifen auf den Ssp. zurückgehn. Wir wissen ja, daß der Schwsp. in jüngeren Handschriften aus dem Ssp. ergänzt worden ist. Die älteren Schwsp.-Hss. weisen auf eine Lesart des Dsp. der man vneleichen hin.

Für den Art. 67 des Dsp. (S. 69) ist Quelle Ssp. I, 47. Dort heißt es § 2: wende sin vormuntscap ne weret nicht lengere, wenne als dat gerichte geweret. To iewelkeme dinge (andere Hss. gerihte) mut de richtere wol sunderlike vormünden geven. Dieser Absatz erscheint nun in L (und W) des Schwsp. also: sin vormunschaft (vormundeschaft) div (fehlt W) wert niht langer (lenger) wan vnz (daz) ir man wider hein (fehlt W) komt. oder als lange so (fehlt W) si wil. uf iegelichem gerihte nimt si wol (einen) vormunt vnd lat ienen varen. Also stark abweichend vom Ssp. In I steht: Sein vormuntschaft wert niht lenger wan intz ir man wider chumt oder als lange si wil wol vormunt. vnd lat enen varn. I hat denn hier durch Abspringen von si wil auf si wol die Wörter auf iegleichem gerihte nimt si ausgelassen.

Ebenfalls Schreiberflüchtigkeit zeigt der Art. 75 in I (S. 73 f.): vnd ist daz ein herre von einem gotes hause lævt ze lehen hat. swer ez dar vber tút der raubet daz gotes haus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Ficker, S. 246 ff.

vnd den herren des lehen si sint. Dieser Satz kommt im Ssp. nicht vor, ist selbständige Erweiterung des Dsp. Im Schwsp. lautet er (nach L 83): vnd ist daz ein herre von einem gotes huse livte ze lehen hat vnde gebent si ir zinse dem gotes huse. wen sol si nit phanden für den herren der si ze lehen hat. Swer ez daruber tit der rovbet daz gotes hus vnd den herren dez lehen si sint. I hat also durch Abspringen von ze lehen hat nach lavt auf ze lehen hat vor Swer ez etwa drei Zeilen des ursprünglichen Textes ausgelassen.

Im Art. 81 heißt es in I (S. 87, 3 f.): und hat der Richter sundrev gerihte. da vmbe plåtigen richten sol. der sol isleichen sunder seinen pan leihen. L 92 liest: Unde hat der leige fürste sunderlichiu gerihte, da man uber menschen blåt rihten sol, der sol ir iegelichem sinen ban besvnder lihen. Die Schnalser Hs. steht nun der Lesart von I näher, denn sie liest für leige fürste] Rihter, für menschen blåt] blåtregen. Der ganze Artikel macht — worauf schon Müller a. a. O. S. 74 hingewiesen hat den Eindruck flüchtigen Entwurfes von seiten des Dsp. Jedesfalls bietet die Schnalser Hs. einen Text, der dem Dsp. sehr nahe steht, so daß man vmbe plutigen in I ganz wohl verlesen aus vmbe plutregen ansehn kann. Wie eng sich in diesem Artikel die Schnalser Hs. an den Dsp. anschließt, erhellt auch aus der Lesart Und ist daz er einem Rihter sein gerihte also enphilhet, daz er vber die blyt rewigen rihte . . ., wofür I (S. 86, 7 v. u.) liest: vnd enphilcht er einem richtær also sein gerichte daz er vber die plut rugigen richte . . . (vgl. Schmeller, II, 77, Bluetrueg).

#### 2. Aus dem übersetzten Teil des Landrechtes.

Im Artikel 110 des Dsp. (S. 105, 5 ff.) werden die richterlichen Befugnisse des Burggrafen' umschrieben: . . . vmb ander værnde habe mag er wol richten vnd niht fur war. Was soll nun vnd niht fur war hier heißen? Ssp. II, 13 § 2 lautet umme andere varende have mut he wol richten vorbat. Dem Dsp. war der Sinn der Stelle nicht klar; denn es handelt sich hier (vgl. Ficker S. 199) gar nicht um die Rechte des Burggrafen, sondern um die des Bauermeisters. Es ist dann kein Wunder, daß sich der Dsp. auch sonst um die Stelle nicht sonderlich bemühte. Nd. vorbat hat ihm auch an anderem Orte (vgl.

oben S. 13) Schwierigkeiten bereitet. fur war in I wird denn auf Verlesen eines ursprünglich im Dsp. unübersetzt gebliebenen nd. vurbat zurückzuführen sein. Sei es nun, daß die Vorlage des Schwsp. wie I vnd niht vor furbat (bezw. fur war) las, sei es, daß vnd niht späterer Zusatz ist, die Stelle bot dem Schwsp. unbedingt Schwierigkeiten. Und in der Tat weicht er hier ziemlich stark vom Dsp. ab (vgl. L 174).

S. 110, 17 (Art. 135) ist die Rede vom Feldschadenersatz: der reittende einen halben und sullen den schaden gelten ob da schade auf da für may man si wol pfenden werent si daz pfant wider reht . . . Dem ob da schade auf entspricht nun im Ssp. II, 27 & 4 of dar sat uppe stat. Der Schwsp. hat nun gerade dort, wo I das störende ob da schade auf bietet, den Wortlaut geändert und den Sinn, z. B. L 195: der ritende man einen phenning. dar umbe mag wol iener phenden. der dez daz lant ist. ane rihter. werent si daz phant si tunt wider reht... Wir nehmen also an, daß schon die Vorlage schade las und daß dieses Wort aus mißverstandenem nd. sat (Saat) entstanden ist. Daß ein so geläufiges Wort mißverstanden worden ist, fällt auf und könnte bezweifelt werden. Nun bietet aber I eine Reihe von Stellen, wo das Substantivum sat und das Verbum sûjen ebenfalls mißverstanden sind. Und zwar heißt es am Schluß der S. 114 in I: Swer so daz lant sech under der chlage der verleuset sein arbait und sein sache dar an. Swar so er sehe vnbechlaget er behæltet die sache vnd geit seinen zins iemen der daz lant behaltet. Der Stelle liegt zugrunde Ssp. II, 46 § 2 f: Sve so dat lant saiet (andere Lesarten ehrit; ehert oder besehit) under der klage, die verlüset sin arbeit unde sine sat dur an. § 3 Svat so he saiet unverklaget, he behalt die sat unde gift sinen tins jeneme die dat lant behalt. Freilich stimmt hier der Schwsp. mit dem Ssp. überein, L 211 z. B. liest: suer daz lant buwet oder seiget für daz ez ze clage komet der verlüset sin arbeit vnd sine sat . . . Swaz ein man buret vnde seiget daz vmbeklaget ist. Da sol er sin arbeit ... abe niezzen. Und doch möcht ich nicht daraus schließen, daß dem Schwsp. ein Dsp. vorlag, der nd. sat und saiet hier richtig wiedergab. Aus dem Zusammenhang konnte der Schwsp. mit Leichtigkeit das Richtige ergänzen. An der erstgenannten Stelle war das nicht so leicht möglich,

daher änderte er seine ihm unverständliche Vorlage (s. oben S. 27). Auf das Richtige kam der Schwsp. auch an der folgenden Stelle nicht: S. 117, 9 v. u. hat I hete auch der herre lazzen gelt des chindes lant; der Ssp. (II, 58 § 3) liest hevet ok die herre laten geseit des kindes land. Nun hat hier der Schwsp. zweifellos ein lazzen gelt des Dsp. vor sich gehabt, denn W 183 liest: Hat ouch der herre des kindes guot ze gelde lazen, woffir andere Hss. guot ze lehen gelazzen lesen, L 220 gut ze uelte gelazzen. Noch eine vierte Stelle kommt hier in Betracht: I S. 145. 16 ff: The ein man sein lant besetzen ze zins oder ze phlege . . . daz mans poset im wider lazze . . . man solz den erben widerlazzen. Dem entspricht im Ssp. (III, 77 § 1): Dut en man sin lant beseiet ut to tinse oder to plege . . . dat man't ime weder beseiet late . . . man sal't den erren beseiet weder lazzen. Es steht also für nd. beseiet einmal besetzen, dann poset und schließlich fehlt eine Entsprechung. Nun fehlt diese Stelle gerade den alten Schwsp.-Hss. (der Freiburger, der Schnalser, der Zürcher). Wackernagel liest (W 377) nach v. d. Lahr in Übereinstimmung mit Ssp. Leycht ein man sein lant auss ze sæwen, wider ze lassen besæet . . . man soll es den erben besævet mit recht wider lassen . . . Es handelt sich hier offenbar nicht um eine in jüngerer Hs. erhaltene alte Schwsp.-Lesart, sondern um ein späteres Zurückgreifen auf den Ssp. 1 Im selben Art. (I S. 145, 20) ist dann noch einmal sat in stat verdorben. An einer der angeführten Stellen sehn wir ganz deutlich, daß der Übersetzer des Dsp. nd. beseiet ins Oberdeutsche umsetzen wollte, nämlich S. 145, 16, wo es als besetzen erscheint. Er hat also dieses Wort nicht verstanden. auch nd. sat nicht. Daß an einigen Stellen sat in I richtig steht, ist kaum ein Verdienst des Übersetzers, er hat, wie wir früher gesehn haben, nd. Wörter, die er nicht gleich verstand, öfter unübersetzt in sein Konzept übernommen. Hätte er nd. sat ,verhochdeutscht', so wäre er auf ein obd. Wort gekommen, das sofort an der betreffenden Stelle ihm als sinnlos erscheinen mußte. Setzte er aber sache oder stat für nd. sat, so gab das zur Not einen Sinn. Auch wenn er besetzen (vielleicht stand ursprünglich besetzet) schrieb, war damit Sinn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Ficker, S. 246 ff.

一般を表するとはなるないという

zu verbinden. Wir sahen, daß einmal (S. 117, 9 v. u.) gelt für nd. geseit steht. Man ist versucht, diese Art von Wortentsprechung mit wal für weregelt (s. oben S. 17) in Zusammenhang zu bringen. Wir haben dort die Vermutung ausgesprochen, der Übersetzer habe für das ihm sicher unverständliche weregeld eine Chiffer, etwa wt., gebraucht; sollte er hier ähnlich verfahrend gt. für geseit geschrieben haben, das dann in gelt ausgedeutet worden ist?

Ssp. II, 35 Die hanthafte dat is dar, svar man enen man mit der dat begript, oder in der vlucht der dat oder dave oder rof in sinen geweren hevet, dar he selve den slotel to dreget erscheint in I (S. 111, 15 ff.) so: dev hanthaft. daz ist swa man mit der getat oder derbe oder raup, in seiner gewer hat, da in selbe dev schulde zû treit. Daß das sinnlose da in selbe dev schulde zů treit in den Schwsp. (z. B. L 316, W 264) übergegangen ist, hat schon Ficker S. 195 festgestellt. I hat aber die Stelle verstümmelt infolge zweimaligen Abspringens des Schreibers: er sprang von man nach swa auf man vor einen, dann von getat nach mit der auf getat vor oder devbe. Die Vorlage des Schwsp. hatte diese Verstümmelung nicht. Wenn ferner I für nd. Die hanthafte dat is liest dev hanthaft daz ist, so liegt hier Übersetzungsfehler vor; der Dsp. hat nd. dat mißverstanden als ,daß'. Der Schwsp. hat gebessert, indem er aus dem folgenden huntgetat für hanthaft setzte und dann las: diu hantgetat daz ist daz swa.

S. 113, 12 v. u. ist die sinnlose Lesart I allein eigen. Der Schwsp. liest dem Ssp. gemäß (s. L 206) chrüce für sinnloses chrüge und tor für sinnloses tot.

S. 113, 10 v. u.: enzevhet ers niht auz des ez da ist in iare vnd tage. chûmet sein erbe fûr gerichte vnd zevhet sich zû seinem erbe als reht ist... entspricht dem Satz Ssp. II, 41 § 2: Ne tiüt he't nicht ut jene des it dar is binnen jar unde dage, man verdelt ime sin recht dar an. Dar na binnen jar unde dage kome sin erve vor gerichte unde tie sik to sime erve alse recht is... Die Abweichung der Stelle in I vom Ssp. erklärt sich durch Abspringen von in iare vnd tage nach da ist auf in iare vnd tage vor chûmet. Der Schwsp. (s. W 176)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch oben S. 12 u. 16.

weicht hier so stark ab, daß sieh aus ihm die ursprüngliche Lesart des Dsp. nicht mehr erkennen läßt; er ändert formell und sachlich. Es ist also sehr wohl möglich, daß die Auslassung nicht Abschreibern des Dsp., sondern dem Verfasser zuzuschreiben ist. chämet für nd. kome und zerhet für nd. tie könnte man dann als mißglückten Besserungsversuch späterer Schreiber ausehn, wenn man nicht vorzieht, in ihnen ebenfalls Flüchtigkeit des Verfassers zu vermuten.

S. 117, 1 (Art. 167) gibt schaden keinen Sinn: Swelhev dörfer bei wazzer ligent und einen schaden habent den sulln si bewarn vor flut. Es ist die Rede von der Instandhaltung der Schutzdämme (Deiche). Ssp. II, 56 § 1 spricht denn auch von einem dam und der nächste Satz des Dsp. verlangt wie der Ssp., daß jedes Dorf seinen Teil des dammes vesten sol, und weiter setzt der Dsp. ganz im Anschluß an Ssp. chimt aber dev flut und prichet si den dam. Man kann schwer annehmen, daß der Archetypus des Dsp. in diesem Zusammenhang am Anfang der Stelle dam durch schaden ersetzt habe. es ist aber auch nicht leicht vorstellbar, wie ein Kopist aus dam ein schaden machen konnte, bzw. wenn wir zwischen einen und habent ursprüngliche Lücke dächten, in diese Lücke schaden hätte einsetzen sollen. Nun liest der Schwsp. mit geringen Varianten nach W 311: Swelhin dürfer bi mazer ligen, din sullen ein fürschranc haben, oder einen graben machen, daz in daz wazer iht schaden tuo. Hier taucht also, freilich in sinnvollem Zusammenhang, schaden auf. Sollte schaden in I damit nicht irgendwie in Verbindung gebracht werden können? Es wäre nämlich möglich, daß schon der Dsp., die Umarbeitung des Artikels ins Auge fassend, glossenartig an den Rand schrieb, was dann im Schwsp. als daz in daz wazer iht schaden tuo, erschien. Aus einem Versehn des Abschreibers könnte dann aus dieser Randbemerkung schaden an Stelle von dam in den Text gebracht worden sein. Zur Gewißheit läßt sich diese Vermutung allerdings nicht erheben. (Vgl. dazu auch S. 19 u. 24.)

Art. 181 (S. 119, 11 v. u.) ist in I unverständlich: Ez enmag dhein weip vorspreche sein. noch ane vormunt chlagen daz verloz in allen alle sogtane sache der vor dem reiche missepart vor zorne. do ir wille an vorsprechen niht mochte fur

gan. I hat hier den lateinischen Eigennamen Caia Affrania ausgelassen. Diese Römerin heißt so bei Valerius Maximus. Ihr Name wird bald verunstaltet und erscheint als Carfania, Calpurnia. Der Ssp. II, 63 § 1 kennt sie als Calefurnia, die Schwsp.-Hss. als Kalphurnia, Kaepfronia, Kaefurnia, Kaefurnia usw. Der Schwsp. hat nun die Geschichte dieser Caia Affrania ausführlicher erzählt als der Ssp., offenbar mit Benutzung oder in Erinnerung einer lateinischen Quelle. Er scheint denn eine Lücke des Dsp. ausgefüllt zu haben, der auch sonst allen lateinischen Zitaten aus dem Weg geht. Der Dsp. hat hier wohl nichts anderes getan, als was er öfter tat: er hat ein ihm ungeläufiges Wort — hier einen lateinischen Eigennamen — ausgelassen. alle sogtane sache könnte für einen mißglückten Ergänzungsversuch der Dsp.-Überlieferung genommen werden.

Im Art. 184 (S. 120, 3) hat I offensichtlich eine Lücke. Bis hanthæftigen getat bietet sie getreu Ssp. II, 64 § 1 u. 2, läßt aber von § 2 die sie mit den lüden vore bringet aus; dafür steht di er beweisen wil, was dem Satz Ssp. § 4 durch die hanthaften dat, die he dar bewisen wel entnommen ist. Die Lücke entstand durch Abgleiten von hanthæftigen getat des § 2 auf das gleiche Schriftbild des § 4. Ausgefallen ist dadurch der Schluß von Ssp. § 2 und der ganze § 3. Nun hat der Schwsp. von diesem Art. überhaupt nichts. Es scheint also, daß auch ihm nur der Torso, den I bietet, vorlag.

Der Schluß des Art. 193 (S. 122, 2 f.) ist bis zur Unverständlichkeit entstellt: Mugen si in gerahen auf dem velde daz daz levt vom lande chome der zå si vårent in wider. Der Schwsp. hat davon keine Spur, obwohl er sonst den Art bringt.

Dagegen lag dem Schwsp. besserer Text vor im Art. 211 des Dsp. (I S. 125, 1 f.): Suer pårge wirt eines mannes vur gerichte ze pringen also er in vur pringen sol... Dafür liest L 265: Suer birge wirt eins mannes för gerihte ze bringenne vnde mag sin han nöt so er in fürbringen sol... und steht damit in Übereinstimmung mit Ssp. III, 9 § 1. Der Schreiber von I hat also eine Zeile, etwa 5 Wörter (Ssp. unde ne mach he sin nicht hebben), übersprungen.

Ein I eigentümlicher Mangel, den die Vorlage des Schwsp. noch nicht hatte, findet sieh im Art. 216 (I S.125, 7 v.u.), wo

es heißt: Wirt ein man vmbe vngericht da er niht ze gagen ist vnd wirt im vngeporn... Ssp. III, 13 lautet: Wirt en man vor gerichte um ungerichte beklaget, dar he nicht to antwerde n'is, unde wert im vore gedegedinget. Der Schwsp. schließt sich an Ssp. an: W 221: Wirt ein man umbe ungerihte beklaget da er niht zegegen ist, unde wirt im vür geboten. I ist also von man über var gerichte auf vmbe vngericht übergesprungen und hat vurgepoten in vngeporn verlesen.

Eine ebenfalls auf Abgleiten des Schreibers zurückführbare Auslassung, die auf I beschränkt ist, findet sich auf S. 130, 11 v. u.: Der chunich sol auch nicht richten nach... Der Schwsp. liest L 297: D. k. s. o. nut rihten nach dez mannes rehte er sol nut rihten wan nach dez landes rehte..., andere Hss. (s. W 243): d. k. s. o. niht rihten nach des mannes rehte wan nach des landes rehte... Der Schreiber sprang also von rihten nach auf reht wan nach. Im Ssp. III, 33 § 5 lautet die Stelle: Die koning sal ok richten um egen nicht na des mannes rechte, wan na... Sowohl Dsp. als auch Schwsp. haben für um egen keine Entsprechung, das Fehlen dieser Wörter gehört denn zu den Eigenheiten des Dsp.

S. 135, 24 hat I der man ist wiederholt, in Z. 27 erscheint die dem Ssp. III, 45 § 3 entsprechende Stelle na des mannes dode is sie ledich von des mannes rechte als Nach des mannes recht. Der Schreiber sprang von mannes nach des auf mannes vor recht, wodurch eine Zeile ausfiel. Dem Schwsp. lag die Stelle unverderbt vor (vgl. L 67<sup>b</sup>, W 55).

Der Art. 289 (I S. 137, 6 ff.) İsleich Richter hat gewette . . . vnd püzze sagt das Gegenteil von Ssp. III, 53 § 2: Jewelk richtere hevet gewedde . . . unde nene bute. Nun hat der Schwsp. (L 121a, W 100 und auch die Schnalser Hs.) hier gewette fallen lassen und er liest: iegelich rihter sol haben büzze in sinem gerihte. Es lag ihm also wahrscheinlich die Lesart vor, die uns I bietet.

S. 138, 21 entspricht dem unverständlichen erestate lege im Ssp. III, 56 § 3 ertstadelege (dat ertstadelege korn is sin). Die Bedeutung des nd. Wortes ist nicht sicher (vgl. Homeyers Glossar zum Landrecht des Ssp., wo auf Aventins ertstadel hingewiesen ist, worunter Schmeller einen unterirdischen Getreidebehälter vermutet). Im Ssp. selbst herrscht hier größte

Mannigfaltigkeit; aus Lesarten wie erdstadighe, eertstaaende geht hervor, daß man teilweise Korn, das noch ungeschnitten steht, darunter dachte; andere Lesarten wie eertstallighe oder getreide das im stadel nechst der erden leit, die lateinische Version fructus in horreis pavimento viciniores meinen Korn, das in einem Speicher liegt. Es ist nun kaum möglich zu bestimmen, was sich der Dsp. unter nd. ertstadelege vorgestellt hat. Wahrscheinlich hat er das Wort nicht verstanden; I bietet keine Form, die als oberdeutsche etymologische Entsprechung gelten kann. Vermutlich schlug der Dsp. das gleiche Verfahren auch hier ein, das er sonst bei ihm unklaren nd. Ausdrücken anwendet, nämlich Übernahme des nd. Wortes in den obd. Text. Der Schwsp. hat anderen Wortlaut, er nennt den Anteil des Büttels am Erbgut nicht. W 107 liest: unde ist ir reht: als si niun mannen oder wiben den lip genement, so ist der zehende ir. den sol man in læsen als man state an in vindet. L 126 hat für als man state an im vindet alse er statte an im vinde. Sollte etwa in dem Schwsp.-Zusatz alse er statte . . . , als man state . . . ein Reflex des erestate vorliegen? Jedenfalls ist der Schwsp. der Schwierigkeit aus dem Weg gegangen, indem er die Stelle sachlich anderte, ausließ, was ihm undeutlich war.1

#### 3. Aus dem Lehenrecht.

Schon Ficker hat (a. a. O. S. 211) gezeigt, daß der Schwsp. an mehreren Stellen, wo I durch Schreiberversehn entstandene Lücken aufweist, einen mit dem Ssp. übereinstimmenden Text bietet. Diese Lücken sind also Eigenheiten von I, verursacht durch Abgleiten des Schreibers von einem Wortbild auf ein anderes gleiches oder ähnliches, nicht Mängel des Dsp. Zur Ergänzung der von Ficker beigebrachten Stellen (Ssp. 7 § 4;

Es seien hier noch die Stellen kurz vermerkt, auf die Ficker in der Besprechung des Verhältnisses des Dsp. zum Schwsp. bereits hingewiesen hat (a. a. O. S. 192 f.) und die in unserem Zusammenhang nicht näher betrachtet werden, z. T. weil sie für die Feststellungen, die wir als Zweck unserer Untersuchungen im Auge haben, nicht so sehr von Bedeutung sind, z. T. auch, um nicht Fickers Ausführungen zu wiederholen. Wir zitieren sie der Kürze wegen bloß nach ihren Entsprechungen im Ssp: In I und im Schwsp. fehlen: II, 28 § 2; II, 66 § 2; III, 12 § 1; III, 42 § 4; in I fehlen, aber im Schwsp. sind vorhanden: II, 36 § 1; III 45 § 9.

49 § 1, 2; 50 § 1; 56 § 15-18; 65 § 4) seien noch angeführt: Ssp. 40 § 1 Of sie tvene en gut anspreket gelike unde geliken tüch dar to biedet die gewere to behaldene entspricht in I (S. 162, 7 v. u.) Ob zwene ein gat geleiche zeugen pieten dar zu die gewer ze behalten geleich. Mit Anderung der Stellung der einzelnen Glieder liest L 72b: Ob zwene man ein güt gelich ansprechent und der gewer gelich iehent. und geliche gezinge bietent. I sprang also von geleiche nach gut auf geleiche vor zeugen. - Auf S. 164, 14 v. u. lesen wir in I den Art. 46 § 1 des Ssp. unvollständig: Niht wan drei sache enmag der herre auz (verlesen aus auf) den man geziehen. swaz so der man inner lehen recht sprichet oder tåt oder lobet wil er daz verlaugen daz mûz der herre wol bezeugen. Bis hierher folgt I dem Ssp. und läßt dann aus: Is dem manne des rikes dienst mit ordelen geboden, unde hevet die herre des getitch an sinen mannen, die dat horden, des mut he ine wol vertügen. Die ausgelassenen Wörter stehn zwischen zwei gleichen (oder doch sehr ähnlichen) Wortbildern: getiigen - vertiigen. Abspringen von dem ersten aufs andere verursachte die Lücke. Der Schwsp. folgt hier nicht wörtlich, bringt aber doch das Wesentliche des ausgefallenen Satzes; L 82: dez mag in der herre über zirgen. ob dem man zelehen rehte fvr gebotten wirt alse da vor geredet ist. vnd ob im dez riches dienest gebotten wirt. mit vrteil. div zwei vorgebot sint ein reht. der mag der herre vber zivgen. - S. 179, 10 v. u. liest I: hundert pfunt pfenninge. vnd gæbe ist. Der Schwsp. (L 126b): hvndert phunt phenninge sogetaner munze als da genge und gab ist in der gegen da div gewette inne werdent gewunnen. Ssp. 68, 8: hundert punt sogedaner penninge, als in der münte genge unde geve sin . . . In diesen Fällen lag also dem Schwsp. ein besserer Text vor, als ihn I bietet.

Dagegen finden sich in I Stellen, deren Ungereimtheiten der Schwsp. zu vermeiden sucht, indem er verbessert, was ihm allerdings nicht immer glückt, oder indem er das Ungereimte kurzerhand wegläßt. S. 152, 15 v. u. liest I: Swenne ein herre seinem manne güt vnbeweiset lat. daz er im leich zehant hat der man die gewer an dem güt daz der herre waiz. Zugrunde liegt der Stelle Ssp. 10 § 3: Svenne en herre sinem manne gut bewisen let dat he ime liet, tohant hevet die man die

gewere an deme gude, die des herren was er he't ime gelege. Der Schwsp. (L 20) bietet: Swenne ein herre sinem man güt lihet vnde in dez bewiset mit sinem botten vnd im daz benennet. zehant hat er die gewer daran. ob ez im ovch nvt giltet. ze den ziten. vnd er ins bewiset. Der Schwsp. liest also im Einklange mit Ssp. bewisen let sinngemäß bewiset mit sinem botten gegen sinnloses vnbeweiset von I, er weicht aber sowohl von I als auch vom Ssp. ab, wo I sinnlos daz der herre waiz liest. Vermutlich war denn dort, wo der Schwsp. eigenen Weg geht, der Dsp. von Haus aus mangelhaft. vnbeweiset könnte für Korruption von I gelten; doch kann der Schwsp. die durch vnbeweiset hervorgerufene Störung des Sinnes wohl bemerkt und aus dem Zusammenhange gebessert haben.

S. 160, 8 v. u. soll geleich mannes iarzal beginnet an der zeit als vor seinem herrn belehent wirt... entsprechen Ssp. (25 § 4) Jegelikes mannes jartale begint in der tiet, alse sin herre belent wert ... Im Schwsp. (L 48) heißt es nun: Jegeliches mannes iarzal beginnet gegen sinem herren. so er sin güt enphahet von sinem herren. Der Schwabenspiegel macht also den Beginn der "Jahrzahl" von der Belehnung des Mannes durch seinen Herrn abhängig. Davon ist aber im Ssp. gar nicht die Rede; es handelt sich dem Ssp. vielmehr um die Bestimmung des Beginnes der Jahrzahl des Mannes, der von einem Herrn mit einem Gute belehnt werden soll, das der Herr selbst zu Lehen hat: Jegelikes mannes jartale begint in der tiet, alse sin herre belent wert mit deme gude dat he von ime hebben sal; wand'it ne mach nen herre gut lien, er't ime selven gelegen werde. Auch I setzt dem Ssp. entsprechend fort: mit dem gite daz er von im haben sol. wan ez enmach dhein herre gut leihen e ez im selben gelihen wirt. Die Stelle in I gibt keinen richtigen Sinn. Die Änderung, die der Schwsp. vorgenommen hat, deutet darauf hin, daß sie auch in seiner Vorlage schon sinnlos war. Las der Dsp. Jegeleiches mannes iarzal beginnet an der zeit als er von (statt als vor von I) seinem herrn belehent wirt, so konnte daraus der Schwsp. seinen Satz so er sin gåt enphahet von sinem herren gewinnen. Hatte sich nun der Schwsp, mit dieser Lesart des ihm vorliegenden Dsp. abgefunden, dann paßte natürlich das folgende mit dem gute - gelihen wirt. nicht mehr dazu. Der Schwsp. ließ es

denn aus. Das Mißverständnis von I geht also sehr weit, vielleicht bis auf den Archetypus zurück. Solche Versuche, Lücken und Flüchtigkeiten des Dsp. zu verbessern, sind mehrfach nachzuweisen. Zur Ergänzung vgl. die bereits von Ficker (a. a. O. S. 208 ff.) angeführten Fälle (die Entsprechungen zu Ssp. 2 § 2; 4 § 4; 54 § 2; 56 § 1, 2). Hierher gehört wohl auch die Wiedergabe von Ssp. 48 § 1 auf S. 165, 14 ff.: I liest: Ob ein herre seines mannes gut auf geit. seinem herren an des mannes vrlaup ob er ez ienem herren geleich ist so volge der man inner seiner iarzal seinem gute. Ssp. 48 § 1: ()f en herre sines mannes aut uplet sime herren ane des mannes witscap, of it san enen anderen gelegen is, so volge die man... Der Schwsp. beginnt (85°) wörtlich dem Dsp. folgend: Ob ein herre sins mannes qute vf git sinem herren ane dez mannes vrlop, von da ab ändert der Schwsp. Wort und Sinn der Stelle, indem er fortsetzt: vnd ob der herre niderre ist danne er, der man geweigert daz er sin gåt von im enphahe. Aus einem Dsp., der den Ssp. hier richtig übersetzt hätte, hätte der Schwsp. schwer zu seinem ob der herre niderre ist danne er kommen können. Aber die Wörter in I ob er ez ienem geleich ist konnten, wenn sie genau so oder doch ähnlich in der Vorlage des Schwsp. standen, so gedeutet werden, als wäre hier die Rede von Rangsgleichheit. Setzte nun der Schwsp. dafür Ungleichheit (ob der herre niderre ist danne er), so mußte er auch im Folgesatz das Gegenteil von dem in I Stehenden sagen, nämlich der man geweigert, nicht so volge der man. - ob er ez ienem herren geleich ist wird denn wohl auf ein ursprüngliches Mißverständnis des nd. of it san enen anderen gelegen is zurückgehn.

I zeigt ferner Lücken gegenüber dem Ssp., die nicht anders zu verstehn sind, als als bloßes Versehen, denn die ausgelassenen Wörter stehn zwischen zwei gleichlautenden. Wenn nun der Schwsp. diese Lücken gleichfalls zeigt, so geht daraus hervor, daß sie bereits in dem von ihm benutzten Dsp. vorhanden gewesen sind. So z. B. Ssp. 4, § 5: Svie so en perd oder icht sines gudes sime herren gelegen hevet, oder icht an sime dienste verloren hevet dat ime unvergulden is, wovon die zwischen hevet stehenden Wörter oder icht an sime dienste verloren weggeblieben sind; sie sind auch im Schwsp. 9 b nicht nachweisbar. Ebenso steht es mit Ssp. 69 § 5: ik is durch

recht tien sole, unde bidde dar umme enes ordeles war ik is durch recht tien sole. und mit Ssp. 80 § 1, 2 hebbe an dene man in wiset - Vint man to rechte he ne hebbe und wohl auch mit Ssp. 24 § 5: also recht is, dar ne verlüset also recht is (vgl. Ficker, a. a. O. S. 207 f.). Auch von Ssp. 44 § 1 sind die zwischen he stehenden Wörter der Sätze of he ime untseget. Nicht ne mach he aver ledeges . . . in I (S. 164, 3) nicht enthalten. Man wird aber diese Auslassung dennoch für ein Versehen von I halten, trotzdem die fehlenden Wörter auch im Schwsp. nicht zu finden sind. Denn erstens weicht der Schwsp. (L 78 a) hier auch sonst stark ab und zweitens spricht der Umstand, daß das unmittelbar vor der Lücke erscheinende verchauffet in I das letzte Wort auf S. lxviii4 ist, für ein beim Umschlagen der Seite unterlaufenes Versehn. Immerhin aber ist Ursprünglichkeit der Lücke möglich.

Mit Sicherheit vermögen wir aus dem Schwsp. (L 83) die ursprüngliche Lesart des Dsp. zu Ssp. 46 § 2 zu erkennen I liest (S. 164, 3 v. u.): mit dem sol er varn vnd den andern allen herstewer geben schillinch oder pfunt die isleiches von im hat. Ssp. 46 § 2 verlangt: . . . den tegeden schilling oder punt, die he jarlikes von ime hevet und desgleichen der Schwsp.: den zehenden teil swaz daz lehen giltet ein iar. Ssp. und Schwsp. bemessen also die Heersteuer nach dem jährlichen Ertrag des Gutes, eine Auffassung, die der Schwsp. aus dem Wortlaut von I nicht gut gewinnen konnte, die sich aber sofort ergibt, wenn wir den Dsp. die er iærlichen lesen lassen für die isleiches von I. Auch die Entsprechung für nd. den tegeden hat I weggelassen. 1

Aus unseren bisherigen Beobachtungen ergibt sich, daß einerseits Auslassungen und Entstellungen, die uns I zeigt, auch in der dem Schwsp. als Vorlage dienenden Dsp.-Handschrift vorhanden waren, daß aber anderseits manche Auslassungen und Entstellungen nur I eigentümlich sind, der Vorlage des Schwsp. nicht angehört haben. Schon Ficker

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einzelne Wörter, die in I ganz offensichtlich entstellt sind, lassen sich aus dem Schwsp. öfter richtigstellen, so z. B. S. 157, 21 gewaltigen handen in gevaltenen h., S. 167, 10 v. u. Alle unschulde in alle schulde, S. 179, 3 ungenozzes in hausgenozzen.

hat auf Grund seiner Beobachtungen behauptet, dem Schwsp. sei ein korrumpierter Text des Dsp. vorgelegen. Ich glaube aber nicht, daß wir von einem korrumpierten, d. h. durch die Überlieferung verderbten Dsp. reden dürfen. Erinnern wir uns daran, daß sehon im Archetypus nd. Wörter nicht übersetzt oder einfach ausgelassen worden sind (s. oben S. 16 ff.), halten wir dazu, daß die Mängel in I im nicht überarbeiteten Landrecht und im Lehenrecht weitaus zahlreicher sind als im überarbeiteten Teil des Landrechtes, so werden wir nicht ohneweiters auf einen durch Abschreiber korrumpierten Dsp., der dem Schwsp. vorlag, schließen, sondern die Fehler, die I und der Schwsp. gemeinsam haben, als Fehler und Mängel im Archetypus des Dsp. ansehn, entstanden infolge flüchtiger Arbeit des Verfassers, dem es zunächst um die Herstellung eines Konzeptes zu tun gewesen ist. Dem Dsp. hafteten also von Haus aus Mängel an, Mißverständnisse, Auslassungen, die I allerdings noch vermehrt hat.

Wir haben bis jetzt nur Stellen in Betracht gezogen, die in I schon äußerlich auffallend den Gedanken an Verderbnis nahe legen. Es gibt nun in I auch Stellen, denen man äußerlich nichts anmerkt, die aber dennoch Bedenken erregen, wenn man sie mit Ssp. und Schwsp. vergleicht und findet, daß der Schwsp. mit dem Ssp. gegen I übereinstimmt. An ein Zurückgreifen des Schwsp. auf den Ssp. ist dabei nicht zu denken. Nimmt man für diese Übereinstimmungen gegen I (den Dsp.) nicht ausschließlich den Zufall in Anspruch, so bleibt kaum etwas anderes übrig, als in ihnen ursprüngliche Lesarten des Dsp. zu sehn. Darauf hat bereits E. v. Müller, a. a. O. S. 90, hingewiesen und die im folgenden näher betrachteten Stellen, sämtlich aus dem überarbeiteten Teile des Landrechtes stammend, kurz angeführt.

Im Text. prol. des Dsp. (S. 35, 24) liest I sam håttlosev schaf für Ssp. alse de hirdelosen schape; im Schwsp. erscheint dafür (s. W S. 5, 55) sam din hirtelosen schaf (Ahertelozzen, Bab. z jrrelosen). Lexikalisch und stilistisch steht der Schwsp. hier dem Ssp. näher als der Dsp. Nach Lexers Mhd. Wb. ist håttlos kein häufig belegtes Wort. Stand es im Archetypus des Dsp., so könnte für das ungewöhnliche håttlos] hirtelos im Schwsp. gesetzt worden sein; allerdings ist auch dieses Wort keines von den oft belegten.

S. 35, 3 v. u. liest I im Art 1: ditz ist dev beschaidenunge, der Schwsp. liest daz bezeichent. Der Vulgatatext des Ssp. bietet Dit is de beteknisse, eine Gruppe von Hss. liest bescheidunge. Schwsp. daz bezeichent steht also nur lexikalisch, nicht aber stilistisch-syntaktisch dem Vulgatatext des Ssp. näher. Ssp. Aw. liest nun lexikalisch und syntaktisch mit Schwsp. übereinstimmend dit betekenet. Diese Verhältnisse machen eine Entscheidung noch schwieriger als im Falle hütlos—hirtelos. Die Vermutung, daß der Schwsp. hier den Dsp. geändert und zufällig eine Übereinstimmung mit der Ssp.-Lesart von Aw erzielt habe, liegt doch außerordentlich nahe.

Wieder kann es bloßer Zufall sein, daß Schwsp. mit Ssp. I, 1 in ertrike liest uf erdriche gegen I auf der erde.

S. 37, 1 (Art. 5) bietet I: Daz an adam dev erste welt wart, Ssp. dat an adame de irste werlt began. Der Schwsp. liest daz [sich] an adam die erste werlt began, die Schnalser Handschrift aber daz sich an adame div erste werlt anhüp. Es ist denn gar nicht ausgemacht, ob nicht im Ursehwsp. sich anhüp stand und [sich] began jüngere Textgestaltung ist, die zufällig mit dem Ssp. stimmt.

Für Dsp. Art. 22 (S. 43) daz si der erde niht verwende liest der Ssp. I, 20 § 2 dat se de erde niht ne wunde und der Schwsp. daz si die erden niht verwunde. In diesem Falle wird man wohl verwende in I als Schreibfehler für verwunde halten dürfen.

Im Art. 46 (S. 59, 14) hat I: man sol in vor tailen drei sache, wofür Ssp. I, 39 se hebbet drier kore liest. Im Schwsp. finden sich nun verschiedene Lesarten für sache, und zwar häufig kvr, niemals aber, soweit derzeit feststellbar ist, sache; (die Freiburger Baumwollhandschrift) liest man sol in drie kvre vortailen (nicht wie Müller berichtet), die Schnalser Hs. m. s. i. teilen drei wal. Zwingend ist der Schluß für kvre des Dsp. durchaus nicht.

Hingegen wird man eine ältere (und bessere) Lesart des Dsp. sehn müssen im Wortlaut des Schwsp. (W 59) swa ez den frowen zeiden kvmt, die svln si selbe tvn, der völlig mit dem des Ssp. (I, 47) übereinstimmt: Svar it den vrowen to eden komet, die solen sie selve dun gegen I 67: Swaz die vrowen aide müzzen swern, daz ist recht da ez in der zü chumet. Hier

kann doch wohl der Zufall diese Übereinstimmung zwischen Ssp. und Schwsp. nicht erzeugt haben; außerdem gibt der Wortlaut von I an und für sich sehon zu Bedenken Anlaß.

Zweifelhaft ist aber wieder, ob W 351 ... sô si êrste zesament gânt tatsächlich eine ältere Dsp.-Lesart bewahrt als I (S. 91, 6 v. u.) die sunnen sol man in mit tailen geleich so si erste zesame lazzen werdent. W 351 stimmt allerdings zum Ssp.: alse irst to samene gât. Aber ein Münchener Codex aus dem 15. Jh. (s. Laßberg S. LXVII) liest (L 79 II B) so man sy des ersten an einander zesamen lüt, was natürlich wieder mehr mit I stimmt als mit Ssp.

S. 102, 6 v. u. (Art. 106) bietet I: gelten sein chost, die die poten habent getan, Ssp. II, 12 § 5: sine kost gelden die he mit den boden verdan hevet. Aus den zu W 96 verzeichneten Lesarten ergibt sich, daß der Schwsp. hier dem Ssp. näher tritt als I: L Z 114 liest: gelten sine koste. die er getan hat mit den botten. Aber die Schnalser Hs. liest chost die die herren habent verzeret. Auch hier überzeugt die Übereinstimmung nicht.

Die Folgerungen, die die eben angeführten Beispiele zulassen, sind denn für die Beurteilung von I sehr problematisch, unsicherer als die, die wir aus dem Fehlen von in I verderbten Stellen im Schwsp. gezogen haben.

Als Ergebnis unserer Untersuchungen darf denn hingestellt werden: I bietet einen Dsp.-Text, dessen Mängel z. T. schon dem Dsp. angehört haben, der dem Schwsp. als Vorlage diente. Wir haben keinen triftigen Grund, anzunehmen, I biete einen wesentlich anderen Text als den, den der Archetypus des Dsp. hatte. Im Gegenteil wird man annehmen müssen, daß I im großen und ganzen den Ur-Dsp. bewahrt. Zahlreiche Flüchtigkeitsfehler entstellen I allerdings sehr stark. Jedoch ist eine ganze Reihe von Mängeln, die man auf den ersten Blick der Überlieferung anrechnen möchte, höchstwahrscheinlich dem Archetypus zuzuschreiben. Diese Mangelhaftigkeit des Ur-Dsp. erklärt sich aus der Art seines Verfassers, der des Niederdeutschen nicht in dem Maße mächtig war, um sofort allemal richtig übersetzen zu können, sich auch nicht immer bemüht hat, seine Übersetzung zu glätten, auszufeilen, weil er sie nicht als eine endgültige ansah, sondern nur als Vorarbeit.

In völliger Reinheit ist uns der Ur-Dsp. nicht erhalten. I ist eine Abschrift, besorgt von einem sachunkundigen, nicht sorgfältigen Schreiber. Dem Verfasser des Schwsp. stand ein besserer Text zur Verfügung als der von I. Ob und inwieweit dieser Text der Schwsp.-Vorlage dem Ur-Dsp. völlig glich, läßt sich nicht feststellen.

# III. Verbesserungen und Ergänzungen zu Fickers Textabdruck.

Ae des Druckes kommt - auch in den Verbindungen aei, aeu, aev - in der Handschrift nicht vor. Sie kennt nur die Ligatur æ; ae des Druckes ist daher überall dort, wo im folgenden nicht å dafür gefordert wird, in æ zu ändern. Die übergeschriebenen e und o vermochte ich - im Gegensatz zu Ficker (vgl. Vorrede zum Textabdruck S. CVI) - fast stets ohne Schwierigkeit zu unterscheiden (vgl. dazu S. 7 dieser Abhandlung). Die hs.liche Abkürzung von -en, -em habe ich dort notiert, wo gegen die von Ficker gewählte Auflösung Widerspruch oder Zweifel zu erheben ist. Das kürzende Zeichen für er steht auch oft im Worte triuwe; es wurde in iu aufgelöst, weil die Handschrift ungekürztes triuwe und triuwecleich bietet. S. 1, Z. 2: st. buches] buches - S. 2, Z. 17: st. di] die, denn e steht nicht wie sonst als diakritisches Zeichen über i, sondern ist deutlich als Nachtrag über der Zeile zu erkennen. - S. 3, Z. 2: st. unsern vnsern - Z. 3: st. chauflauten chauflauten - Z. 8: st. pfennig pfenning - Z. 23: st. ze seiner] zeseiner - Z. 27: st. di] die (vgl. die Bemerkung zu S. 2, Z. 17) - Z. 3 von unten: -e in verzehe ist über der Zeile nachgetragen. - S. 4, Z. 12: -e in eine (chopf) ist unterpunktiert, also zu tilgen (ein chopf); st. stånde] stånde – Z. 8 v. u: st. begêt | beget — Z. 4 v. u: st. gwúch | gwûch — S. 5, Z. 16: st. ainen] ainē — Z. 11 v. u. st. betevt] betevtt — Z. 8 v. u. st. zúrnaetz] zúrnætzt - S. 6, Z. 13: in so wil ich dirs beschaiden ist wil am Rande mit schwarzer Tinte vom Schreiber nachgetragen. - S. 7, Z. 12 v. u. st. hiez] hiez - Z. 7 v. u. ist geleben korrigiert aus gelegen - S. 9, Z. 17 v. u. si ist über der Zeile nachgetragen. — Z. 8 v. u. st. das] daz — Z. 6: st. vndchomen | vnd chomen - S. 10, Z. 6 st. sinth in.] sint

hin. - Z. 13. v. u. -s in alles über der Zeile nachgetragen. --Z. 9 v. u. st. ze varn zevarn - Z. 7 v. u. st. für für -Z. 4 v. u: -n in vragten ist unterpunktiert, also zu tilgen -S. 11, Z. 3: -s in iacobs über der Zeile nachgetragen - Z. 5 v. u. -ie in die auf Rasur. — S. 12, Z. 11: st. gelaubet] gelaubent — Z. 16 st. ie] lie — S. 13, Z. 13 v. u. st. ê.] e. — Z. 7 v. u. st. vnsers] insers -- S. 14, Z. 3: in gesetzet ist das t vor z über der Zeile nachgetragen - Z. 7: zwischen der und esel steht rot durchstrichenes selbe - st. flohe] flohe - Z. 14 v. n: st. augen] augen - Z. 13 v. u. st. in dem indem - Z. 11 v. u. st. eseline eselinne - Z. 8 v. u. st. für dich fürdich - Z. 2 v. u. st. chunich chunig — S. 15, Z. 8 v. u: -t in gesetzet auf Rasur. S. 16, Z. 5 st. ainem ainen — Z. 7 st. niht niht — Z. 19 st. húrhauz] hûrhauz — S. 17, Z. 14 st. gesiget] gesiget — Z. 9 v. u. [niht] über der Zeile nachgetragen. S. 18, Z. 9 st. im] im - Z. 10 st. gein gein - S. 19, Z. 2 st. verwürchent verwürhent - Z. 5 zwischen gehalten und der ein für sieben Buchstaben reichender Raum — Z. 8 v. u. st. gåten] gåtë — S. 20, Z. 8 st. war vmbe] warvmbe - S. 21, Z. 11 v. u. st. effraim] effraim — S. 22, Z. 12 st. chimt] chimt — S. 23, Z. 5: icht vor gebe ist rot durchgestrichen, ebenso Z. 10 im vor daz er - Z. 4 v. u. st. scholt] scholten - S. 24, Z. 8 st. frawe] fraw - S. 25, Z. 15 st. fürten] fürten - S. 26, Z. 10 st. seinen  $sein\bar{e} - Z$ . 15 st. geht] get - Z. 8 v. u.: Das fett gedruckte J in Juden ist durch gewöhnliches J zu ersetzen. - S. 27, Z. 17 st. wazmit] waz mit — S. 28, Z. 2 st. daniel] daniel — Z. 8: seine ist korrigiert aus seinen - letzter Zeile st. ruffen ruffer.] ruffen ruffer. — S. 29, Z. 4 st. zul zu — S. 30, Z. 6: -az in daz aus er (?) gebessert - Z. 9 st. gütleich ] gütleich - Z. 6 v. u. st. richtent | richtent - Z. 2 v. u.: genent ist rot am Rande nachgetragen. - letzter Zeile st. babylonie] babylonie -

S. 31, Z. 6 st. das Landrecht] daz Landreht — Z. 13 st. mir] mir — Z. 5 v. u. st. gút] gût — S. 32, Z. 13 st. sûndet] sûndet — S. 34, Z. 8 v. u. st. nit] niht — S. 35, Z. 14: nach oder ist einzufügen durch laide oder — Z. 5 v. u. st. einen.] einē — S. 36, Z. 4: er ist über der Zeile nachgetragen — S. 37, Z. 2 st. fûnfte] fûnfte — Z. 10 v. u. st. einen] einē — S. 38, Z. 22 st. geschwister.] geswister. Z. 9, 7 u. 2 v. u. st. vaerndem, vaernde] várndem vårnde — S. 39, Z. 3 st.

soll sol - Z. 14 v. u. st. puergschefte.] purgschefte. -S. 40, Z. 7 v. u. st. vaernden værnden — S. 41, Z. 10 f: in berzeugen bis sol man ist zu streichen [vgl. Ficker, S. XV seiner Ausgabe] - S. 42, Z. 10: ge durch roten Querstrich getilgt. — Z. 16 v. u. st. muoter muter — Z. 9 v. u. st. bûche.] bûche. — letzter Zeile st. sogtanew] sogtanew — S. 43, Z. 4 st. seinen seine - Z. 5 st. miz miz - Z. 8 st. puerae purge - Z. 10 u. 11 st. darauf | dar auf - Z. 12 v. u. st. seinen seine - S. 44, Z. 7 v. u.: wil Nachtrag über der Zeile. — S. 45, Z. 10 ist zu streichen [vgl. Ficker, S. XV seiner Ausgabe] - Z. 12 v. u. st. seite] seitte - Z. 11 v. u.: da über der Zeile nachgetragen - Z. 5 v. u. st. leibgedinge liebgedinge - Z. 2 v. u. st. sch adet schadet - S. 46 in erster Z. st. guot gut - Z. 13 v. u.: nach gut ein Buchstabe ausradiert; das Wort scheint aus puch korrigiert zu sein. - in letzter Z. st. s] si] — S. 47, Z. 1: vil Nachtrag über der Zeile - S. 48, Z. 3 f.: -t- in witpwen ist über der Zeile nachgetragen. - Z. 7: zwischen værndem und höret. ist gåt einzufügen. — Z. 18 st. tüch] tüch — Z. 24 st. zehen] zechen — Z. 26 st. iaren.] iarn. — Z. 32 st. iunchvrowe] iunchvrowe — Z. 3 v. u. st. mûter] mûter — S. 49, Z. 1 st. in] im — Z. 19 st. múz] můz - Z. 20: von der ist rot durchgestrichen. -Z. 11 v. u.: gie steht auf Rasur. — S. 50, Z. 9 st. im] in — Z. 7 v. u.: Die Hs. hat in einer Zeile Ja sprach er ietza. zwen man die dann folgt rot durchstrichenes 9 mit folgendem sint nu da. als nachträglich vom Schreiber hinzugefügt. - S. 51, Z. 17 st. einen] einē — S. 52, Z. 5: nach sünder folgt unmittelbar in gleicher Zeile von im so grozzev mer (= Z.6 des Druckes) - S. 53, Z. 8: hant über der Zeile nachgetragen. -S. 55, Z. 10 v. u.: zwischen man und leibgedinge ist ein einzufügen. - S. 56, Z. 1 st. geben gegeben - Z. 8 v. u. st. darnach] dar nach — Z. 5 v. u. st. guot] gut — Z. 2 v. u. st. Richters] Richters - S. 57, Z. 15 v. u.: zwischen e. und ee. Rasur. — S. 58, Z. 7 f. st. pfaefeich] pfæfleich — Z. 19 v. u. st. chainen] chaine — S. 59, Z. 7 st. aver] Aver — Z. 11 v. u. st. herr herr - S. 60, Z. 7 v. u. st. vlaisch] vlaisch - S. 61, Z 1 streiche vnd - Z. 9 ez zwischen er und ez rot durchgestrichen - S. 62, Z. 4 st. swielang] swie lang - Z. 5: muz über der Zeile flüchtig nachgetragen. - Z. 7 st. qut] gåt.

S. 63, Z. 11: ye vor sein rot durchgestrichen — S. 16 st. ez] er - Z. 3 v. u.: v in vber rot auf Rasur. S. 64, Z. 14: e in wil so über die Zeile zwischen w und i geschrieben, daß zweifellos weil zu lesen ist. - Z. 11 v. u. st. vnd] von -S. 65, Z. 2 st. gút] gût — S. 68, Z. 13: ist korrigiert aus nist - Z. 16 v. u. über dem e von iunchvrowe ist der n-Strich ausradiert worden. - S. 71, Z. 3 st. gewalt gwalt - Z. 5 st. iemen] ieman, Z. 15 st. chempfen] chenpfen - Z. 3 v. u. st. ist.] sei. — S. 72, Z. 7 v. u. st. puozze] puzze — S. 73, Z. 8 st. guot] gut - Z. 16 v. u. sol schwer lesbarer Nachtrag über der Zeile. - Z. 13. v. u. ez Nachtrag über der Zeile. -Z. 11 v. u. st. puozze] puzze — Z. 9 v. u.: de in mún[de]ster unterpunktiert und durchgestrichen. — S. 75, Z. 3 st. erwelen] erweln - Z. 7 v. u. niht ist rot durchgestrichen. - Z. 4 v. u. lies vnmæz — S. 76, Z. 13 st. wertleichen wertleiche — Z. 2 v. u. st. rechtuertiden rechtuertigen - S. 78, Z. 11 v. u. vor ist über der Zeile nachgetragen. — S. 79, Z. 3 st. in im — Z. 15 st. davon] da von — Z. 17 st. gút] gút — S. 81, Z. 13 st. damit] da mit st. wertet] werdet - S. 82, Z. 5 v. u.: gewinnest korrigiert aus bewinnest - S. 83, Z. 13 st. gaench] gånch — S. 84, Z. 15 v. u. st. Do] do — S. 85, Z. 16 hat zu schließen mit wider in. In einer Zeile hat zu stehn sich des ernstes nim war. - S. 88, Z. 5: er über der Zeile nachgetragen. - Z. 7: nihtes rot durchgestrichen. - Z. 10 st. zelung] ze lang - S. 90, Z. 4 v. u. st. wiz] weiz, denn e steht nicht als diakritisches Zeichen über i, sondern fast in der Größe der übrigen Buchstaben zwischen w und i über der Zeile. — S. 91, Z. 11 v. u. st. darauz] dar auz — Z. 6 v. u. st. di] die - S. 94, Z. 7 st. wieder] wider - S. 96, Z. 6 v. u.: in behabt ist a über e nachgeschrieben. - S. 100, Z. 20 v. u. st. für chümt] für chümt — st. für chomen] für chomen — Z. 2 v. u.: vn- in vngerichte über der Zeile nachgetragen. — S. 101, Z. 5 st. ait dit — Z. 8 st. an der hant getat ander hantgetat - S. 102, Z. 12: es ist nicht sicher, ob ir oder er zu lesen ist; der Schreiber hat hier korrigiert. - S. 104, Z. 13 st. froemder fromder - Z. 7 v. u. st. ze seinem zeseinem -S. 105, Z. 12: ir zwischen di und potschaft auf Rasur. — Z. 13: werbent korrigiert aus werfent - Z. 2 v. u. st. ol] sol - S. 106, Z. 4 v. u. st. gepürt] gepürt — Z. 3 v. u. st. ane wunden] anewunden —

S. 107, Z. 1: in havwet ist v über der Zeile zwischen a und w nachgetragen. — Z. 16 st. zwai- ist offenbar zwai- zu setzen oder zwaei; die Hs. hat e zwischen a und i nachgetragen. - In letzter Zeile st. vnder schaid] vnderschaid — S. 109, Z. 3 st. seinen] seine -- Z. 11 v. u. st. dürffte] dürffe -- st. phundich] phundich --S. 110, Z. 6 st. ze prugk] zeprugk — Z. 4 v. u. in gestrikchen scheint durchgestrichen. zu sein. - S. 113, Z. 14: daz sol er ist rot durchgestrichen — S. 114, Z. 16 v. u. di vor weil schwarz unterpunktiert. — Z. 11 v. u. st. dinch flüchtich] dinchflüchttich u. zw. schließt in der Hs. die Zeile mit -cht, die folgende beginnt mit tich. — S. 115, Z. 15 v. u. st. entút] entût — Z. 13 v. u.: den korrigiert aus dem - Z. 4 v. u. st. stinege so] stiúge so, dies ist rot durchgestrichen - In letzter Zeile st. vromden] vromdē - S. 116, Z. 3 st vor vnd hinden vorvndhinden - Z. 7 st. sawe] saw — Z. 13 v. u. st. gesetzten] gesetztē — Z. 6 v. u. st. erzevgen] ergevgen - Z. 2 v. u. st. menge menige - S. 118, Z. 9: e in berait zeigt Punkt unter sich, ist also wohl zu streichen und brait zu lesen. — Z. 14 st. prugke] prukge — S. 119, Z. 10 st. ers] ess - Z. 7 v. u. st. vor spreche] vorspreche - S. 120, Z. 10: v in ravfet zwischen a und f über der Zeile. - Z. 18 v. u. st. chirchhove chirchove - Z. 15 v. u. st. taege und gepaennender taege tage und gepannender tæge - Z. 13 v. u. dar bis wochen rot durchgestrichen. - Z. 11 v. u. man über der Zeile nachgetragen. -Z. 7 v. u. schnot rot durchgestrichen. - S. 121, Z. 3 st. an die] andie - Z. 8 r in tragen über der Zeile nachgetragen. -Z. 15 st. an der] ander — Z. 19 st. geswornen] gesworne — Z. 6 v. u. st. folgent] volgent — S. 122, Z. 1 st. gerichte] grichte — S. 123, Z. 5 st. ze har] zehar — Z. 16 st. ze behalten] zebehalten - Z. 13 v. u. st. den] dem - Z. 7. v. u. ge- in geschulde radiert. - Z. 4 v. u. st. vnder im vnderim - S. 125, Z. 16 st. ze beschaiden zebeschaiden — Z. 8 v. u. st. vanchnuezze] vanchnuzze — S. 126, Z. 3 st. quot qut - Z. 9. v. u. st. er haben erhaben — S. 127, Z. 22 Swer] Swer — Z. 10 v. u. st. zû swern] zûswern - S. 128, Z. 7: \* flüchtig ins Kolumnenspatium geschrieben, zwischen Randstrich und w freier Raum, in den der Rubrikator S hätte einsetzen sollen. — Z. 15 v. u. st. vberall] vber al — S. 130, Z. 1 st. meren merem — S. 131, Z. 18 v. u. st. in der inder — S. 132, Z. 15 st. in der] inder — Z. 24 st. en sei] ensei — Z. 4 v. u. st. vanchnuezze] vanchnueze - S. 133, Z. 17 v. u. st. an der]

ander - S. 135, Z. 15 v. u.: 'in 'sleich ganz dünn an den Rand geschrieben, ebenso Z. 14 v. u. d in der - S. 136, Z. 3 st. sich] siech das e ist unterpunktiert und ein Querstrich darüber gesetzt letzter Zeile st. Marcgraven | Marcgrauen - S. 137, Z. 4 st. vanlehen] van lehen - Z. 17 st. Zehen Lehen - S. 140, Z. 9 v. u. st. katesperch | katespurch - S. 143, Z. 3 st. verse orse - Z. 5 v. u. st. vrtail vrteil - S. 144, Z. 10 st. an der ander - Z. 14 st. taeuvtze tæntze — S. 145, Z. 9 v. u. seine korrigiert aus seinen — S. 148, Z. 14 st. alter alter - S. 149, Z. 13 v. u. st. rowe rowe - Z. 2 v. u. st. isleich isleisch - S. 150, Z. 5 st. herre herren - Z. 15 v. u.: für gewer stand ursprünglich gewern, dessen n aber mit der Feder nicht ausgezogen worden ist. - S. 152, Z. 2 v. u. st. er volget] ervolget - S. 153, Z. 7 er zeigt schwarzen Punkt unter e und r — S. 154, Z. 3 v. u. i in leihen zeigt untergesetzten Punkt zum Zeichen, daß es getilgt werden sollte. — S. 155, Z. 17 v. u. st. an in anin — S. 156, Z. 1 st. seinen seinem — S. 156, Z. 6 lese ich in des aus e korrigiertes a, also das -Z. 17 en- in engan über der Zeile eingefügt. - Z. 14 v. u.: zwischen vater und ist ist der nachzutragen. - S. 158, Z. 11 v. u. st. ze benemen] zebenemen - S. 159, Z. 10 st. ze inngist] zeiungist — Z. 17 st. ze tage zetage — Z. 7 v. u. herre nach dem ist rot durchgestrichen. - S. 160, Z. 10: zeit ist schwarz unterpunktiert. — Z. 18 v. u. st. en weiset] enweiset — S. 163, Z. 12 st. gewere] gwere - Z. 10 v. u.: zwischen manne und vertailet ist gåt einzufügen. - S. 164, Z. 14: die Hs. hat dean des rater und zeigt d und e von dean mit untergesetztem Punkt. -Z. 12 v. u. st. verlangen] verlaugen — Z. 10 v. u. st. seinen] seinem — S. 167, Z. 17 st. gut] got — Z. 8 v. u. st. mannen] manne — S. 168, Z. 8 daz ist rot durchgestrichen. - S. 169, Z. 18 vnd vnder dem bes ist rot durchgestrichen. - In letzter Zeile st. herre] herren — S. 170, Z. 3 st. reehte] rechte — Z. 17 v. u.: daz lant rot durchgestrichen. - Z. 11 v. u. st. ze lazzen zelazzen - S. 173, Z. 19 v. u.: herre ist über der Zeile nachgetragen. - Z. 10 v. u. st. Der Der; D ist korrigiert aus m (?) - Z. 9 v. u. st. zinsgelt] zins gelt — S. 174, letzter Zeile: da über der Zeile nachgetragen. - S. 177, Z. 14 v. u.: -n in den korrigiert aus m, dessen letzter Strich durch Radieren beseitigt wurde. - Z. 2 v. u.: -e in neme auf Rasur. - S. 178, Z. 14: \* in \*wenne wurde vom Rubrikator nicht ausgeführt. - Z. 8 v. u. st. für]

für — S. 179, Z. 16 v. u. den über der Zeile nachgetragen. — Z. 5 v. u. chom rot durchgestrichen. — S. 180, Z. 15 v. u. st. meinge] menige — S. 181, Z. 8 st. vnder naht] vndernaht — Z. 14 v. u.: i in ziehen über der Zeile nachgetragen. — Z. 2 v. u.: d in vnd auf Rasur. — S. 182, Z. 16 v. u.: ein über der Zeile nachgetragen. — S. 183, Z. 11 v. u.: -r in purger korrigiert aus? — S. 185, Z. 5. v. u.: über -g von mag ein Zeichen (v?) übergeschrieben. — S. 186, Z. 11 v. u. wider dar auf ist rot durchgestrichen. — In letzter Zeile ist -u- in beschutten aus ü korrigiert. — S. 187, Z. 16 v. u.: b in bedinget aus g korrigiert. — S. 188, Z. 2 st. volget] volge — S. 189, Z. 1 st. dienest] dienst — Z. 17 st. ze hant] zehant — Z. 5 v. u. ist zwischen der und herre ein m rot durchgestrichen. — S. 190, Z. 8 ist -p- in enprechen scheinbar aus -b- gebessert.

# Verzeichnis der besprochenen Stellen aus dem Deutschenspiegel.

| Die linksstehe          | enden Ziffern be | ezeichnen die | Artikel d  | les Dsp. | nach  | der 1 | Einteilung |
|-------------------------|------------------|---------------|------------|----------|-------|-------|------------|
| Fickers, die rechtsstel | ienden beziehen  | sich auf die  | Seiten der | r Abhand | lung. |       |            |

| Fickers, die rechtsstehenden beziehen sich auf die Seiten der Abhandlung. |                    |                                  |  |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------------|----------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| Text. prol                                                                |                    | 38                               |  |  |  |  |  |  |
|                                                                           | Aus dem Landrecht. |                                  |  |  |  |  |  |  |
| 1 39                                                                      | 184 14             | 211 17, 31                       |  |  |  |  |  |  |
| 5 22, 39                                                                  | 185 27             | 215 17                           |  |  |  |  |  |  |
| $6 \ldots 22$                                                             | 136 10, 22         | 216 31 f.                        |  |  |  |  |  |  |
| 16 22                                                                     | 138 14             | 254 17                           |  |  |  |  |  |  |
| 22 , $39$                                                                 | 144 16, 29         | 258 32                           |  |  |  |  |  |  |
| 29 23 f.                                                                  | 146 14, 16         | 259 32                           |  |  |  |  |  |  |
| 42 24                                                                     | 147 10             | 264 15 f.                        |  |  |  |  |  |  |
| 44 10                                                                     | 148 16             | 270 14 f.                        |  |  |  |  |  |  |
| 45 10,25                                                                  | 149 15             | 280 14                           |  |  |  |  |  |  |
| 46 15, 39                                                                 | 151 16 f.          | 283 9, 16, 17, 82                |  |  |  |  |  |  |
| 57 22                                                                     | 152 17, 29 f.      | 289 32                           |  |  |  |  |  |  |
| 64 22                                                                     | 158 27             | 290 15                           |  |  |  |  |  |  |
| 67 25, 39 f.                                                              | 162 16             | 291 9                            |  |  |  |  |  |  |
| 70 22                                                                     | 164 18             | 300 , . 18                       |  |  |  |  |  |  |
| $72 \ldots 22$                                                            | 165 12 f.          | 301 32                           |  |  |  |  |  |  |
| 75 25 f.                                                                  | 167 80             | 305 10                           |  |  |  |  |  |  |
| 81 26                                                                     | 173 15, 28 f.      | 315 10, 12                       |  |  |  |  |  |  |
| 88 b 40                                                                   | 176 11             | 317 19 f.                        |  |  |  |  |  |  |
| 103b 22                                                                   | 177 13             | 317 <sup>b</sup> , c, d, c 19 f. |  |  |  |  |  |  |
| 106 16,40                                                                 | 181 30 f.          | 319 14                           |  |  |  |  |  |  |
| 109 19                                                                    | 184 31             | 329 18                           |  |  |  |  |  |  |
| 110 22, 26 f.                                                             | 186 17             | 335 28                           |  |  |  |  |  |  |
| 111 10                                                                    | 193 31             | 342 14                           |  |  |  |  |  |  |
| 112 16, 22                                                                | 194 16             | 343 12                           |  |  |  |  |  |  |
| 113 17 f.                                                                 | 201 10             | 345 12                           |  |  |  |  |  |  |
| 121 17                                                                    | 202 10             | 346 11                           |  |  |  |  |  |  |
| 130 22                                                                    | 203 12             |                                  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                           |                    |                                  |  |  |  |  |  |  |
| Aus dem Lehenrecht.                                                       |                    |                                  |  |  |  |  |  |  |
| 13 36                                                                     | 66 13              | 147 10.                          |  |  |  |  |  |  |
| 29 34 f,                                                                  | 67 12              | $148 \dots 37^{1}$               |  |  |  |  |  |  |
| 34 13                                                                     | 68 12              | 153 10                           |  |  |  |  |  |  |
| 37 10                                                                     | 69 12              | 160 14                           |  |  |  |  |  |  |
| 38 9                                                                      | 73 35              | 210 371                          |  |  |  |  |  |  |
| 39 15                                                                     | 117 13,34          | 213 34                           |  |  |  |  |  |  |
| 41 14                                                                     | 122 37             | 220 36 f.                        |  |  |  |  |  |  |
| 54 13                                                                     | 128 10, 34         | 220                              |  |  |  |  |  |  |

133 .

. 12, 37

281

## Akademie der Wissenschaften in Wien

Philosophisch-historische Klasse

Sitzungsberichte, 191. Band, 2. Abhandlung

# Zum

# altkirchenslawischen Apostolus

T

Grammatisches und Kritisches

Von

V. Jagić,

wirkl. Mitgliede der Akademie der Wissenschaften in Wien

Vorgelegt in der Sitzung am 12. Dezember 1918

Wien, 1919

In Kommission bei Alfred Hölder

Universitäts-Buchhändler, Buchhändler der Akudemie der Wissenschuften in Wien

### Erster Abschnitt.

## Paläographisches und Grammatisches.

T.

Jede alte Handschrift eines Sprachdenkmals verdient mit Aufmerksamkeit näher erforscht zu werden. Mag ihr Inhalt noch so bekannt sein, in der Regel bietet doch jede handschriftliche Überlieferung manches beachtenswerte, sei es in der Graphik und Orthographie, sei es in der Grammatik und Lexikon. Ja selbst manche Schreibversehen können als Anhaltspunkte bald für die Geschichte der Sprache, bald für das individuelle Idiom des Verfassers oder Abschreibers in Betracht kommen.

Wenden wir diese Gesichtspunkte an das Denkmal an, das uns hier beschäftigen soll, so ist zunächst etwas über seinen Inhalt zu sagen. Das ist ein sogenannter Apostolus, d. h. die altkirchenslawische Übersetzung einiger Teile des Neuen Testamentes, und zwar der Actus Apostolorum (πράξεις ἀποστόλων), die hier mit cap. IX. 38 beginnen, da der Anfang. cap. I-IX. 37, in der Handschrift fehlt. Dann folgen die katholischen Briefe (ἐπιστολαὶ καθολικαί) des Jacobus, Petrus, Johannes und Juda, und nach diesen die Briefe des Apostels Paulus (epistolae Paulinae) in dieser Reihenfolge: an die Römer, an die Korinther, Galater, Epheser, Philipper, Kolosser, Thessaloniker, an Timotheus und an die Hebräer. Auf dem letzten, jetzt stark verstümmelten Blatte steht der Anfang des Briefes an Titus (bis II. 8). Gänzlich fehlt der Brief an Philemon. Auf dem ersten, zu mehr als zwei Drittel abgerissenen Blatte, das eben deswegen nicht mitgezählt wird, stand der Text der Apostelgeschichte, cap. IX. 38-X. 17, der jetzt als verloren gilt. Erst das darauffolgende Blatt, das wirklich vollständig erhalten ist und als Blatt 1 gezählt wird, beginnt mit den Worten:

Aomoy chmonosa crame nos sparm. Das ist also jetzt der wirkliche Anfang des Textes. Von da an geht der Text der Apostelgeschichte bis Blatt 35ª, wobei ich ein für allemale bemerken muß, daß ich die in der Handschrift mit blauem Stift in neuerer Zeit eingetragenen arabischen Ziffern der Blätterzählung, obwohl sie nicht ganz genau sind, beibehalte. Aber auch auf diesen 35 Blättern ist nicht alles lückenlos erhalten. Zwischen dem Blatt 5 und 6 nach der besagten neuen Zählung fehlt ein herausgerissenes Blatt, auf welchem der Text cap. XIII. 17-38 stand, der jetzt abgeht. - Nach dem auf Bl. 35<sup>n</sup> zu Ende gehenden Texte der Actus Apostolorum folgen die Apostelbriefe in der oben angegebenen Reihenfolge, abermals mit zwei Lücken, und zwar: zwischen Bl. 67 und 68 steht ein stark verstümmeltes Blatt, bezeichnet als 68ª (das darauf folgende vollständig erhaltene Blatt ist mit 68b bezeichnet), auf welchem die wenigen Überbleibsel des Textes Rom. VIII. 35-IX. 19 zu lesen sind. Ebenso verstümmelt, d. h. nur als Bruchstück erhalten, ist das mitgezählte Bl. 84, auf welchem Cor. 1 7. 21-8. 1 enthalten war. Wenn man von der Apokalypse absieht, die in den kirchenslawischen Texten in der Regel nicht an die vorerwähnten Teile des Neuen Testamentes sich anschließt, ist sonst in der Handschrift, von welcher hier die Rede sein wird, der größte Teil des auf Evangelien folgenden Neuen Testamentes erhalten.

Wie von Evangelien, so sind auch von Apostolus in der altkirchenslawischen Übersetzung sehr viele Handschriften vorhanden, die vom 12. und 13. Jahrhundert angefangen bis in das späte Mittelalter reichen. Von der großen Anzahl derselben gibt die Forschung des gew. Moskauer Professors der kirchenslawischen Sprache an der geistlichen Akademie, Gr. Voskresenskij, eine ungefähre Vorstellung. Voskresenskij, dessen Einteilung der Texte nach vier Redaktionen hier in bezug auf ihre Berechtigung nicht weiter geprüft werden soll, hatte im Jahre 1892 gelegentlich der Ausgabe des Römerbriefes, in der ersten oder A-Redaktion nebst dem von ihm zugrunde gelegten russischen Apostolus vom Jahre 1220 noch 33 verschiedene Texte aufgezählt, diese Zahl stieg aber im Jahre 1908 auf 39. Daß aber auch damit die volle Zahl noch nicht erschöpft ist, beweist die Anmerkung zur Ausgabe des ersten Korinther

Briefes (vom Jahre 1906) auf S. 13, sowie einige Ausgaben der neuesten Zeit.

Nach ihrer Provenienz verteilt sich die große Anzahl der Texte bekanntlich in drei Gruppen: eine bulgarische, eine russische und eine serbische, wobei noch Unterabteilungen auseinandergehalten werden können. So kann man eine westliche oder mazedonische von einer ostbulgarischen auseinanderhalten, eine stidrussische von der nordrussischen, eine bosnische von der serbischen, endlich auch eine glagolitisch-kroatische. Das hier zur Sprache kommende Denkmal ist serbischer Provenienz, und zwar stammt es vermutlich aus Altserbien, vielleicht tief unten im Süden, nahe an der mazedonischen Grenze. Die Berührungspunkte des im Grunde serbischen Textes mit der bulgarischen Redaktion desjenigen, der nachträglich oder gar gleichzeitig an diesem Kodex etwas mitgearbeitet hat, werden sich aus der weiteren Analyse seines Charakters ergeben.

Der gegenwärtig im Besitz des Vereins der "Matica srpska" in Novi Sad (ungar. Ujvidék, Neusatz) befindliche Kodex war früher Eigentum des dortigen Gymnasialprofessors A. Sandić. nach dessem Tode er an den besagten Verein überging. A. Sandić wird den Kodex von P. Karano-Tvrtković erworben haben, der am unteren Rande der jetzigen ersten drei Blätter folgende Notiz über die Erwerbung der Handschrift seinerseits im Jahre 1851 eingetragen hat: Ова кныга на пергаменту по свои | прилици писата е пре седамъ сто година око 11 гъ столътия | я сам в добио изъ Ерцеговине 1851 године у Броду Павелъ | Тертковићъ свештеникъ, ербо се изговаранъ стари речи | врло стару (sic!) norazye. Also Pavel Tvrtković bekam im Jahre 1851 die Handschrift aus Herzegowina (ohne nähere Angabe des Ortes woher), und zwar in Brod (das kann das slawonische oder bosnische Brod gewesen sein). Die Altersbestimmung, daß die Handschrift ins 11. Jahrhundert gehöre, ist natürlich falsch. man kann sie frühestens in die zweite Hälfte des 13., vielleicht noch sicherer in die erste Hälfte des 14. Jahrhunderts versetzen. Die eigenhändige Eintragung der Notiz Tvrtković auf die ersten drei Blätter als Randbemerkung zeigt, daß der Kodex schon damals verstümmelt war. Denn er schrieb seine Notiz gleich auf die ersten vollständig erhaltenen drei Blätter,

folglich war schon damals vor diesen drei Blättern nur ein Bruchstück des vorausgehenden zerrissenen Blattes vorhanden.

Ich nenne diesen Text Matica-Apostolus und werde ihn in der Abbreviatur mit mat. bezeichnen.

#### 11.

Der Kodex besteht aus kleinen Folio- oder Groß-Quartblättern, deren Zahl, wenn man alle, auch die verstümmelten mitrechnet, 173 beträgt, doch für denjenigen, der die Blätter mit Ziffern bezeichnete, kamen nur 169 (und zwar 169a, 169b) Blätter heraus, weil er einerseits das erste und letzte Blatt, beide stark verstümmelt, nicht mit besonderen Zahlen versah, ebenso das stark verstümmelte Bl. 68ª nicht besonders einrechnete und endlich bei Bl. 49 in der Zählung einen Rechnungsfehler beging und zweimal dieselbe Ziffer schrieb, die er dann als 49° und 49° auseinanderhielt. Eine vollgeschriebene Seite der Handschrift umfaßt immer 28 Zeilen. Kommt ein Titel im Texte dazu, dann enthält die Kolumne außer der Titelüberschrift nur noch 26 Zeilen. Die gewöhnliche Schrift des Textes ist mit schöner schwarzer, teilweise von der Zeit vergilbter Tinte geschrieben. Die Schriftzüge sind regelmäßig, altertümlich und gefällig, sie stimmen ganz gut zur Annahme, daß der Kodex ans Ende des 13., oder noch besser in die erste Hälfte des 14. Jahrhunderts zu versetzen sei. Die Buchstaben sind so ziemlich durch den ganzen Kodex von gleicher Größe, d. h. verhältnismäßig klein, entsprechend der Größe der Kolumne. Nur bei den in den sonst fortlaufenden biblischen Text gemachten Einschaltungen der liturgischen Hinweise, an welchem Sonn- oder Festtage die eine oder andere Perikope des Textes nach der Einteilung des Kirchenjahres gelesen werden soll, findet man sehr häufig die Anfangsbuchstaben von anderthalb oder doppelten Größe. Diese sind dann regelmäßig rot geschrieben. Auch sonst werden die liturgischen Einschaltungen gerade durch die Anwendung der roten Tinte hei einzelnen Buchstaben für den Leser kenntlich gemacht.

Auch ganze Zeilen eines solchen Zusatzes, der liturgische Bestimmung enthält, können in rot gehalten sein. Manchmal sind diese Angaben liturgischer Ordnung am Rande seitwärts oder unterhalb, seltener oberhalb der Schriftkolumne untergebracht, dann sind sie zumeist rot geschrieben und wie man nach der Abweichung im Charakter der Schriftzüge und selbst in der Orthographie vermuten darf, dürften sie von einer anderen, d. h. nicht derjenigen Hand, die den gewöhnlichen Text schrieb, herrühren. Ja einige Anzeichen sprechen dafür, daß überhaupt alles, was in rot gehalten ist, nicht sogleich bei der ersten Niederschrift in den Text eingetragen wurde, sondern erst nachher an den leer gelassenen offenen Stellen mit den betreffenden Buchstaben ausgefüllt wurde. Dabei beging der Schreiber solcher Eintragungen einige Male das Versehen, daß er nicht den richtigen Buchstaben einsetzte. Es gibt aber auch Fälle, wo er überhaupt vergessen hat, den entsprechenden Buchstaben einzutragen, z. B. 78ª liest man о вьденжени, wo По въденжени gemeint war. Diese Einschaltungen, wenn sie nicht aus einzelnen Buchstaben bestehen, enthalten Angaben, an welchem Tage einer in Zahlen ausgedrückten Woche eine Lektion beginnt (2) oder endigt (2), oder an welchem Festtage sie gelesen wird, wobei die Heiligen des betreffenden Tages miterwähnt werden. Es kommen auch Hinweise mit dem Worte нын vor oder mit dem Worte прыстоупн (bei späteren Eintragungen прыстжин). Auf Bl. 3b liest man im Texte mit gewöhnlicher schwarzer Tinte станн даъ (c ist rot). Unter anderen Einschaltungen fand ich auf Bl. 29 b das Wort вначьние, das vielleicht auf den Inhalt act. 26. 13-18, wo wirklich von einer Vision die Rede ist, sich beziehen mag. Dagegen Bl. 31 steht im Texte rot geschrieben авынна, das vielleicht den Inhalt von XXVII. 7 u. ff. andeuten soll. Selten wird auch der Monat genannt, wie z. B. auf Bl. 39 в мий нюлю . к. прока нилие, oder 66 в мца се si стым великомчицж суфимим (gewiß von einer späteren Hand am unteren Rand rot dazu geschrieben), oder 73ª am oberen Rande ми се . кг. Iwa кртив,

Bl. 80 b unten μια ωκτέ .S. εττο απλα ουμω, Bl. 90 a oben μια κο ζί τρητορία, Bl. 90 b unten μια μο α ετωμ εράκε, Bl. 108 unten μια μο α ετωμ εράκε, Bl. 108 unten μια μο α ετωμ εράκε, Bl. 127 b μια αν εί. Υεπεμϊε είιμ. Bl. 135 b steht im Text mit schwarzer Schrift (außer den roten Anfangsbuchstaben): μια ωκτέ . Hi. αλό λογικ. Bl. 157 a ebenfalls im Texte schwarz μια εκκερα κι οεώρον. Bl. 159 a auch im Texte schwarz μια φερκρα . Ε. εγεμμε τη ε. Bl. 161 im Texte schwarz μια εξί. Το. μακγμον. Nur wenige Seiten des Textes sind durchwegs schwarz, d. h. ohne Einschaltung von Angaben des Anfangs und des Endes, der Zeit und des Tages, wann der betreffende Text als eine Lektion oder Perikope aus Apostolus nach dem griechischen Kirchenjahre gelesen werden soll.

Die Überschriften der einzelnen Briefe sind mit großen Buchstaben so ausgeführt, daß zwischen den durch rote Linien gezeichneten Konturen der Buchstaben der leere mittlere oder innere Raum mit hellgelber Farbe bestrichen ist. So einfach die ganze Herstellung solcher Überschriften aussieht, macht sie doch einen fürs Auge gefälligen Eindruck. Eine solche über die ganze Zeile nach der Breite der Kolumne sich erstreckende Überschrift stellt eine sehr leicht zu entziffernde Ligatur von je zwei, drei oder auch mehreren Buchstaben dar, wobei durch feine Querstriche die Verbindung zweier benachbarter Buchstaben unter Verwertung und Einbeziehung ihrer End- und Anfangslinien hergestellt wird. Diese Überschriften lauten so (die Verknüpfung der benachbarten Buchstaben muß natürlich ausbleiben, da sie mit üblichen typographischen Mitteln nicht herzustellen ist):

- ВІ. 35 4 НАКОВАНА ІЗПІТАННА КАЙНІКНІКА
- ВІ.  $40^{\,\mathrm{b}}$  ПЄТР $^{\,\mathrm{c}}$ ВА ІЄПІ $^{\,\mathrm{c}}$ НЬА .  $\widehat{\lambda}$  ...
- ВІ. 46 в  $\ddot{0}$  ПСТРОВЬЇ ЁПНАНЁ КАЛЁ  $\ddot{V}$ ТО  $\ddot{K}$
- Bl. 49 B HWÄNOBA EITÄHÄ Ä ...

Die beiden letzten Titel haben keine gelbliche Füllung, sondern sind voll in rot ausgeführt.

- Bl. 54 · HWÄNBA FEITÄHFA. B BZ TIE. TE NE
- BI. 55 \* Η̈ΘΆΝΒΑ. Η̈ΘΠΛΉΗΑ. Γ΄. Β ΠΟ̈́. λ͡ટ ΝΘ̂..
- BI. 55 ʰ ḦRỌÅ̃BA. Þ€Πλ̂HÞÄ. BTÖ́. λ͡ટ. Nੳ̂. CӸ́PNЬÏ.:.
- Bl. 57 KL PHMAHANML. TCAANHE. TABABO..
- В1. 77 ° КХ К<sup>°</sup>РеNЬ•ФНОМЬ. ПАВЛОВА **Г**ёПН столній
- ВІ. 97° КХ КРОНЬФНОМЬ. ПОСЛАННЕ ПАВЛОВО ВЬТОРОНЕ
- Bl. 111 · HENHÄHA. NABÄBA. KITÄTML.
- ВІ. 118<sup>а</sup> КИНГЫ ПОУЩЕНЬЇЄ. К'ЄФЕСНОМЬ:
- ВІ. 125 в КИНГЫ ПОУЩЕННЁ . КЬ ЄФНАН писиюмь
- ВІ. 131 ° КИНГЬІ ПОУЩЕННЁ. КЬ К∘ЛАСО
- ВІ. 135 В КИГЬЇ ПОУЩЕННЁ КЬ СОЛЮНАНОМЬ ...
- ВІ. 140 поущеннё кь солюнаномь . В.
- $Bl. 142^{\circ}$  КИГН ПОУЩЕННЁ. К'ТН $\mathring{\mathring{M}}$ ФЕÖ . $\hat{\lambda}$ ..
- ВІ. 148 В КИГЬЇ ПОУЩЕННЕ. К ТНЙО В. В.
- ВІ, 153 КИГЫ ПОУЩЕННЁ. КЬ ЁВРЪОМЬ ...

Von Bl. 77° angefangen sind die Überschriften durch einfache Züge der Buchstaben, nicht durch Doppellinien hergestellt.

Da von Überschriften bei den Briefen die Rede ist, soll noch erwähnt werden, daß einzelne Teile des Apostolus auch noch eine am Rande in rot gehaltene Zählung der Kapitel oder Abschnitte führen. So reicht bei den Actus Apostolorum die Zahl bis Nr (53), diese Zahl steht am Rande zu Kap. 28.1. Bei Tischendorf finde ich (II S. 247) diese Zahl nicht. Die Epistel Jacobi zählt am Rande 8 (H) Abschnitte. Die Epistel I

Petri am Rande 5 (c). Die Epistel Petri II ebenfalls 5 (c). Die Epistel Johannis I hat am Rande 8 (d) Abschnitte, bei Johannis II sind keine Randzahlen zu sehen, ebenso keine bei Johannis III. Die Epistel Judae hat am Rande 2 (d) Abschnitte angegeben. Der Römerbrief zählt am Rande 45 Abschnitte (m). Der erste Korintherbrief ist am Rande mit 47 Abschnitten versehen (m), der zweite mit 32 Abschnitten (n). Der Galaterbrief hat am Rande 19 Abschnitte verzeichnet (n). Der Brief an Epheser zeigt 22 Abschnitte (n), an Philipper 13 Abschnitte (n), an Kolosser 15 Abschnitte (n). Der erste Brief an Thessaloniker zählt am Rande 12 Abschnitte (n), der zweite 5 Abschnitte (n). Der erste Timotheusbrief hat 14 Abschnitte (n), der zweite 8 (n). Der Hebräerbrief zeigt 37 (n) Abschnitte; ob noch eine Zahl folgte, kann man nicht wissen, da das Ende des Textes fehlt.

Während diese Zahlen deutlich auf die innerhalb einzelner Briefe durchgeführten Abschnitte hinweisen, kommen wieder andere Zahlen vor, die sich in bald fortlaufender, bald verschiedenartig unterbrochener oder durcheinandergeworfener Reihenfolge durch alle Texte fortsetzen, deren Zusammenhang mit dem Texte mir wenigstens durchaus nicht klar ist. Nur bei dem Jakobibrief finde ich ganz am Ende des Textes die Zahl cus eingetragen, die nach der bei Tischendorf (II 277) gegebenen Anmerkung wirklich in einigen griechischen Vorlagen zur Angabe der Zahl der Verse (τῶν στίχων) dient. Sonst ist nirgends am Ende des Textes der einen oder anderen Epistel die Zahl angegeben. Dafür steht aber bei dem Brief an Epheser gleich nach dem Titel die Zahl 109 (pr), mit welcher auch die Zählung beginnt, und wirklich folgt auf 109 noch 110, dann aber auf Bl. 119ª überspringt die Zahl gleich auf pc (190) und auf Bl. 120 b kommt wieder 114, Bl. 121a 115, Bl. 122 a 116 usw. bis 124 auf Bl. 125 b zum Vorschein. Im zweiten Brief an die Thessaloniker wird in der Überschrift

gleich die Zahl 169 ( $\rho \widetilde{\chi} \phi$ ) angegeben und dann setzt sich diese Zählung fort bis 173. Beim ersten Timotheusbrief ist auf dem Titel angegeben, offenbar als Fortsetzung der vorausgehenden Zählung, 176 ( $\rho \widetilde{\sigma} \varepsilon$ ), die aber im Texte nicht weiter verfolgt wird.

Ich wollte mit diesen flüchtigen Hinweisen nur darauf aufmerksam machen, daß in diesem Texte für allerlei Zählungen, die sich verschiedenartig durchkreuzen, viel Material vorliegt, das im Zusammenhang mit entsprechenden griechischen Vorlagen einmal näher geprüft zu werden verdient. Darüber hat schon vor Jahren Daničić im III. B. der Starine (1871) sehr ausführlich gehandelt auf Grund der Handschrift Hvals (S. 3—7), doch die von ihm mitgeteilten Zahlen (nach Euthalios) auf S. 3 stimmen mit der Zählung in mat. nicht überein. Auch in dem, was C. R. Gregory in den Prolegomena zur Tischendorfschen großen Ausgabe des NT. (Lipsiae 1884), auf S. 153—161 über die Kapiteleinteilungen bei Actus Ap. und den Briefen erzählt, finde ich die in unserer Handschrift notierten Zahlen nicht.

#### III.

Im Vergleich zum Šišatovacer Apostolus, von dem uns freilich nur ein ungenügendes Faksimile einer Seite bei der Ausgabe Miklosich' vorliegt, sieht im ganzen die Schrift des hier zur Sprache kommenden Apostolus etwas kleiner, aber viel zierlicher aus. Namentlich die Figur der Buchstaben ъ, ч, Z, y, H, N zeigt altertümlichen Charakter, die verbindenden Querstriche stehen in der Mitte des Buchstabenkörpers bei 16, ю, н, н. Selbst in den letzten Zeilen der Kolumnen ergeht sich die Schrift nicht in extravaganten Ausschweifungen bei solchen Buchstaben wie ζ, ρ, μ, ψ, χ (was in Šiš. der Fall zu sein scheint), sie bleiben in dem üblichen Umfange. Hie und da scheint die Feder des Schreibers sich abgestumpft zu haben, da sieht auch die Schrift etwas dicker, weniger schön aus; ich kann beispielsweise auf Bl. 155ª hinweisen, wo die ersten fünfzehn Zeilen eine dickere, schwärzere Tinte zeigen, als die folgenden dreizehn Zeilen: offenbar hat der Schreiber die Feder

gewechselt. Durch die schärferen Umrisse, die von einer neuen Feder herrühren, sieht auf einigen Seiten die ganze Schrift etwas schlanker und größer aus, woraus ich dennoch nicht auf eine andere Hand schließen würde. Mir scheint der ganze Kodex von einer Hand geschrieben zu sein, bis auf gewisse liturgische Zusätze, von denen oben die Rede war. Wo die · Schrift mit schärferer Feder geschrieben ist, dort merkt man dem ganzen Charakter der Schriftzüge an, daß die Buchstaben nicht eng aneinander sich drängen, sondern in bestimmten Zwischenräumen sich frei bewegen, was gerade in älteren Handschriften regelmäßig beobachtet wird. Auch die Interpunktion beschränkt sich auf einen einzigen, meistens in der mittleren Höhe der Schriftzüge stehenden Punkt. Auf den Vokalen des Wortanlautes steht meistens ein Punkt. auch im Inlaute des Wortes bei der postvokalischen Stellung der Buchstaben e, te, ti, to, ti, w findet man sehr häufig einen Punkt über dem Buchstaben. Auf v pflegt immer ein Doppelpunkt zu stehen, daher auch häufig bei øy, und zwar auf dem zweiten Buchstaben.

Sehr merkwürdig ist die Vorliebe des Schreibers für eine besondere Bezeichnung: auf dem Konsonanten  $\lambda$  wird in bestimmten Stellungen ein Doppelpunkt gesetzt. Und zwar geschieht das zunächst und am häufigsten, wie es scheint, in den Fällen, wo  $\lambda$  mit nachfolgendem  $\lambda$  eine Silbe bildet, wie: міьва  $\lambda$  міьва  $\lambda$  міьвою  $\lambda$  міьвнте  $\lambda$  міьвай  $\lambda$  міьвай  $\lambda$  міьва  $\lambda$  мінь  $\lambda$ 

 $4^{\text{a}}$ , ндвакоше  $7^{\text{b}}$ , weakhule се  $139^{\text{b}}$ , даьгота  $121^{\text{b}}$ , саьнцоу  $95^{\text{a}}$ , погаьтнть  $45^{\text{b}}$ . An diese Beispiele, deren Zahl sehr groß ist, schließen sich ferner an noch folgende: жьдаь  $150^{\text{b}}$ , корабаь  $20^{\text{a}}$ .  $30^{\text{b}}$ .  $31^{\text{a/b}}$ .  $32^{\text{b}}$ .  $33^{\text{a}}$ , корабаьномоу  $31^{\text{a}}$ , демакна  $18^{\text{b}}$ , -нана  $95^{\text{a}}$ , -нымь ib., -ныхь  $167^{\text{a}}$ , оугаьнын  $42^{\text{a}}$ , нарекаь  $14^{\text{a}}$ .  $30^{\text{b}}$ , могаь  $30^{\text{b}}$ , пръломаь  $32^{\text{b}}$ , жстоупаь  $16^{\text{a}}$ , wставаьше  $25^{\text{b}}$ , жстоупаьша  $47^{\text{a}}$ , протнеаьшнмь се  $44^{\text{a}}$  usw.

Diese Anwendung bei an mit einem vorausgehenden Konsonanten des graphischen Zeichens " (zwei Punkte auf a) mag vielleicht der Ausgangspunkt gewesen sein, doch der Gebrauch beschränkt sich durchaus nicht auf diesen Fall. Ebenso häufig, wenn nicht vielleicht sogar noch häufiger, stehen die zwei Punkte auf a bei einem vorausgehenden Konsonanten, also auf jeden Fall bei einer muta cum liquida, wenn man auch die Sibilanten dazurechnet, auch dann, wenn auf a nicht gerade a, sondern ein beliebiger Vokal folgt. Es mögen aus der großen Anzahl von Beispielen wenigstens einige angeführt werden, und zwar:

- а) bei nachfolgendem Vokal a: главоу 88 в, главахь 14 вестроизовения als geschwunden galt) 24 в. 33 в. 38 в. 43 в. 140 в. 147 в, глан вестроизовения 13 в. 22 в. 25 в, глав 32 в (und so bei diesem Verbum sehr häufig), благын 44 вестроизовения 22 в, пригласн ів., ве коглогласованы 44 в, посла 52 в, плачь 19 в, плаватн 33 в, млальныць 91 в, ансh bei weicher Gruppe: гемла 40 в. 88 в, корабла 32 в/в, нубавланен 70 в, протнелаше 5 в, иставлатн 163 в изи.;
- b) bei nachfolgendem є: баєднвы, каєть се  $156^{\,a}$ , каєтьоу  $143^{\,a}$ , каєть се  $158^{\,b}$ , каєтьою  $40^{\,a}$ , каєвобть  $5^{\,a}$ , шкаєвстань  $43^{\,a}$ , шкаєвствають  $23^{\,b}$ , -еть  $39^{\,a}$ , -ванте  $39^{\,a}$ , пастенню  $43^{\,a}$ , гаємымь (für глаголюминми)  $6^{\,a}$ , гаємыхь  $31^{\,b}$ , selbst гаюмь  $21^{\,a}$ , нубаваєнн  $41^{\,b}$ , вьглюбаенаю  $35^{\,b}$ .  $36^{\,b}$ , -не  $55^{\,a}$ , -но  $42^{\,b}$ , -нн  $49^{\,a}$ .  $52^{\,a/b}$ ,

- $56^{a/b}$ , -ныхь  $43^{b}$ , -нимь  $9^{b}$ , навление  $45^{a}$ .  $61^{a}$ .  $93^{a}$ , стрьмление  $37^{b}$ , мышлениемь  $26^{a}$ , кропление  $40^{b}$ , меновление  $64^{a}$ .  $71^{b}$ , оусыновление  $148^{b}$ , оудавление  $21^{a}$ , мставлень  $28^{a}$ , принемле  $29^{a}$ , -лен  $43^{a}$ , -млеть  $17^{a}$ .  $30^{a}$ .  $86^{b}$ .  $155^{a}$ , -млеть  $13^{b}$ , -млемь  $60^{b}$ , демлен  $40^{a}$ , прославленою  $41^{a}$ , потоплень  $48^{b}$ ;
- с) bei nachfolgendem н: корабан  $5^{\rm a}$ .  $32^{\rm b}$ , банжнааго  $36^{\rm b}$ , прибанжн се  $128^{\rm b}$ , меанчан, меанченню  $152^{\rm a}$ , подыеманте  $140^{\rm a}$ , некан како ( $67\pi$ мс)  $129^{\rm a}$ ;
- d) bei nachfolgendem 0: топйотн 33°, пйода 35°, дйо 38°. 72°, 140°, дйон 59°. 66°. 72°, дйомь 35°, дйоны 58°, wzйонытн 43°, дйоны 81°, вьдйожн 3°, вьдйожью 16°, Павйовн 34°;
- e) bei nachfolgendem oy oder ю: блоудивмь  $82^{\,\mathrm{b}}$ , даблоудить, даблоужденны  $40^{\,\mathrm{b}}$ , блюдиана  $37^{\,\mathrm{b}}$ , блюдете  $128^{\,\mathrm{b}}$ , блюусти  $47^{\,\mathrm{b}}$ , сьблюдаеть  $52^{\,\mathrm{a}}$ , сьблюдающе  $9^{\,\mathrm{b}}$ , сьблюде  $56^{\,\mathrm{a}}$ , сьблюсти  $148^{\,\mathrm{a}}$ , пръплоувша  $33^{\,\mathrm{b}}$ , люблоу  $53^{\,\mathrm{a}}$ , длю  $37^{\,\mathrm{c}}$ .  $55^{\,\mathrm{e}}$ .  $58^{\,\mathrm{b}}$ , кораблю  $31^{\,\mathrm{b}}$ , глюща  $7^{\,\mathrm{e}}$ , приемлю  $24^{\,\mathrm{e}}$ .  $27^{\,\mathrm{e}}$ , приемлюще  $41^{\,\mathrm{a}}$ , вьдлюбнхомь  $52^{\,\mathrm{b}}$ , люблю  $54^{\,\mathrm{a}}$ , ндлюбол виствоваше  $56^{\,\mathrm{a}}$  usw.;

e) mit nachfolgendem в, іл, ы: рымлънны  $25^{\,b}$ , рымлънны  $23^{\,b}$ , довлънеть  $146^{\,b}$ , спстла  $52^{\,b}$  (offenbar hat der Schreiber hier die Abbreviatur in Betracht gezogen, denn sonst wurde es спаснтелы lauten), хлъб  $89^{\,b}$ , свътлъ  $36^{\,b}$ , нувлъщн  $32^{\,b}$ , нстлъньнь  $86^{\,b}$ , wблъче се въ нстлънне  $96^{\,a}$ , ненстлъньнааго  $58^{\,a}$ , хлын  $16^{\,b}$ .

Aus aufgezählten Beispielen, deren Zahl noch stark vermehrt werden könnte, ersieht man, daß nur bei Konsonantengruppen, deren zweiten Teil a bildet, diese graphische Bezeichnung stattfindet. Im Anlaut oder in der intervokalischen Lage des einfachen a wird diese Graphik nicht beobachtet. Einen Grund für die Beschränkung gerade auf a vermag ich nicht anzugeben. Übrigens dann und wann, wenn auch nur ganz ausnahmsweise, wird der Doppelpunkt auch auf andere Konsonanten gesetzt, doch unter Beobachtung desselben Um-

standes, nämlich daß es sich um eine Konsonantengruppe handelt. So finde ich: 2852Äamb  $31^b$ , rätbb  $59^a$ , wräb  $153^b$ .  $33^{a/b}$ .  $37^b$ , wräemb  $41^a$ .  $79^b$ , mät  $118^a$ , жнүйь  $53^b$ .  $65^a$ , больуйь  $139^b$ , богахйь  $67^a$ , любёь  $50^b$ , вь любьйахь  $56^a$ , любён  $122^b$ , любёе  $50^a$ , братне  $57^b$ , сёвгань  $3^b$ , хабёвные  $46^b$ .

#### IV.

Die Zahl der Wörter, die in gekürzter Art, bald mit einfacher Auslassung einiger Buchstaben aus dem Inneren des ganzen Wortumfanges, bald mit Heraushebung eines Konsonanten über die Zeile, mit oder ohne Bedeckung, geschrieben werden, ist nicht sehr groß, übersteigt nicht die üblichen Grenzen. Einfach gekürzt erscheinen folgende Wörter: Es für вогь, mit allen Ableitungen, гь für госполь, ebenfalls in allen möglichen Formen und Ableitungen, cts für ceets in allen Endungen, che für ceine, and für abne, axe für abyxe, ama für доуша, члекь für чловъкь, wus für отыць, англь für ангель, биа für богородица, ибо für небо, спсь für спась, матка für молитва, ваго für благо, слице für сланьце, срце für сральце, мтере für матере, црквь für црькьвь, авою für аввою 20 b, инт für нынть, глатн für глаголатн — alles das selbstverständlich samt allen Deklinationsformen und Ableitungen, z. B. TAAANO HEMOY W ANTA ста, дхомь стымь.

Mit überschriebenem c unter dem Dach findet man: H, NE, EL, TAA, 4A, AA, XA (auch XA allein, z. B. Icaxa), anab, MATL, MULL, CTPTL, 4TLNH, ПРПО, МАРАНО, КРТНТН, AND, EABENL, ЦРЬ, НЕРАМЬ, WTATH.

Mit A ohne Dach: блгть, гра, влка, греть, свътель, люмн, всега, нега, ннога, наро, вьдвигночти, прадинкь, пръ, сьшь, побанеть, пришь, сръ, срце, люми, пострати, дравь (selten), радроушьшаго, рачите се, боўть. Namentlich bei der Lautgruppe жа wird fast immer A ober der Zeile geschrieben: нажь, вижь, проповъжь,

Toyxio, побъжень, рьжа, рожны, днжнтель, шожа, рожень, соужю, оугоженню, когожо, вражю, шаежа, межю, пръже, тьже, нжнвше, троужаюмь, сыграженне, нжнгають се, даблоужають, ндрьжавъ, стыжю се, връжающее, шсоужающи, днжю, тоужнхь, оутврьжение usw. Sogar zwei Würter werden so gebunden: ыкоброу, d. i. ыко лоброу  $169^{\,\mathrm{h}}$ .

Vereinzelt steht 4 in ρε (so immer) und μτλια 16°; ο in πρρουμ, πιω, κεμίτη 22°, κέ 29°, πο κόριο 32°, τ in παγρικα, εραϊα, εραϊα, λέ, immer in ω, τ in ιεξαληιο. Es verdient bemerkt zu werden, daß das Wort für βασιλεύς in der Abbreviatur immer υρω geschrieben wird, also eine Erinnerung an die Aussprache цесарь oder цьсарь gewahrt wird, so: нροσь υρω 3° (act. 12. 1), λερηπα υρω 28° (act. 25. 13), υρω саλημωτικά 159° (hebr. 7. 1), υρω πρακαδι ib. (ib. 7. 2) usw.

In solchen Worten wie ες εχε, τρεχε, wird zumeist gegen Ende der Zeile, aber dann und wann auch in der Mitte, χ oberhalb der Zeile angebracht: ες ες, τρες, ρες, τρακες, μεςτες μρτεκί. Vereinzelt am Ende der Zeile auch πρεσεμελίε 48 b.

Der Schreiber liebte am Ende der Zeile das Wort oder den Wortteil mit einem Vokal abzuschließen; um dieser Neigung gerecht zu werden, wurde nicht selten zu dem letzten Konsonanten in der Zeile ein sonst überflüßiges a hinzugeschrieben. Man vergleiche solche Beispiele: оуты кражаю 15 b, расты разають 24 b, нетръзывите се 44 b, десы ныма 102 b, w десы ноую 119 a, wгыныю 168 b, оугы анне 72 a, wсы ма 44 a, какъсты коую 111 b, подобъстывне 58 a, послоушьсты коуюши 72 b, оумрышы кленне 62 a, немрытывыство 96 a, жидовъсты къ 111 b, разывта 94 b, противы лажи се 72 b, ськлазы и 18 b. Allerdings kommen vereinzelt solche Einschaltungen auch mitten im Texte vor, z. B. neben юсы мы 87 b auch юсьмы 54 a, нъсьмы 85 b. 99 a, wгыныное 72 a, вътъвни 70 b, оумрышьклю неть 99 b, оумры шывальнете 66 b, клышькленны 16 b, невъжъ стъвны 42 b, w сельмъмы 156 a. Dieser Vorliebe, die Zeile

mit dem Vokal abzuschließen, verdanken wohl ihren Grund auch solche Beispiele: неы правлению  $152^{\,a}$ , безы мърнана  $107^{\,a}$ , выды моущающие се  $35^{\,a}$ , выды любите  $42^{\,a}$ , выды глады  $110^{\,b}/111^{\,a}$ , выды лаган  $147^{\,a}$ , нды вестн  $68^{\,b}$ , нды брание  $54^{\,b}$ .  $70^{\,a}$ , нды носещи  $158^{\,a}$ , нды въщение  $158^{\,b}$ , рады лючение  $157^{\,b}$ ; wahrscheinlich auch das sonst richtige пошы лю  $28^{\,b}$ , оумы ръ  $69^{\,a}$  (neben dem üblichen оумов). Am Ende der Zeile begegnet man ары дисинагога  $15^{\,a}$ , ары динеръю  $24^{\,a}$ , алексаны дарынны  $15^{\,b}$ .

In Übereinstimmung mit dem Šišatovacer Apostolus schreibt auch dieser Kodex die Präposition ort immer w (durch Raumverhältnisse ist erklärbar оть ведьше се 5 в, оть народа 17 в) und auch den Anlaut eines jeden Wortes mit o gibt er durch w wieder. Sonst aber kommt w nur bei Fremdwörtern in Anwendung: HWANG 3a, -NA 10a, -NEO 15b usw., ANTHWXHE 3b. 7b.  $9^{a}$ .  $10^{a}$ .  $15^{b}$  usw., moncewer  $6^{a}$ , higherine  $7^{a}$ .  $15^{a}$ .  $16^{a/b}$ .  $19^{a}$ .  $26^{a}$ .  $27^{b}$ .  $34^{a}$ .  $61^{a}$ , moneywed  $8^{a}$ , moneywed  $8^{b}$ , moneywed  $56^{a}$ , суменнь 9°, анинненн аренфагнть 14°, фаристивь 24°, фаристимь, салоуктимь ib., кь архнертимь 24 b, анискоровь 33 b usw. Daß im Dat. plur. нильшимь noch nicht die Pluralendung durch w im Gegensatz zum Instrumental-Sing, auf om ausdrücken sollte, ersieht man daraus, daß bei echt slawischen Wörtern auch im Dat. plur. nicht w. sondern o zur Anwendung kommt, vgl. ютыкомь 3°. 6°. 8°. 20°. 30°. 34°. 61°. 62° usw., dennoch finde ich добродъммь 42 b. Nur in den gewöhnlich nicht von der ersten Hand herrührenden Rubriken begegnet dann und wann mit roter Tinte geschriebenes O, z. B. OTh NAPOLA 17 b, Фроужнемь 102 b, doch 54 a steht im Texte mit schwarzer Tinte оца. Auch bei großem Buchstaben O kommt ein Punkt in der Mitte dann und wann vor.

Einmal steht и statt и: 168 а акы неамаю (hebr. 12. 16), doch ist die Lesart verdorben. In ы ist der zweite Teil des Buchstaben in der Mitte mit merklichem Querstrich versehen, der dann und wann so weit zum ersten Teil ь reicht, daß das Ganze wie ein verbundenes ы aussieht, was übrigens vom Schreiber nicht so gemeint war. Man kann als Beispiele ansitzungsber. d. phil.-hist. Kl. 191. Bd. 2. Abh.

führen: посты ав се 149<sup>b</sup>, соудиты 14<sup>b</sup>, оумысли 11<sup>b</sup>, ним 86<sup>a</sup> u. a. Unser Text schreibt nicht i statt и vor einem Vokal, ganz ausnahmsweise ist das Umgekehrte der Fall: юдын скихь 13<sup>a</sup>, братиі 55<sup>a</sup>, соущиі 97<sup>a</sup>.

Für das gewöhnliche oy steht am Ende der Zeile (aus Raumersparnis) δ: weth пати 147 h, сестря 76 h, прветиплению 62 a, авраму ib., теку 112 a. In den von einer anderen Hand eingetragenen Rubriken und Randbemerkungen sieht man δ öfters, z. B. Bl. 45 h am linken Rande: τα μαρκν, 77 h unten rot κρτν, 81 h am unteren Rande (schwarz) некупи, 90 a oberhalb der Kolumne κομνκό (rot geschrieben), 111 h am unteren Rande (rot) Ιακωκν, 115 im Texte ein späterer Zusatz ροκώτεν (schwarz), 117 unten rot πλαρμωμν, 127 h unten rot δεπεμϊε, 135 h auf dem linken Seitenrande rot η αντικ, 144 a rechts am Seitenrande rot μαμαμτν, 169 a unten rot ερκαν, 169 b oben rot стих николь.

#### V.

Die Graphik der Handschrift kennt alle Vokale einfach und präjotiert, d. h. a, e, н, o, w, y, oy, ы, ю, ю, к, ы, пит и vor den Vokalen gebraucht dieser Text, wie gesagt, noch nicht, wohl aber kommt in späteren Eintragungen auch diese Orthographie vor, z. B. 13° rot unten Дішнісню, 14° rechts am Rande гот Дішнісю, 35° rot unten сышествіа, 50° rot unten вы посланін, 67° rechts am Rande юфныйн, 78° rot unten прів вадкнженіе, 90° rot oben григоріа, 127° rot unten Успеніє, 149° rot unten анмитрію, 150° rot im Texte анмитрію, 169° rot unten посланіа.

Da unser Text die jotierten Vokale на, н, н kennt, so werden sie allerdings in den meisten Fällen richtig angewendet, namentlich im Anlaut: него, немоу, неже, неще, нела 91°, нелва, негал, нетерь, несть-йе, нересн, нехнанал, непистолны, вефесь: наже, наможе, налоуще, навление, намо (фаршел) 85°; auch im

Inlaut nach dem vorausgehenden Vokal: сніє, трыє, своїє, даміє, абіанніє, соубіты вальнемь се, асніскам, приполажие се, прилаютомь, Наніа, ходатам, боуміа, ацей Троналоу  $10^b$ .  $18^a$ .  $99^a$ , Троналы, Трональ  $18^a$  (griech. Τρφάδι, -άδος), Нюлинаннію, ebenso in anderen Fremdwörtern: вы белалоу  $18^a$ , бегуптыннь  $22^a$ , гаронь ( $\alpha$ )  $157^a$ , гектоу  $107^a$ , генохь  $163^a$  изж. Мап findet auch живинше  $14^b$ , начинше  $15^a$ , быско  $112^a$ . Es kommen dennoch auch Ausnahmen vor, z. B. боенсе  $1^a$ , третне  $90^b$  oder свобе  $157^b$ , боубе, вжне  $78^a$ , häufig бе  $11^a$ .  $17^a$ .  $25^b$ , auch бе  $11^a$ , бегуптыская  $166^a$ . Wenn im Anlaut ein großes rot geschriebenes  $16^a$  stehen sollte, zieht man vor,  $10^a$  zu schreiben:  $10^a$ 

Sehr häufig, ja fast regelmäßig steht & statt des erwarteten e nach den Konsonanten A, N, p, z. B.: BOACIO, ZEMAE, демлею 40°, молениемь, навление, шслабление, исцилению, шкроплению, коуплени, въдлюбленомоу, немлеть, дълателемь 17 а, въселеным 17°, коглею, чрывленомоч, выплемы usw. Seltener wird ю geschrieben: боле 15°. 27°. 28° (neben боле 24°. 26°), принемлеть 13b, Zemaie 13b. 39b, und namentlich bei den Substantiven auf -тель: вътохранителе  $58^{\,\mathrm{h}}$ , пръдателе  $151^{\,\mathrm{a}}$ , казателе  $167^{\,\mathrm{b}}$ , бучителе 91°, родителемь 151°, гоубителемь 27°. Merkwürdigerweise ist beim Worte тыло die Bildung auf -ес sehr häufig durch -ec wiedergegeben: телеса 67°. 71°. 82°. 95°. 169°. телесе 65°. 124°, телесн 91°, телесемь 58°; so auch авлесь 113°. Bei der Lautgruppe -pe ist die Erweichung ganz selten, so 87 a morie (neben more 7 b), nrie 28 a, ropie(cth) 167 b (neben горесть 123°, горести 60°). Man schreibt вечерю, aber вечере 89°, распры 10° (aber распре 10°. 77 b. 79 b. 89°. 90 b), моры 33 b. 65 b, морю 32b, aber море 7b, 32b. 166a. Auch die Erweichung bei не ist sehr selten angegeben: дане 14b, на не 16a, dagegen regelmäßig дане, понеже, вы неже, w немь, к немоч, с нею, w нелиже, oyne 83°, doch oynie 126°, banen 124°, toyne, nocatabnen 80°, посањанемь 95 в.

Nicht so häufig wie bei ле, не, ре wird die Erweichung vernachlässigt bei лю, ню, ры, dennoch kommen auch solche Fälle vor wie: корабла 32°, вола (statt волы) 42°, демла 88°,

срамлають  $88^{\,b}$  (neben срамлають), съставлають  $60^{\,b}$ , -латн  $99^{\,b}$ .  $109^{\,b}$ , іавлають  $58^{\,a}$ , шпалаюмо  $38^{\,a}$ , прилъплаюн се  $82^{\,b}$ , помышлаю  $67^{\,a}$ , раславлающе  $167^{\,a}$ , шславлан ib., погоублан  $73^{\,b}$ , молахомь  $20^{\,b}$ , молахоу  $12^{\,a}$ , молаше  $31^{\,a}$ ; auch bei ра (statt ріа): распра  $24^{\,a}$ , покарающе се  $124^{\,a}$ , оукарають  $73^{\,b}$  (aber покарыть се  $113^{\,a}$ , покарынте се  $169^{\,b}$ , оукарають  $140^{\,a}$ ), рахаран  $79^{\,a}$  (neben рахарахь  $111^{\,b}$ ), варають  $89^{\,a}$ , пръмоуаратн се  $71^{\,b}$  (daneben -рытн се), съмираю  $102^{\,a}$ , смърающе  $106^{\,b}$ , творахоу  $31^{\,b}$  neben творахоу ib., стварью  $113^{\,a}$ , расматрають  $89^{\,b}$  neben расматрыю  $86^{\,b}$ ; man findet das richtige оусмары  $1^{\,b}$ , пастыры  $169^{\,b}$  (neben пастыроу  $43^{\,a}$ ). Und на statt на: гонахь  $29^{\,b}$ .  $111^{\,b}$ , гонаахь  $94^{\,a}$  neben гонаше  $116^{\,a}$ , съблажнаю  $85^{\,b}$ , съблажнають ib., съблажнають се  $74^{\,a}$ , выхранають  $55^{\,a}$ , пачьающе  $106^{\,b}$ , аньшнааго  $70^{\,a}$ , посаванаю, посаванаю  $50^{\,a}$ , посаванаю  $48^{\,b}$ , вышнаю  $38^{\,b}$ .

Auch bei -pi findet man die Vernachlässigung der Jotation, also uppy агрипо  $29^{\,a}$ .  $42^{\,b}$ , мороу (neben морю)  $56^{\,b}$ , оуще-ароу  $68^{\,b}$ , твороу  $55^{\,b}$ .  $57^{\,b}$ .  $65^{\,b}$ .  $86^{\,b}$ , створоу  $80^{\,b}$ .  $90^{\,a}$ , пастыроу  $43^{\,a}$ ; oder bei ан: клоучещю се (συμβαίνοντος)  $45^{\,a}$ , блоусти  $47^{\,b}$ , погоублоу  $77^{\,b}$ , анбалоу  $107^{\,b}$ ; auch кнегоу  $42^{\,b}$ .  $24^{\,a}$ . Das letzte dürften schon Serbismen sein.

Nachdem der Text die Lautbezeichnung ia kennt, sollte die Anwendung des  $\pi$  mit dem Lautwerte ia überflüssig sein, dennoch finden sich aus alter Erinnerung sowohl postvokalisch wie bei  $\lambda$ ,  $\rho$ ,  $\mu$ , dann aber auch nach anderen Konsonanten, Fälle der Anwendung des  $\pi$  für ia: ctar 153°, пльтьскаг 106°, вачствив 72°, правления 153°, смотрения 90°, нестройния 110°, демай 48°. 158°, коупанин 47°. 149°, коли 96° (aber 18° волы), авай (авай) 114°, демай ( $\gamma \bar{\gamma}$ ) 49°, гоубытель 26°, шенавленть се 101°, нешставлящоў 17°, Іша кртла 73° (rot), идай 87°, кесарь 3° (neben кесара 28°. 30°), Македоненне 105°, Македоненна 17° (aber Македоніамы 105° [II cor. 9. 2]), нефесенны 21°, надаріанны 22° und надаранны 29°, Рымананны und Рымаченны 23°, оукланен се 148°, прекланею 121°, шти дависть 164°. So auch крыпьчею 78° und neben dem üblichen всакь, всакона usw., wenn auch selten всекон, всекою 97°. So auch оугревыше же

Купръ 20°. Das Umgekehrte, d. h. ы für ъ, bemerkte ich in старыншина mat. 157°.

Der Text wendet häufig van, gewöhnlich mit Doppelpunkt versehen v. Der Name für den Apostel Paulus, der sonst im šiš. fast immer Павьль, Павьла, auch Павла usw. geschrieben wird, kommt im mat. in den allermeisten Fällen in der Form flayas, flayas usw. vor. Ich will zuerst die Beispiele der Nichtübereinstimmung zwischen šiš. und mat. herausheben (alle Beispiele sind aus Actus apostolorum): 13. 16 Паўль mat. Павьль šiš., 14. 11 Паўль mat. Павьль šiš. (ebenso 14. 14, 15. 36, 15. 40, 16. 3, 16. 18, 16. 25, 16. 28, 17. 2, 17. 33, 18, 1, 19, 4, 20, 7, 20, 10, 20, 16, 21, 13, 21, 26, 21, 29, 23, 1. 3, 5, 6, 25, 19, 26, 1); 14, 9 Паўла mat. Павла šiš. (ebenso 14, 12, 15, 12, 16, 17, 19, 21, 30, 21, 32, 23, 10, 27, 1, 27, 11, 27. 43); 16. 29, 17. 4, 20. 9, 28. 3 Паўлю mat. Павлоу šiš.; 13. 13, 25. 14 w Паўль mat. w Павль šiš.; 14. 19 Паўла mat. Павьль šiš. (so 15. 38); 23. 11, 27. 24 Паўле mat. Павле šiš.; 27. 11 Паўломь mat. w Павла šiš. Meistens hat auch Apost, christinopolit. und Hilferding Nr. 14 diesselbe Form wie šiš., doch auch mat. kennt die Form mit E: 15. 35, 17. 22 Павль mat. Павьль  $\ddot{s}i\ddot{s}$ ., 17.13 Павломь mat., 18. 9 Павловн mat. Павлоу šiš., 19.1 beide Павлоу, 19.6.30 Павлю mat. Павлоу šiš., 19.11 Павлею так., 19. 15, 23. 14 Павла так., 19. 29 Павлова, 24. 26, 25. 9 Павловн таt., 26. 24 Павле таt., 27. 3 Павловн таt. šiš., 28. 16 Павловн mat. Павьловн šiš. Ich wollte durch diese Parallelen zeigen, mit welcher Hartnäckigkeit unser Denkmal der Form mit v, die ich für älter halte, vor jener mit k den Vorzug gibt. In den paulinischen Briefen ist auch in unserem Denkmal die Form mit & in der Mehrzahl, mit y liest man nur I cor. 3. 5. 22, Colos. 1. 23, I Thessal. 2. 18, II Thessal. 3. 17.

### VI.

Starke Störung der orthographischen Genauigkeit geschieht in diesem Texte durch die fortwährende Verwechslung

der Vokale H und M. Die Zahl der Verwechselungen ist so groß, daß es unmöglich und auch zwecklos wäre, eine erschöpfende Darstellung dieser Unachtsamkeit geben zu wollen. Fast auf jeder Seite kommen Belege dafür vor. Ich gebe nur eine Auswahl.

#### Zunächst n statt ы:

- а) in den Wurzelsilben: покрнвають  $44^{\,\mathrm{h}}$ , принкривение  $42^{\,\mathrm{h}}$ ; покрнвало  $100^{\,\mathrm{a}}$ , (öfters) покрнють  $40^{\,\mathrm{b}}$ , намивьши се  $48^{\,\mathrm{b}}$ , придневаюн  $140^{\,\mathrm{a}}$ , хитрь  $38^{\,\mathrm{a}}$ , хитростию  $14^{\,\mathrm{b}}$ , хищьмикь  $82^{\,\mathrm{a}}$ , набише (фаруерог)  $43^{\,\mathrm{a}}$ , пръбивающи (διαμένεις)  $153^{\,\mathrm{b}}$ , прътиканию  $42^{\,\mathrm{a}}$ , прътикають се ib. (so immer mit h), недикы  $7^{\,\mathrm{b}}$ , тисоущи  $22^{\,\mathrm{a}}$ , тисоущинкь  $23^{\,\mathrm{b}}$ , обичаю  $28^{\,\mathrm{a}}$ , навиче (ёрафе)  $157^{\,\mathrm{b}}$ , погибе  $35^{\,\mathrm{b}}$ , погибающе  $100^{\,\mathrm{b}}$ ;
- b) im Inlaute der Suffixe und Kasus: грьанмь  $38^{\text{b}}$ ,  $\overline{\text{w}}$  прыкнхь  $8^{\text{b}}$ , добрихь  $42^{\text{b}}$ ,  $\overline{\text{w}}$  говъннихь (εὐσχημόνων)  $13^{\text{a}}$ , сь вьдлюбленнимь  $9^{\text{b}}$ , бедаконьинимь  $143^{\text{a}}$ , ндбраннихь  $150^{\text{a}}$ , нюжьинхь  $99^{\text{a}}$ , повелънихь  $1^{\text{b}}$ , страньинхь  $4^{\text{b}}$ , присинхь  $146^{\text{b}}$ , елиньскихь  $13^{\text{a}}$ , немощинимь  $85^{\text{a}}$ , даравимь  $149^{\text{b}}$ , недоужиние  $16^{\text{a}}$ , печистие ib., правие  $5^{\text{b}}$ , ратине  $4^{\text{a}}$ , соужение (χεχριμένα)  $10^{\text{b}}$ , багостине  $60^{\text{b}}$ , бгине  $17^{\text{b}}$ , милостине  $26^{\text{b}}$ .  $37^{\text{a}}$ , поустиню  $22^{\text{a}}$  usw.;
- с) іт Auslaute: цркн  $17^{\,a}$ , старъншини  $6^{\,b}$ , стьгіін  $4^{\,a}$ , чавкн  $101^{\,b}$ .  $111^{\,a}$ , правн  $(\Breve{e}^{\,b}$ 0)  $11^{\,a}$ , іедыкн  $2^{\,a}$ .  $60^{\,b}$ .  $92^{\,b}$ , оученикн  $3^{\,b}$ , гръхн  $23^{\,a}$ .  $40^{\,a}$ .  $43^{\,a}$ .  $54^{\,a}$ .  $111^{\,a}$ , вь свътн  $19^{\,a}$ , върн  $8^{\,a}$ , сабун  $149^{\,a}$ , внин іб., бедь мальви  $17^{\,b}$ , каеветн  $29^{\,a}$ , тьшетн  $32^{\,a}$ , сестри  $25^{\,a}$ , сръдн  $81^{\,a}$ , давнан  $110^{\,a}$ , вонин  $21^{\,b}$ , печистотн  $122^{\,b}$ , нечистотн  $99^{\,a}$ , снан  $16^{\,a}$ ,  $\Breve{w}$  крыми  $32^{\,a}$ , праван  $5^{\,b}$ .  $42^{\,b}$ , пр $\Breve{s}$  вратн  $4^{\,a}$ , саовесн  $55^{\,a}$ , оустн  $8^{\,b}$ .  $55^{\,b}$ , пришьани ( $\delta$   $\delta\lambda\vartheta\omega_{\rm Y}$ )  $53^{\,a}$ , ароуги (i. е. ароугын)  $18^{\,b}$ .  $20^{\,a}$ , ароугин  $92^{\,b}$ , бгатин ( $\delta$   $\pi\lambdaούσιος$ )  $35^{\,b}$ , наречени (-пын)  $2^{\,a}$ , нечьстивни (-вын)  $45^{\,a}$ , саавин (-пын)  $30^{\,b}$ , не могн  $22^{\,a}$ , сн ( $0\pi\alpha\rho\gamma\omega_{\rm Y}$ )  $22^{\,b}$ , свободь сн ( $0\pi\alpha\rho\nu_{\rm Y}$ )  $86^{\,b}$ , вн (i. е. вы)  $19^{\,b}$ .  $109^{\,b}$ , пр $\Breve{s}$  вн  $29^{\,a}$ , ми (i. е. мы)  $2^{\,a}$ , іесн тн  $153^{\,b}$ , на ин  $60^{\,b}$ , іесми  $24^{\,b}$ .  $73^{\,b}$ .  $74^{\,b}$ .  $106^{\,a}$ .  $155^{\,b}$ , ігьсмин  $110^{\,b}$ , нмами  $49^{\,b}$ , іеты ( $\sigma$ ) $\lambda\alpha\beta$  $\beta$ E7)  $3^{\,b}$ .

Noch häufiger scheint ы das erwartete и zu vertreten:

- α) in den Wurzelsilben: бытн (ἐαβδίζειν)  $11^{b}$ , (μαστίζειν)  $23^{b}$ , быне (δέρων)  $23^{a}$ , бубыше  $2^{a}$ , бывше (δείραντες)  $12^{a}$ , побывше (λιθάταντες)  $7^{b}$ , бубынца  $45^{a}$ , высщее  $2^{b}$ , кныгь  $13^{a}$ , кныжникь  $14^{a}$ , выню (αἰτίαν)  $23^{b}$ , побынынь  $36^{b}$ , пытн  $25^{a}$ , помынаемь  $112^{b}$ , мыновь  $10^{b}$ , сыль  $90^{a}$ , рыда  $153^{b}$ , рыдамь  $43^{a}$  (so recht häufig). мырь  $120^{b}$ , ансh Римь wird häufig durch ы wiedergegeben: Рымь  $16^{b}$ , Рымліанны  $23^{b}$  (auf den Kolumnentiteln beim Römerbrief steht rot geschrieben bald к ри, bald к ры, doch im Texte Римь  $34^{a}$ , Рима  $14^{b}$ , Рима  $24^{b}$ , Римаіанны  $23^{b}$ , Римаіаномь  $34^{a}$ :
- b) in verschiedenen Suffixsilben: годына  $50^{\,\mathrm{a}}$ , годыно  $1^{\,\mathrm{b}}$ , жидовына  $11^{\,\mathrm{a}}$ , хабвына  $14^{\,\mathrm{b}}$ , праведныкь  $50^{\,\mathrm{b}}$ , речывь  $15^{\,\mathrm{b}}$ , старьншыни  $6^{\,\mathrm{b}}$ , велыкь  $4^{\,\mathrm{a}}$ , велыкю  $15^{\,\mathrm{b}}$ , велыкые  $99^{\,\mathrm{a}}$ , велыкага  $17^{\,\mathrm{a}}$ , велыю  $2^{\,\mathrm{b}}$ .  $9^{\,\mathrm{a}}$ , велыемь  $7^{\,\mathrm{a}}$ , матвылище  $11^{\,\mathrm{a}}$ , скрывыю  $98^{\,\mathrm{b}}$ , поморыне  $13^{\,\mathrm{a}}$ , вь подобын  $66^{\,\mathrm{b}}$ , ходымь  $101^{\,\mathrm{b}}$ , ходыть  $49^{\,\mathrm{a}}$ , любымь  $50^{\,\mathrm{a}}$ , любыть  $50^{\,\mathrm{a}}$ , любыть  $43^{\,\mathrm{b}}$ , гонышн  $22^{\,\mathrm{b}}$ , хвалышн  $92^{\,\mathrm{b}}$ , нспльныше  $17^{\,\mathrm{a}}$ , шскрыбыхь  $103^{\,\mathrm{b}}$ , шхобытн  $14^{\,\mathrm{b}}$ .  $43^{\,\mathrm{b}}$ , любытн  $45^{\,\mathrm{b}}$ , пространытн  $18^{\,\mathrm{b}}$ , вь тымьныцю  $44^{\,\mathrm{a}}$ ;
- c) im Auslaute: nom. pl. anali 2 ч, ангам 153 в, рабы 11 ч. 42 b. 84 a, народы 12 b, псы 48 b, шыпыты, реты 110 a, авры 4 a. 96 b, браны ( $\pi$ о́ $\lambda$ ероі)  $38^{\,b}$ , камены жнвоу  $42^{\,a}$ , люды  $9^{\,a}$ , оужинцы  $11^{\,b}$ , вльцы 19<sup>в</sup>, старцы 9<sup>а</sup>, члвцы 11<sup>а</sup>, оученицын 17<sup>а</sup>, купрысцын 3<sup>а</sup>, тьминцы 11b, не рцы 24a, нады 101a, мноды 4ab. 13a. 99a, моужы 1°. 3°. 7°. 8°. 27°, соуцы 5°, вь ноцы 3°. 10°, на соуанцы 46, nom. plur. masc. даравы боульте 96, мараы покоривы 43 b. посланы 10 a; w скрбы 3 a, жидиы 43 b, вы-волы 77 b, w непримадны 2°. 39°. 51°, на несы 85°, при моры 20°, вь волы 77°, вь демлы  $2^{\rm a}$ , погывълы  $49^{\rm b}$ , немоцы  $67^{\rm b}$ , любвы  $144^{\rm b}$ .  $149^{\rm b}$ , крвы 40 b, почты 15 b, съмены 62 ч, камены 99 ч, 🖫 ланы 104 b.  $105^{\,\mathrm{h}}$ , бговы  $14^{\,\mathrm{h}}$ , дховы  $11^{\,\mathrm{a}}$ , петровы  $1^{\,\mathrm{a}}$ , моужевы  $65^{\,\mathrm{a}}$ .  $83^{\,\mathrm{a}}$ , люмы 15°, оудамы 58°, стопамы 110°, сльдамы 19°, ранамы  $23^{\,\mathrm{b}}$ , оустычаны  $92^{\,\mathrm{h}}$ , роукамы  $6^{\,\mathrm{h}}$ .  $17^{\,\mathrm{a}}$ , чрывыны  $4^{\,\mathrm{h}}$ , моужыны  $82^{\,\mathrm{h}}$ , боуды  $25^{\,\mathrm{b}}$ , придовы  $1^{\,\mathrm{b}}$ , пошлы  $1^{\,\mathrm{b}}$ .  $2^{\,\mathrm{b}}$ , даколы  $2^{\,\mathrm{b}}$ , станы  $36^{\,\mathrm{b}}$ , wстаны  $1^{\rm a}$ , покоры  $154^{\rm b}$ , нестворы  $11^{\rm b}$ , вьдлюбы  $153^{\rm b}$ , вьдлюбышн  $36\,^{\rm h}$ , оумолы  $11\,^{\rm h}$ , оукръпы се  $16\,^{\rm h}$ , схраны  $47\,^{\rm h}$ , wеоулы ib., оуставы  $48^{\rm a}$ , weathful  $49^{\rm a}$ , бутьшы се  $103^{\rm b}$ , мощы  $99^{\rm a}$ , побиты  $7^{\rm a}$ , жрвты

 $7^{\rm b}$ , нунты  $12^{\rm a}$ , глаты  $43^{\rm b}$ . Vgl. noch тры  $33^{\rm b}$  (für трн), мы (für мн)  $26^{\rm b}$ , сы (für сн) ib., творыте  $36^{\rm b}$  (gleich daneben творите), лы (statt лн)  $40^{\rm a}$ .  $156^{\rm a}$ , сыръчь  $44^{\rm a}$ .

Auch zwei Fehler in einem Worte begegnen, so  $64^{\,b}/65^{\,a}$  cthabite ce,  $91^{\,a}$  chiah (statt chabi), ebenso  $92^{\,a}$ , oder be простины  $97^{\,b}$  (statt простыин), четиры (statt четыри)  $1^{\,b}$ ; selbst читиры  $2^{\,b}$ , выин (statt вниы)  $146^{\,b}$ , рыди (statt риды)  $23^{\,a\,b}$ , so auch жекрыбы вн  $103^{\,b}$  (statt жекрыби вы).

Bekanntlich schreibt Miroslav. Evang. immer кн, гн statt кы, гы, аuf unser Denkmal erstreckt sich die Beobachtung dieser graphischen Regel nicht, hier liest man сь иноплеменнкы 1<sup>a</sup>, пакы 2<sup>b</sup>, weлькы се 4<sup>b</sup>, роукы 5<sup>a</sup>, сь днакы 126<sup>a</sup> usw.

## VII.

Da dieser Apostolus serbischer Redaktion angehört, so erwartet man selbstverständlich neben dem Vokal a für z und a, auch noch e für a und sy für z. Das ist in dem gewöhnlichen Texte in der Tat auch der Fall, doch in den Einschaltungen liturgischer Art, welche in der Regel mit roter Tinte geschrieben sind und größtenteils, namentlich als Randbemerkungen später oder wenigstens von einer anderen Hand eingetragen sind, begegnet dann und wann noch a und z, sei es, daß diese Zusätze von einem Schreiber herrühren, der gewohnt war, a und z anzuwenden, sei es aus irgendeinem anderen uns unbekannten Grunde.

Vor allem sei erwähnt, daß Bl. 17 b (act. XIX. 37) ursprünglich geschrieben war моужа, wobei die ersten drei Buchstaben моу rot gehalten waren, über der roten Schrift hat aber eine alte Hand mit schwarzer Tinte мж geschrieben, aber so, daß die rote Unterlage моу noch deutlich sichtbar ist. Warum die drei Buchstaben ursprünglich ohne jeden sichtlichen Grund rot geschrieben wurden, ist schwer zu sagen, solche gleichsam aus Vergeßlichkeit rot geschriebenen Einzelstellen kommen dann und wann vor. So hat man Bl. 5 b mit roter Tinte das Wort льстн (act. 13. 10). Bl. 31 a (act. 27 zwischen 6 und 7) steht zusammenhangslos rot льянны eingetragen. Bl. 99 a (II Cor. 2. 12) waren die Worte Пришъ же вы трогадоч вы ursprünglich

rot geschrieben, nachher kam jemand mit schwarzer Tinte darüber, aber so, daß man die Spuren der ursprünglichen Schrift noch sieht, der nachträgliche Schreiber hat aus δδ (rot) gemacht δα (schwarz). Auf Bl. 106 b sind die ersten 20 Zeilen rot geschrieben (II cor. 10. 4—10), und zwar unzweifelhaft von derselben Hand, die sonst bei der Arbeit war. Geschah das aus Vergeßlichkeit? Merkwürdig ist, daß nach der 20. Zeile, die mit neme (in rot) schließt, in der nächsten Zeile etwas ausradiert ist und dann beginnt in schwarz die Fortsetzung mit мощию, so daß die Silbe ме überflüssiger Weise sich zweimal wiederholt.

Man ersieht daraus, daß man bei Eintragungen mit roter Tinte mehrere Hände auseinanderhalten muß, was man auch an den verschiedenen Schriftzügen und der Orthographie erkennt. Die erste und älteste Hand hat wohl gleichzeitig mit der ursprünglichen schwarzen Niederschrift des Textes nur die leer gelassenen Stellen mit einzelnen rot geschriebenen Buchstaben oder liturgischen Bestimmungen ausgefüllt. Für diese Eintragungen war immer reichlicher Raum vorhanden. Dagegen gibt es auch solche rot geschriebene Zusätze oder Einschaltungen, für die nicht genug Raum vorhanden war: diese mußten sozusagen in den Text hineingepreßt werden, dann und wann zwischen den Zeilen und mit kleinerer Schrift. Ein Teil dieser roten Eintragungen hat sich in der Orthographie der bulgarischen Redaktion bedient, mit Anwendung von x und A. Mit alter, gleichzeitig mit der schwarzen Schrift eingetragen findet man x in cx 57b (zweimal, rot im Texte); am Rande oder unterhalb des Textes, so daß an die gleichzeitige Eintragung gedacht werden darf, findet man 15 1: cx нмаши пж. gewiß nicht gleichzeitig 35\*: прыстыпн w сышесты стго дла вы рымски епистол (unten am Rande rot), 36 \*: вы па NA HEÑA (rot, in der letzten Zeile, doch kaum ursprünglich), 43°: скных въздаганце (seitwärts am Rande rot, nicht ursprünglich), 50 a: a λλ (rot, am unteren Rande, wahrscheinlich spätere Eintragung), 54 b: (k Åe (rot, unter dem Texte, gewiß nicht ursprünglich), 66 b: стым великомчицж еуфимим

(rot, unter dem Texte, wohl später), 67 b: да артемна (rot, am linken Rande, später), 78 \*: ck (rot, unter dem Texte, später). ebenso 78 b, 81b: KONHA CIA (A aus & oder umgekehrt korrigiert) соу понложн в галатыхь (unter dem Texte, bis hierher rot, nachher mit schwarzer Überschrift mit Zurücklassung einiger roter Buchstaben: KE of the no kough ca ke ke ke he hekkuh), 87 b: H cak MACONOV (unter dem Texte, nur H und M rot, wohl nicht die erste Hand), 115 b. 122 b. 125 b. 132 b: cx (rot, unter dem Texte). 129 ": coyt" (im Texte schwarz, doch scheint ursprünglich coys gestanden zu haben), 130 a: сы апа н кис цктыж (rot, ober dem Texte, alte Eintragung), ib. am rechten Rande schwarz (nur ц rot): цктыж, 135 b: ко пж (rot, am Ende der Zeile im Texte). 137 b: ко па (am linken Rande, rot), 143 b: сж. . маа (unter dem Texte, rot, zwei Zeilen), 144 a: ko ck (rot, am rechten Rande), 162 b: cx (rot, am linken Rande), 169 b (rot, unter dem Texte): H 7e ca byzboath becnety... by namant (von späterer Hand). Damit sind durchaus nicht alle Randzusätze erschöpft, da hier nur die Fälle, wo x oder A begegnet, berücksichtigt wurden. Ich glaube aus allen diesen Tatsachen den Schluß ziehen zu müssen, daß dieser Kodex irgendwo an der Grenze des serbischen und bulgarischen Schriftums zustande kam, denn für so alt möchte ich ihn doch nicht halten, daß man sagen könnte, die serbische Redaktion sei erst in Entwicklung begriffen gewesen, was nur von den Texten aus dem Ende des 12. und dem Anfang des 13. Jahrhunderts gelten kann. Allerdings kommt gleich auch die andere Eigentümlichkeit dieses Kodex zur Sprache, d. h. die Neigung des Austausches w statt des x für oy, doch auch diese Erscheinung möchte ich nur als einen späten Nachzügler auffassen, der uns nicht berechtigt, die Handschrift so alt anzusetzen, wie es nach diesen Merkmalen den Anschein haben könnte.

## VIII.

Die nahe Berührung unseres Textes mit irgendeiner Vorlage, die in bulgarischer Redaktion dem Schreiber dieser Handschrift vorschwebte oder vorlag, gibt sich noch in einer anderen Weise kund. Es kommen nämlich in diesem Texte sehr viele Beispiele vor, wo statt des erwarteten Vokals oy ein deutliches w geschrieben wird. Da die größere Mehrzahl solcher Beispiele dort w schreibt, wo man in einer bulgarischen Vorlage dafür ganz regelrecht x vorfinden würde, so liegt sehr nahe die Vermutung, die wir durch das berühmte Evangelium Miroslays belegen können, daß der serbische Abschreiber w dort anwendete, wo er in der Vorlage x fand. Das wird wohl keinen lautlichen Hintergrund voraussetzen, sondern nur eine graphische Übung, die vielleicht bei näherer Erforschung der ältesten serbischen Denkmäler einer bestimmten Schreiberschule auf die Spur zu kommen verhelfen wird. Einstweilen wollen wir uns mit der Beleuchtung des Tatsächlichen begnügen.

Wir finden ю für das vorauszusetzende ж angewendet:

1. In Wurzelsilben: на пютн 27 b (act. 25. 3), сыль приютн
27 b/28 a (act. 25. 10), нюжа 34 a (act. 28. 19). 53 b (iud. 3), 72 b
(rom. 13. 5), нюжа 22 a (act. 21. 35), нюжею 26 a (act. 24. 7),
45 b (I Petr. 5. 2), нюжынух 9 b (act. 15. 28), нюжене 127 a
(phil. 1. 24), нюльсте 109 b (II cor. 12. 11), нюжаух 29 b, н оуныль
11 a (act. 16. 16), вы люкаух 122 a (ephes. 4. 14), люкавыствы 58 a
(rom. 1. 29), люкавыства 51 b (I cor. 5. 8), рюцк 90 b (I cor.
12. 21), блюль 32 a (I cor. 6. 9), 32 b (ib. 18), блюлинкы 123 b
(ephes. 5. 5), 168 a (hebr. 12. 16), блюломы 44 b (I Petr. 4. 4),
блюлны 37 b (iac. 2. 25), улблюльше 48 a (II Petr. 2. 15), сыноуньць 25 a (act. 23. 23), -ыце 25 b (ib. 32), глюбына 71 a (rom.
11. 33), 121 b (ephes. 3. 18), глюбыю 32 a (act. 27. 27), глюбыы 79 a
(I сог. 2. 10), вы глюбых 108 b (II сог. 11. 25), по бынотрынемоу
(II сог. 8. 2), вынотрыннымь 82 a (I сог. 5. 12), по бынотрынемоу

- $66^{\rm a}$  (rom. 7. 22), and  $32^{\rm b}$ , pazamuath ca, pazamuhts ce  $83^{\rm a}$  (I cor. 7. 10. 11), pazamuamts ce  $83^{\rm b}$  (I cor. 7. 15), be hepazamuhmts  $95^{\rm b}$  (I cor. 15. 52), no (statt nx)  $107^{\rm b}$  (II cor. 11. 6).
- 2. In den Wortbildungssuffixen, namentlich bei den Verben auf -nmth: hzernhoth 16 b (act. 19. 16), притькиюти 26 b (act. 24. 13), выскренють 95 в (І сог. 13. 52), выскренюти 12 в (аст. 17. 3), вьспренюв же се 11 b (act. 16. 27), поменютн 55 b (iud. 5), вьспоменю  $55^{\text{ a}}$  (III io. 10), постигноти  $121^{\text{ b}}$  (ephes. 3. 18), поманюв же  $4^{\text{ b}}$ (act. 12. 17), 17 b (act. 19. 33), поманювшю 26 b (act. 24. 10), Wohnhote 115 a (gal. 4.14), не Wohnho 69 b (rom. 11.2), Wohnhold несть ib. (rom. 11. 1), дрьднювь 75 ° (rom. 15. 15), дрьднювша 6 ° (act. 13. 46, w wurde hier später zu by korrigiert), Aphynn 125 b (ephes. 6. 12), мынювь  $10^{\,\mathrm{h}}$  (act. 16. 9), минювшее (лъто)  $44^{\,\mathrm{h}}$ (I Petr. 4. 3), тыкнык же 4 a (act. 12. 7), повнию се 67 a (rom. 8. 20), повниювшаго се ib., не wбниюхь бо се 19 a (act. 20. 27), поменюх же 3 a (act. 11. 16), выстанить 19 b (act. 20. 30), wetanutь 32 b (act. 27. 31), 116 b (gal. 5. 12), не станють 28 a (act. 25. 16), пристанють 118 a (gal. 6. 16), погывнють 59 a (гот. 2. 12), вьувигию (statt aor. βγζαβηγκ) 6 b (act. 14. 2), 7 \* (ib. 11), ποβηνίο ce (ύπετάγη) 67 4.
- 3. In Personalendungen der Verba: наю  $1^a$  (act. 10. 23),  $14^b$  (act. 18. 6), понаю  $103^a$  (II cor. 6. 16), приаю  $12^b$  (act. 17. 6),  $109^a$  (II cor. 12. 1), принаю  $105^b$  (II cor. 9. 4. 5),  $96^a$  (I cor. 16. 3),  $110^a$  (II cor. 13. 2), пронаю  $96^a$  (I cor. 16. 5), синаю  $9^b$  (act. 15. 30), нають  $25^a$  (act. 23. 23), выньають  $19^b$  (act. 20. 29),  $156^b$ , нающе  $31^a$  (act. 27. 8), нающю  $22^b$  (act. 22. 6), жьаю  $96^b$  (I cor. 6. 11), жнающю  $13^a$  (act. 17. 16), греаю  $19^a$  (act. 20. 22), греающен  $15^a$  (act. 18. 31), боуаю  $86^b$  (I cor. 9. 23), въялюще  $13^b$  (act. 17. 23),  $41^b$  (I Petr. 1. 18),  $101^b$  (II cor. 1. 6), пръвлалющимь  $72^a$  (гот. 13. 1), протнвляхю се  $16^a$  (act. 19. 9), не поднавахю  $82^b$  (act. 27. 39), сють  $113^b$  (gal. 3. 10).
- 4. Sehr häufig lautet der Akk.-Sing. der a-Stämme auf  $\mathfrak{w}$  (als Ersatz des alten Auslautes  $\mathfrak{w}$ ): foahhi  $1^{\mathfrak{b}}$  (act. 10. 30), hethir  $1^{\mathfrak{b}}$  (act. 10. 34),  $4^{\mathfrak{a}}$  (act. 12. 1),  $15^{\mathfrak{a}}$  (act. 18. 21),  $15^{\mathfrak{b}}$  (act. 18. 26),  $23^{\mathfrak{b}}$  (act. 22. 30),  $33^{\mathfrak{a}}$  (act. 28. 4),  $38^{\mathfrak{a}}$  (iac. 3. 14),  $55^{\mathfrak{a}}$  (io. 3. 2),  $49^{\mathfrak{a}}$  (I io. 2. 5),  $54^{\mathfrak{a}}$  (II io. 1. 2. 3),  $109^{\mathfrak{a}}$  (II cor.

12. 6), 60<sup>b</sup> (rom. 3. 9), 65<sup>b</sup> (rom. 7. 8. 11), 101<sup>b</sup> (II cor. 5. 12) usw., женю 14 b (act. 18. 2), 81 a (I cor. 5. 16), 83 a (ib. 7. 2), 83 b (ib. 16) usw., вы беданю 68 b (rom. 10. 7), страню 15 b (act. 18. 23), 32 a (act. 27. 27), сотоню 76 b (rom. 16. 20), поучнию 31 a (act. 27. 5), виню 101 b, ценю 16 b (act. 19. 19), стареншиню 5 b (act. 13. 14), храмнию 101° (II cor. 5. 1), коньчиню 40° (iac. 5. 11), 41° (I Petr. 1. 9), танию 60° (rom. 2. 29), 95° (I cor. 15. 51), СКЕРЬНЮ 36° (iac. 1. 21), 55° (iud. 4), НАДРНИЮ 31° (act. 27. 17), 33 ° (ib. 40); Adjektive: праведню 47 ° (II Petr. 2. 8), върню 11°, равню чтыною 46° (II Petr. 1. 1), въчнюю 6° (act. 13. 48), 101° (II cor. 5. 1), оугодию 71° (rom. 12. 1), чьстьию 19 a, слокесию 77 b (I cor. 1.17), скрывенною 78 b (ib. 2.7), даньнюю 104° (II cor. 8. 1), женю невърню 83° (I cor. 7. 12), даьжнюю 83° (I cor. 7. 3), немощию 85° (I cor. 8. 12), неднию 18° (act. 20. 7),  $82^{5}$  (I cor. 6. 16), hhh  $79^{5}$  (I cor. 3. 8), being (въниж) 3 b (act. 12. 5), 29 a.

Da die aufgezählten Beispiele, bei deren Ansammlung gar nicht daran gedacht war, überall den Auslaut -ню (für -нж) zeigen, könnte man glauben, daß das einen tieferen lautlichen Grund hat. Doch ist das keineswegs der Fall, das ist vielmehr reiner Zufall, der in der Häufigkeit der Wortbildung mit Suffixen, deren konsonantisches Element ein N zeigt, seinen Erklärungsgrund findet. Es gibt nämlich auch Beispiele mit anderen Konsonanten vor dem auslautenden w, z. B.: CLANN EGAN 38 a (iac. 3. 12), мьдаю 48 a (II Petr. 2. 13), 86 a (I cor. 9. 17), праван 50 b (I io. 2. 29), 60 b (гот. 3. 5), неправан 58 a (гот. 1. 18), 109 b (II cor. 12. 13), CKODOAHO 42 b (I Petr. 2. 16), 48 a (II Petr. 2. 19), 116 b (gal. 5. 13), жиди 127 a (phil. 1. 25), жнающю 13° (act. 17. 16), слогю (i. е. слоугж) 5° (act. 13. 5), хвалю 76 ° (гот. 16. 4), 106 ° (II сот. 9. 11), похвалю 43 ° (I Petr. 2. 14), 61<sup>b</sup> (rom. 4. 2), 72<sup>b</sup> (ib. 13. 3), 75<sup>a</sup> (ib. 15. 7), 86<sup>a</sup> (I cor. 9. 15), XOYAN 47 " (II Petr. 2. 2), 60 " (rom. 3. 8), 88 " (I cor. 10. 30), върю 91 м/ь (I cor. 13. 7), мочки 45 м (I Petr. 4. 15), велыкю 15 h (act. 18. 27), скорю 47 h (II Petr. 2. 1), 150 h (II timoth. 2. 18), CHAIN 47 " (II Petr. 1. 16), 78 " (I cor. 1. 24), 68 a (rom. 9. 22), 81 a (I cor. 4. 19), 95 b (ib. 15. 43), Нюдю, Chaio (Ἰούδαν, Σίλαν) 9 a (act. 15. 22), 9 b (ib. 27), Chaio 11 a (act. 16. 19), Прискоулю 14b (act. 18. 2), акуллю 14b.

Wenn meine Annahme, daß in den aufgezählten Beispielen, deren Zahl sich leicht vervielfachen läßt, wals Ersatz für a gilt, richtig ist, dann muß man w statt oy, wo diesem kein etymologisches x zugrunde liegt, als eine falsche weitere Übertragung auffassen, da kaum glaublich wäre die Annahme. daß schon in der bulgarischen Vorlage x mit ov verwechselt werden könnte. Solche Beispiele, wo wir w statt des echten etymologischen og vorfinden, sind sehr zahlreich. So lesen wir нскишающи 59 b, гиюшающи се 59 b, женьска полю 58 b, по градю 12 b (act. 17. 5), даконю 66 a, по даконю 22 b, кл народю ів., пародю 21 °, всемоч мирео 52 °. 162 °. 110 °, стадю 19 °, по чиню 93 в, нувраги 93 в, юги 33 в, релю 45 в, Пачли 13 в, Павли 17 в, Солюнь 12 °, Солюніанниь 18 °, слю (гоу) 30 °, слюга 72 °, слюгы  $102^{\,\mathrm{b}}$ , слюжбоу  $19^{\,\mathrm{a}}$ , слюжещи  $50^{\,\mathrm{a}}$ , -нхь, -щен  $86^{\,\mathrm{a}}$ , -нмь  $5^{\,\mathrm{a}}$ , слюхь  $90^{\,\mathrm{h}}$ , слюхомь  $44^{\,\mathrm{h}}$ , послюшають  $53^{\,\mathrm{h}}$ , послюшатн  $6^{\,\mathrm{n}}$ , послюшахоу 11 b, неплютн 33 a, плютн 18 b, полюдие 22 b, тюне (δωρεάν)-161 a, полюнощи  $11^{\,\mathrm{b}}$ , светилю  $47^{\,\mathrm{a}}$ , wеоюлю  $156^{\,\mathrm{b}}$ , (стеданию) немалю  $8^{\,\mathrm{a}}$ . малю 30°, долю 18°, вь 2внженю 22°, блюденю 28°, върню 103°, кь дамаскю  $22^{\,\mathrm{b}}$ , придваню  $26^{\,\mathrm{a}}$ , тю (èxeї)  $38^{\,\mathrm{b}}$  usw.

Betreffs dieser Anwendung des w für m und w zitiere ich die Worte Lj. Stojanović's bei seiner Prachtausgabe des Evangeliums Miroslavs auf S. 2 der Прилози, wo er sagt: ,Интересна је особина овога споменика, што место оу или ж врло често пише ю. То се налази и у другим споменицима XII и почетка XIII века, али нигде тако често као овде. Може бити да је узрок тому што је у његову оригиналу било често ю иза непчаника, које је он читао као оу, а може бити да није било ни нж већ ж, које је он опет читао као ю, те је отуда дошла та забуна. Wir haben hier neben der Konstatierung der Tatsache auch noch einen etwas schüchternen Erklärungsversuch, der allerdings wenig befriedigt. Ich gehe, wie auch meine Zusammenstellung von Beispielen zeigt, von dem Gesichtspunkt aus, daß hier ю für ж eingesetzt wurde, wahrscheinlich darum, weil man nach serbischer Auffassung a als woder w aussprach, um es aber von echtem ov zu unterscheiden und der bulgarischen Vorlage in einer besonderen graphischen Weise entgegenzukommen, schrieb man statt des Fremdlings x das

in der serbischen Graphik wohlbekannte w. Dieser Erklärung kann man nur den befremdenden Umstand entgegenhalten, daß w sehr häufig auch für das echte etymologische w geschrieben wird. Dadurch wird diese sonderbare Häufung von Beispielen mit wallerdings um so rätselhafter. Nicht nur in diesem Punkte, der Anwendung des w für x, stimmt mat. mit Mirosl. ev. überein, auch die Außerachtlassung des Vokals k an vielen Stellen ist bereits in Mirosl. ev. vorhanden, z. B. мртвыхь, послеть, спнть, нуми, кнегь, кинги, вь притчахь, егьичникь, овце, о праваль, кончина, печалин, инктоже, свежете, створить, стедлете се, к тевъ. с вами, Auch Mirosl. schreibt die Präposition w, sonst c numb usw. bleibt im Anlaute o (oua neben with). Im ganzen ist Mirosl. ev. allerdings genauer, es verwechselt nicht H und M (nur nach к, г schreibt es konsequent н), kennt weder и noch ю, liebt nicht die Vokaldoppelungen, schreibt den Genetiv auf are (nicht ааго), neben oy kommt auch y ziemlich oft vor, neben н auch I ohne besonderen Grund. Für Mirosl. ist charakteristisch, daß es für e (oder 16) häufig A und für oy oder 10 häufig x schreibt, z. B. AMK für emoy (d. h. iemoy). Im ganzen kann man sagen, daß mat. und Mirosl. eine eigene Schreiberschule repräsentieren, nur ist mat. nm einige Stufen fortgeschritten in der Weiterentwicklung der serbischen Redaktion gegenüber Mirosl. ev.

#### IX.

Daß der Text, der unserem als Vorlage gedient haben mag, in bulgarischer Redaktion abgefaßt war, und zwar in der Weise, daß a und π in gewissen Fällen verwechselt wurden, dafür glaube ich wenigstens einige eklatante Beispiele anführen zu können. Act. ap. 25. 5 (Bl. 27 b) liest man: соущен во вь вась снаны соуть сь мною сышыше, неже не на моужы неправала да гають на нь, dieser Text lautet im Christin.: соущин во ва васа снанни, рече, са мною сашьлаше, неже несть на моужн неправьла, да гають нань, und im Griechischen lesen wir: εί εδυ εν ύμιν δυνατοί, φησίν, συνασταβάντες, εἴτι ἐστίν ἐν τῷ ἀνδρὶ ἄτοπον, κατηγορείτωσαν αὐτοῦ. Man sieht durch die Vergleichung dieser Texte, daß соуть dem griechischen φησίν und dem slawischen ρεче entspricht. Das ist

nun nichts anderes, als die bekannte Einschaltung сать, die wir in den ältesten Texten nicht selten vorfinden, nur hatte die Vorlage unseres Textes statt сать offenbar сять geschrieben. Ganz ähnlich ist die Stelle II cor. 10, 10, wo der griechische Text lautet: ὅτι αὶ μὲν ἐπιστολαί, σησίν, βαρεῖαι καὶ ἰσγυραί, die slawische Übersetzung gibt nicht nur in unserem Texte, sondern auch im Šiš, und Christinop, како непистолине соуть тешькы и крыпкы, da hat sich смуть, statt des eingeschalteten сать, leicht erhalten, weil es als Verbum esse in dem Zusammenhang gut hineinpaßte, während die griechische Vorlage engl hatte. Das ist also der zweite Fall aus dem Apostolus für die Anwendung von cath. Auf einer Vorlage mit Wechsel der Vokale a und \* scheint zu beruhen 86 b tako ne bl batol für das griechische ώς οὐχ ἀέρα δέρων (I cor. 9. 26), wo быю für биж statt биь zu stehen scheint. Übrigens Šiš. schreibt ebenfalls вию. Christin. richtig sha, in einem glagolt. Text she. Umgekehrt 104 b crects w семь дан (II cor. 8. 10) scheint дан (für δίδωμι) auf Verwechslung von дам mit дам zu beruhen. Auch радвъ нанною 108 b (statt радвъ наннон) wird dem bulg, санном entsprechen. Jedenfalls ist 129° н мыне оумрътн мн бытн auch falsch statt мыню (хаі түройрая phil. 3. 8), beruht also auf Nasalverwechslung, wobei оумовти ein reines Schreibversehen darstellt, statt оумоты acc. pl. für die griechische Lesart σχύβαλα.

Der Text dieser Handschrift gehört zu den sehr nachlässig, um nicht zu sagen leichtfertig hergestellten Arbeiten. Nicht in der Schrift, die wir ja wegen ihrer Zierlichkeit gelobt haben, sondern in der Wiedergabe des Textes stecken viele Schreibversehen, Auslassungen einzelner Silben oder mehrerer Worte. Das Ganze sieht so aus, als ob jemand dem Schreiber den Text in die Feder diktiert hätte und dieser nach Gehör Falsches eingetragen, d. h. das Diktierte überhört hätte. Doch möchte ich das nicht mit Sicherheit behaupten, da manche Fehler des Schreibers eher auf nachlässigen Einblick in eine geschriebene Vorlage hinzudeuten scheinen. Wenn man von dem gewiß nicht immer richtigen Grundsatze ausgehen wollte, daß je älter eine Handschrift, desto genauer in ihrer Niederschrift die echte alte Sprache mit allen ihren Sprachformen und Lesarten zur Geltung kommt, so müßte man diese Handschrift in eine viel spätere Zeit als in die

zweite Hälfte des 13. oder erste Hälfte des 14. Jahrhunderts versetzen, weil sie sich in der Phonetik und Formen, namentlich aber in der Wiedergabe des Textes, nach welch' immer Vorlage große Verstöße zu schulden kommen läßt. Aber vielleicht ist sie gerade darum bemerkenswert, weil sie alt und doch nichts weniger als mustergültig bezeichnet werden muß. Allerdings büßt sie gerade darum viel an der Beweiskraft ein. weil man oft nicht weiß, ob man es mit einer beachtenswerten Reminiszenz oder mit einem einfachen Schreibversehen des Abschreibers zu tun hat. Ich will nur einige Beispiele offenbarer Versehen anführen: Bl. 43 b liest man (I l'etr. 3. 10) ходитен, es sollte aber хотен (ε θέλων) lauten; Bl. 50° sollte ή άλαζονεία lauten грьдыны (oder грьдыни), der Schreiber machte daraus грьдънына; Bl. 118 в sollte man крвню (ephes. 1. 17) erwarten, der Schreiber verschrieb sich oder las falsch und machte daraus цоквню; Bl. 157 b steht послюхн, wo nur слочкы richtig wäre (àxoais, so hat auch šiš.); Bl. 54 b sollte no zanosus-Aems 1670 lauten, der Schreiber schob aus Unachtsamkeit die Silbe немь ein: по даповъдемь немь него; ВІ. 56° отог дъ фистайс ώς τὰ ἀλόγια ζῶα ἐπίστανται sollte lauten: ιεληκοжε μικλήκ λκώ (oder ыко) скоти животини свъдеть, so lautet der Text im šiš. (iud. 10), mat. hat aber неликоже щильно акы скоти живоуть не вълочие; Bl. 58° εἰς πάθη (rom. 1. 26) wurde das richtige вы страсти verschrieben zu вы сласть; Bl. 69 в statt w Нанн (rom. 11. 2) schrieb der zerstreute Schreiber w длын; Bl. 91° steht in mat. λομητό ζλααγό, wo (I cor. 13. 5 οὐ λογίζεται τὸ κακόν) šiš. поминть hat; Bl. 110° hat der Schreiber пощежбу (II cor. 13. 2 οὐ φείσομαι) verschrieben in ποκεκώ; Bl. 76 b ist schon leichter zu entschuldigen, daß aus паче оученна verschrieben wurde печенны! Mitunter sind ganze Sätze ausgelassen, so III io. 3 folgt nach гредоущины братомь gleich да слышоу мога чеда, ausgelassen sind folgende Worte (nach šiš.): н скъдътельствоующемь и истипь твоен, какоже тын вь истипоу ходиши. Большене сене не нмамь радости. Solche Abweichungen gehören eigentlich in den kritischen Teil des Textes mat.

Von einzelnen Schreibversehen, wie тълм 90°, тълю 89°. 90°, дълм 11°, дълю 36°, волю (statt вола) 85°, былм 15°, етерна 25°. 95°, метежа 17°, въдлюбленьне 55° usw. kann absitzungsber. d. phil-higt. Kl. 191. Bd., 2. Abh.

gesehen werden, sie können höchstens als Belege der Unachtsamkeit des Schreibers dienen. Allein einige Schreibfehler sind charakteristisch für den Dialekt des Schreibers, insofern er ts als e ausgesprochen hat, also für Altserbien als Beleg gelten können: w yageye  $68^{a}$ , be keite  $119^{a}$ , beath  $109^{a}$ , we beat  $109^{a}$ (dreimal so). 126 b, non peur 10 b, weema 2 b, noosemark 48 a, nooвеціанні  $69^{a}$ , свеціав се  $28^{a}$ , свеціанн (16)  $103^{a}$ , желети в  $125^{b}$ , коленъ  $29^{\,\mathrm{h}}$ , непочьменьнома  $158^{\,\mathrm{b}}$ , вь мъстехь  $10^{\,\mathrm{b}}$ , вь телъ  $71^{\,\mathrm{b}}$ . 109 a (das Wort Than wird bei den ec-Formen fast immer in der ersten Silbe durch & wiedergegeben). Für das Verbum ἀσπάζεσθαι wird statt μπλοβατή immer das Wort durch ε wiedergegeben, was übrigens auch im šiš. der Fall ist, während russische Texte & schreiben, vgl. rom. 16. 3 u. ff. целюнте zehnmal auf Bl. 76<sup>a</sup>, sechsmal auf 76<sup>b</sup>. Dagegen mit a liest man 149 п цъломоудоню, 30 в цъломоудоны, so auch in šiš. Auch das Umgekehrte, nämlich is für e, findet statt, wenn auch minder häufig: корын 70 b. 74 b, корынтыца 5 b, држине 104 b, жкамынше се 100°, мить (statt мьна) 11°, живть 35°, минстить се 44°, растътъ 49 b, боудъте statt боудете 43 b, оумръть als Präsens 63 a. Namentlich in einigen Kasusformen auf -en: Be nich 54 b. no beuch  $1^{\rm b}$ .  $3^{\rm b}$ , be both  $97^{\rm a}$ , be bothe  $98^{\rm a}$ , be booms where othes  $53^{\rm a}$  (e) τῷ κόσμω τούτω) ist τωμε statt τεμε verschrieben. Auch die Endung auf - ficks wird durch is wiedergegeben, so: житынскых 50°, -скымь 82°. Den Ersatz der Lautgruppe -нн durch -ен sieht man noch in δολεμ μείζων 91 b (I cor. 14. 5) oder in der Form des Gen. pl. гредоущинхь выгодътен 163 a. Endlich sei noch erwähnt, daß unser Text regelmäßig thut schreibt 83 a. 92 b.

## Χ.

Eine sehr häufig sich wiederholende Eigentümlichkeit des Textes mat. besteht in der Vorliebe für Doppelung von Vokalen im Auslaut und Inlaut. Im Auslaut: свинаа ( $5 \le 18^{\rm h}$ , вожаа  $5^{\rm h}$ , похвалаа  $60^{\rm a}$ , wроужинаа  $64^{\rm h}$ , ехиалаа  $33^{\rm a}$ , слюхаа  $69^{\rm a}$ , Webtaa  $17^{\rm h}$ ,  $10^{\rm h}$ .  $13^{\rm h}$ .  $42^{\rm h}$ .  $49^{\rm a}$ , сребролювнее  $148^{\rm a}$ , оучръдии  $1^{\rm a}$ , wекврыни  $2^{\rm h}$ , wекрыни  $98^{\rm h}$ , вахопии  $11^{\rm a}$ , ва людени statt ва

Diese Neigung zur Doppelung der Vokale läßt den verschiedenen Kasusendungen der zusammengesetzten Adjektivdeklination freien Spielraum, so daß man Endungen auf -ннмь, -нихь oder -ынмь, -ынхь und die kürzeren auf -нмь, -нхь, -ымь, -ыхь nebeneinander findet, ohne daß man darin einen Unterschied wahrzunehmen imstande wäre. Namentlich verdient erwähnt zu werden, daß bei den Verbalsubstantiven auf -ню im Lokal-Sing. die normale Endung auf -нн sehr häufig durch -ы ersetzt wird, so: w видъны 1ª, w выпрошены 8ª, вы шеръданы  $61^{\rm b}$ , w westorand  $49^{\rm a}$ , w chephwend  $18^{\rm a}$ , ha wenorand  $75^{\rm a}$ , be тръдвъны  $46\,^{\rm b}$ , w бутъщены  $97\,^{\rm b}$ .  $104\,^{\rm a}$ , w вьдарьжаны  $27\,^{\rm a}$ , w оудрьжаны  $59^{\,\mathrm{a}}$ , w оупваны  $24^{\,\mathrm{a}}$ , вь трып $\cdot$ вны  $97^{\,\mathrm{b}}$ , вь непокорены  $71^{a}$ , be typesobahli  $72^{a}$ , be notified  $83^{a}$ , be koznornacobahli  $44^{b}$  usw. Es kommt auf dasselbe heraus, wenn man liest es tretti ans 2ª (für третин) oder поуты монхь (für поутин)  $155\,^{\mathrm{b}}$  oder  $\overset{\leftarrow}{\mathrm{w}}$  вътвы für вътвин 70° oder браты 3° für братин. So ist wohl aufzufassen auch die Form сежаны 32° als Gen. plur. für сежаннн (šiš. schreibt сежань, christ. сажена, act. 27. 28).

Natürlich kommt auch die Endung н für нн vor: братн 48 b für братнн oder вь добродзымн 48 b (für -ннн).

Während sonst die übliche Schreibung des schwachen Vokals nach  $\rho$  bei der sogenannten silbenbildenden Funktion genau beobachtet wird, sind es doch zwei Wörter крызь und

MALTER mit ihren Ableitungen, die in einer großen Zahl der Fälle ohne schwachen Vokal mit einfachem & geschrieben werden. Das sieht nicht wie eine Abbreviatur aus, weil kein Strich ober dem Worte steht, wie etwa bei крститн. Man muß also diese Abweichung von der üblichen Schreibweise als einen willkürlichen Akt des Schreibers auffassen, der damit vielleicht seiner Aussprache Konzession machen wollte. Dann wäre dieser Anonymus ein früher Vorläufer jener späteren Orthographie, die sich noch um die Mitte des 19. Jahrhunderts nicht ohne Widerspruch Geltung verschaffen mußte. Ich führe die Beispiele (nicht alle) an: KORL 14b. 23a. 53b. 60b. 95b. 162a, KORG 9. 13b, крвн 61<sup>a</sup>, крвнн 87<sup>b</sup>, крвню 19<sup>b</sup>, 41<sup>b</sup>, 53<sup>b</sup> — erst in späteren Teilen der Handschrift kommt das Wort auch mit & vor. Das zweite Wort ist мртвь 65 b, мртва 7 b. 37 a. 66 b, мртвн 18 b. мртвы 64°. 73°, мртвыхь 12°. 27°. 30°. 64°. 65°. 66°. 87°. мртвы 14°. 24°. 158°, мртвымь 26°, 44°, мртвоу 33°, мртвые 29 b. 62 a. 64 a, мртвымн 73 b, оумртвы 65 b usw.; dann смрть 35 b. 63 a. 64 a. 65. 66 b. 89 b. 100 b. 149 a. CMPTH 25 b. 28 a. 28 b. 30 b. 40 b. 58 b. 65 a. 99 a. 154 b, cempte 96 a, empthio 63 b, cempthio 126 b, cmpturie 154 b usw. Außer diesen zwei Ausdrücken fand ich noch жотвы  $42^a$ , жотвоу  $71^a$ , скобым  $7^b$ ,  $\ddot{w}$  скобы  $3^a$ , сквона 1 b, скерино 2 b, вы скерию 55 b. Ausnahmsweise auch пать 103 b. Wenig bedeutet ne pijh 68° oder beza potaniha 128°.

## XI.

Man konnte sich aus den bisherigen Belegen bereits überzeugen, daß unser Text durchaus nicht in der Wahrung alter phonetischer Genauigkeit feinfühlig ist. Darum ist bei ihm die Außerachtlassung des schwachen Vokales sowohl in den Wurzelsilben wie bei den Anknüpfungen der Suffixe etwas ganz gewöhnliches. Er schreibt immer посла, послаше, распра, минть се, миеще, поминте, пожиеть, кингы, баеще, оупвахь, оупвание, чти, чтете, дло, дла, начию, кь тме, жроуть, сьдвавь, вси, кто, что. Oder вь любен (переп любовню), оправанмь, слоужба, старцемь, selbst старць, начелинкь, своболные, вечные, равно, вь начетце, желеднага, радоумин, немощиь, грешинци, поспешинци, славноую,

върнымь, ближињаго, пришлыць und пришьльци, оужинкь und оужьникь, бывше, слышавше, въровавше, вильвше, разоумъвше, познавше, избравше, давшааго usw.

Auch die Präpositionen können ohne Vokal geschrieben werden in solchen Beispielen wie с намн, с инмь, с инмь, к тебъ, к иен; oder als Präfixe: синаоу, синаемьсе, скада, смоущаюте, смысанте, створити, схранити изw. Doch bei ид-, бед-, рад- wird das Präfix gerne getrennt von seinem Hauptwort durch die Aufrechterhaltung des schwachen Vokals in folgender Art: бедьмавние  $22^{\,\rm a}$ , бедьмавкие  $143^{\,\rm b}$ , бедькръменьии  $130^{\,\rm m}$ , бедьпечаливи  $128^{\,\rm b}$ , бедьиставние  $95^{\,\rm b}$ , бедькръменьии  $130^{\,\rm m}$ , бедьистыни  $80^{\,\rm m}$ , бедьиставние  $95^{\,\rm b}$ , бедьчьстие  $88^{\,\rm b}$ .  $95^{\,\rm b}$ , бедьистыни  $80^{\,\rm m}$ , бедьчества  $7^{\,\rm b}$  (älter бе-свълътельства, so christ. šiš.), радьчнию  $89^{\,\rm b}$ , радьчнинихь  $96^{\,\rm a}$ . Auf treuer Bewahrung alter Vorlage beruht бе-соумивинна  $1^{\,\rm b}$ ,  $99^{\,\rm m}$  н-чистоти (für ид-чистоты) oder бес тоугы  $107^{\,\rm b}$ , ис чръва  $11^{\,\rm b}$ , бе-сьблажиенна  $118^{\,\rm b}$ , нцълаю  $2^{\,\rm a}$ , man liest  $192^{\,\rm a}$  бесьчиновахомь und бедьчино.

Der schwache Vokal wird nie in serbischer Weise durch a ersetzt, diese phonetische Evolution kennt mat. noch nicht. Dagegen e für b begegnet in dem Worte праведынь oder праведынкь, regelmäßig so: праведны  $1^a$ , праведникь  $44^a$ .  $45^a$ .  $58^a$ .  $60^b$ , правединка  $23^a$ , правединкомь  $168^a$ , правединхь и пеправеднихь  $26^b$ , -ныхь  $126^a$ , праведнын  $60^a$ .  $152^b$ , -ны  $69^a$ .  $113^b$ , праведно  $46^b$ .  $60^b$ .  $124^b$ .  $126^a$ .  $140^b$ , праведны  $47^b$ .  $61^a$ .  $143^a$ .  $104^b$ , праведналаго  $39^b$ .  $40^a$ .  $63^a$ .  $140^b$ , праведна  $65^b$ .  $130^a$  usw.

Sonst findet man nur vereinzelt, mehr als Schreibversehen: в теще 113 b, вы тещее 128 a (gleich daneben вы тыще), dann und wann ревновати 115 b, выдревновавше 12 b (üblicher рывновте 91 b, рывноунте 93 b, рывновете 115 b, рывеннемы 107 a usw.). Vgl. noch достовень 166 b, трепетень 168 und einigemale пришеды 3 a. 14 b oder пришённа 12 a, вынёше 20 b, принёшны 11 a, ныёше аст. 21. 5 (20 a). Auch einfach шёше аст. 20. 13 (18 b). Das Partizip des Verbums принати lautet in mat. immer привым, nicht принымь so act. 11. 1 привыше (2 b), 12. 25 повемыне (šіš. понмыша) 4 b, 17. 9 принемыне (12 b), auch 18. 17, 21. 30 вемыне (15 a. 21 b. hilf. ныыне), 21. 32 повемь (21 b, christ. понмы) usw. Für a kommt о vor in act. 16. 17 выдони, wo christ. выданн hat.

Der dazwischen stehende schwache Vokal hindert dann und wann nicht die phonetische Assimilation eines vorausgehenden Konsonanten an den nachfolgenden, wie: тешькы вины 28 °, ebenso тешькы 106 ° (neben dem etymologisch richtigen тежькы 53 °) oder шблькычные 32 ° (ἐπούφιζον); statt отышетить (I cor. 3. 11) liest man 79 ° шчтетить се. Im Zusammenhange damit soll erwähnt werden, daß vom Verbum постлати das erweichte a auch den vorausgehenden Konsonanten с zu шраlatalisiert, daher: act. 10. 32 пошлы таt. 1°, šiš. посли, ebenso christ.-hilf., ebenso 11. 13 пошли таt. 2°: посли hilf.

Die Lautgruppe -ск kann unter bekannten Bedingungen sowohl -сц wie auch -ст ergeben; die erstere lag dem serbischen Text näher: нюдънсцън  $2^a$ , надарънсцън  $26^a$ , алексаньдрьсцъ  $33^b$ , бъсовьсцъ  $87^b$ , чавчьсцън  $78^b$ .  $100^a$ , солюньсцы  $13^a$ , ндратьсци  $5^b$ , павтьсцън  $97^b$ , купрысцын, курниънсцин  $3^a$ , aber нюденстин  $28^a$ , вефесьстин  $17^b$ , ндавтьстин  $21^b$ , тежьстин  $19^b$ . Von паска für  $\pi$ άσχα hat man пасцъ  $3^b$ .

Neben BAAACTA liest man 43 a BAACCTA, das würde eventuell einen Serbismus, in der Aussprache BAAACTA ergeben, wenn es nicht vielmehr ein Schreibfehler ist.

Merkwürdig ist die Neigung des Schreibers, das griechische  $\xi$  durch slawisches кҳ, nicht кс, auszudrücken, weil bei dieser Lautgruppe der zweite Buchstabe so geschweift aussieht wie das übliche ҳ: алекҳаньдрънниь 15 b, алекҳандрьскь 31 a, алекҳаньдрьсцъ 33 b, алекҳандра, алекҳандрь 17 b, филикҳь, филыкҳь, пиликҳь 27 a, филикҳомь 28 a, aber филиксе 26 a; das einfache ҳ kommt auch vor: алеҳендрь 143 b, алеҳандрь 152 b.

In keinem Punkt zeigt sich der Text dieses Apostolus so willkürlich abweichend von dem Original wie in der lautlichen Wiedergabe der Eigennamen, wo namentlich φ und π, φ und π sehr gern verwechselt werden: für ἀνθύπατος liest man антнфата 5 °, антнфатомь ib., антнфатоу 15 °, анфинати 17 °, aber антнпать 5 °; Πόπλιος lautet Ποφαнн und Ποφαιμεδος 33 °, Άρεοπαγίτης ist zu αρεοφαιζτε geworden 14 °, Παμφυλία ergab Φαμωπηλημικός 31 °, doch παμφηλιμέ 5 °, παμφηλημέ 10 °, παμω

филию  $8^a$ ; aus Поутихо́с wurde Фонтънина  $14^b$ , aus Фриую вы Проугин 33 b, doch ist diese Lesart falsch, im Griechischen steht είς Ρήγιον, an richtiger Stelle liest man κι Φρογγιιο act. 16. 6, 18. 23. Für Φήλιξ wird neben Φηληκχι auch 27 a Πηληκχι geschrieben und acc. Περσίδα lautet Φερκιμον 76 b. Für Τρύφαιναν καὶ Τρυσώσαν lesen wir Τροπειιο η Τροφείου 76 b. Von Φίλιπποι lesen wir neben Филипы 10 b noch w Пилифь 18 a und вь Пили-ΦΗCENE 136 b. Für Έπαινετόν steht 95 a Fedenta und für Όλυμπαν ΟλΗΜΕΦΑΝΑ 76 b, für Σαμψών w.. CAΜΕΦΟΝΤΕ 166 b, für Τρόφιμον Тропны 153°. Sogar in einem slawischen Ausdruck lesen wir φ statt π: εδ ερδτοφέχο (ἐν σπηλαίοις, hebr. 11. 38) 167 a, η wco-ΦοΜЬ (καὶ ὑσσώπου, hebr. 9. 19). Statt τ findet man unrichtig \* geschrieben in Hoanhe 14b, Dopoonators 96b, Энмотенмь 98a, Тнол 99°, Тнол 152°, dagegen für Адухи hat man 13° до антниь, вь антнитуь und 14° w аноннь, 137 в вь аньонитухь; für Άθηγαῖος: Ατηνική, Ατηνική 13 b. Auch Σαύλος lautet nicht nur Cayab 4<sup>b</sup>, sondern auch Caboyab act. 13, 1 (5 a). Σέργιος lautet volkstümlich Cpara, Cparema 5 .

Aus den aufgestellten Beispielen ist ersichtlich, daß der Schreiber o und n, o und T für lautlich gleichwertig hielt. Auf die sonstigen Verunstaltungen der Eigennamen braucht man nicht einzugehen, nur für Κόρινθος soll die sehr übliche Schreibweise Kopenos angeführt werden: 14 Kopens os, 15 b. 97 a BE KOPENO'S und auf den Kolumnentiteln der beiden Briefe steht fast immer кь коре. Doch auch die richtige Schreibart kommt vor: вы коринов 77 а, вы кориньов 98 в, кориньтый 102 в, тоонновнь 14°. Das Wort απροβυστία blieb dann und wann unübersetzt, wird dann gleichmäßig wiedergegeben durch AKPOBLствика. Übersetzt durch обръдание findet man es häufig, z. В. in mat. act. 11. 3 (2b), rom. 4. 11 (6lb), I cor. 7. 19 (83b), gal. 2. 7 (112 a), 5. 6 (116 a), 6. 15 (118 a); unübersetzt: akpoblствина rom. 2. 25. 26. 27 (60°), rom. 3. 30 (61°), акровьсть вин  $2.\,\,26\,\,(60^{\,\mathrm{a}})$ , акровьствніе, акровьствни  $\mathrm{rom}.\,\,4.\,\,10.\,\,11\,\,(61^{\,\mathrm{b}})$ , акровьсцен въръ гот. 4. 12 (62 °), кь акровьствию I сог. 7. 18 (83 °).

## XII.

Sonst ist über die in diesem Apostolus enthaltene kirchenslawische Sprache kaum möglich etwas besonderes zu sagen, da er sehr flüchtig geschrieben ist, vielen Schreibfehlern breiten Raum läßt und Altüberliefertes mit jungen Erscheinungen durcheinander mischt. Einige wenige Konzessionen an die gleichzeitige Volkssprache können konstatiert werden, so 160 b (hebr. 8. 7) ογτορομογ (δευτέρας) oder 129 a ογже ογζελι ιεςμι (phil. 3. 12, έλαβον), die übliche Übersetzung ist πριιεχь šiš., ebenso 169 b оу въкы въкомь und vielleicht auch оусыновление 68 ° (rom. 9.4), 118 b (ephes. 1. 5) neben dem sonst vorkommenden bechnickennie, auch gal. 4. 5 liest man оусыненне 115 а, auch šiš. läßt оусыненне und Beceineuhie abwechseln, ebenso christin. Sicherer ist als volkstümliche Sprachform anzusetzen: 1. pers. pl. ιαμο (φάγωμεν) 85 a und ib. въмо, ebenso 51 b, ferner in ыдимь и пимо 95 a. Neben der alten Form въсн steht einmal 83 b: что бо въшн. Von diesem Verbum mag erwähnt werden, daß man es in der 1. pers. sing. fast immer EEAE schreibt (19 b. 30 b. 66 a. 75 b. 77 b. 109 a. 127 a. 130 b. 149 a), auch Beat 126 b und cet (d. h. cetat) 80 a, dafür in der 1. pers. plur. въмь und kein въмы, während юмы und нмамы, das erste immer, das zweite häufig, nachzuweisen sind: нмамы 49 b. 62 b. 89 a. 99 b, нмамн 49 b, daneben нмамь 71<sup>b</sup>. 74<sup>b</sup>. 79<sup>a</sup>. 85<sup>b</sup>. 100<sup>b</sup>. 101<sup>a</sup>. 112<sup>a</sup>. 117<sup>b</sup>. 118<sup>b</sup>. 120<sup>b</sup>. 121<sup>a</sup>.

Unter den archaistischen Formen sind bei der Vorliebe des Schreibers für die Doppelsetzung der Vokale keine anderen ganz zuverlässigen Belege vorhanden bis auf die Endung -ааго im Gen. sing. der Adjektiva. Diese ist so regelmäßig, daß man darin eine bewußte Anwendung des Schreibers voraussetzen darf, so: нарнцаюмааго 4<sup>b</sup>, раскопанааго 9°, гредоущааго 16°, црквнааго 17°, прывааго 19°, великааго 56°, въчнааго 59°, праведнааго 39°, бордоущааго ib., моужьскааго 65°, гръховнааго 66°, живааго 68°, далаго 71°, арагааго 39°, вединочедааго 115°, ароужнааго 87°, ветьхааго 100°, выскрещааго 62° usw., selbst тоужааго 73°. Doch vereinzelt findet man -аго: четврытаго

 $1^{\rm b}$ , наренаго  $3^{\rm a}$ , aber нарицаемааго und наринаемаго  $10^{\rm a}$ , слывинаго  $29^{\rm b}$ . Es scheint nur ein Schreibversehen zu sein  $63^{\rm a}$ : да багого (für багааго). Nicht so regelmäßig ist die Endung-аахь beim Imperfekt. Man vgl. стръжаахоу  $3^{\rm b}$ , нешставабахоу  $17^{\rm a}$ , вълбахоу  $17^{\rm b}$ , слышаахоу  $2^{\rm a}$ , приношаахоу  $28^{\rm b}$ , рааобаахоу се  $6^{\rm b}$ , славаахоу  $6^{\rm b}$ , непыневаахь ib., гонаахь  $94^{\rm a}$ , пръххоу се  $2^{\rm b}$ , ниваше  $3^{\rm b}$ , аber швынаваше  $29^{\rm a}$ , прилагахь  $29^{\rm b}$ , нижахь ib., гонахь ib.  $111^{\rm b}$ , гонаше  $116^{\rm a}$ , величаше се  $16^{\rm b}$ , съжигахоу ib., любанаше  $128^{\rm b}$ , въробахоу  $6^{\rm b}$ , славанахоу  $3^{\rm a}$ , растъвше и крынаше се ib., лицемъраше се  $112^{\rm b}$ , оутъщаще  $3^{\rm a}$ , молахоу  $17^{\rm b}$ .  $27^{\rm b}$ , нальше  $112^{\rm b}$ , скакаше и хожаще  $7^{\rm a}$ , двахоу ib., оучахоу  $8^{\rm a}$ , вольше, проповъвааховъ  $10^{\rm a}$ .

Dem Dativ der gewöhnlichen Adjektiva auf -омоу entspricht nur bei den Partizipien die Form auf -цюумоу (-цюмоу), -шоумоу (auch -оуоумоу): дающоумоу 105°, съющоумоу 106°, глю-цюумоу 110°, дълающюмоу 61°, надоущюмоу 74°, творецюмоу, стоющюмоу 23°.

So ist auch im Lokal die übliche Form auf -кмь: ненспокъльнымы даръ 106 , dagegen als seltene Ausnahme вы сънтыцъ кинживыемь 163 , w выданеленныемь 118 .

Einzelne Abweichungen von der alten Überlieferung sind für ein Denkmal des 13.—14. Jahrhunderts wenig auffallend. Z. В. statt рабынн lautet Nom. рабына 4° (d. h. рабына), act. 12. 13 (šiš. -нн), vielleicht auch гръльный als Schreibversehen für гръльный I io. 2. 16 (50°); кнедь wird hart dekliniert, daher Dativ кнедоу 24°, Instr. pl. съ кнеды свонми 7°; von моужь liest man Lok. sing. живъмъ моужъ, dagegen Instr. plur. съ моужьмы 82° (neben съ моужн); auch von лице findet man Lokal о лицъ 99°. 100°. Von воль lautet Lok. plur. w волоук 85°, von съме doch wohl aus Versehen съменеви 95°. Act. 13. 10 lautet der Vokativ von сынь nicht сыне, wie šiš. hilf., sondern сию, d. h. сыноу 5°, doch hebr. 12. 5 сне мон (167°). Sehr beliebt sind die Nom. plur. auf -не von einer bestimmten Wortgruppe: коумирослоужителние 82°. 87°, слоужителние 72°. 108°, рьвинтелню 43°, рьвинтелние 92°, оучителние 37°. 91°,

свъльтелне 2°. 94°, подражателне 129°, natürlich auch моужне 2° (häufiger jedoch моужн oder selbst моужы), стражне 3°. Wenn man dem Text mehr trauen dürfte, würde man für den Dat. plur. einen hübschen Beleg in макслонамь 105° (statt макслонамомь) konstatieren müssen (II cor. 9. 2). Dagegen ist man gar nicht entzückt über den Imperativ wuhrtete 81°. Für die berechtigte Dualform жнховь II cor. 1. 12 haben die übrigen Denkmäler die Pluralform жнхомь.

Das Pronomen кын—кана—кон erfährt auch allerlei Entgleisungen gegenüber der alten Überlieferung. Neben кана, z. В. кана мьдаа 86°, кана честь 103°, lesen wir 83° конажо (sc. жена) свон моужь да нмать, statt коую findet man 92° кою und 95° конмь же тъломь. Das sind Belege für die moderne serbische Deklination.

Endlich soll noch ein Merkmal der sekundären Sprachentwicklung bei der Bildung der Partizipien auf -AND, -GND hervorgehoben werden, das darin besteht, daß man von der einfachen Partizipialform auf -AND, -end durch ein angehängtes Suffix -bnb eine neue, mehr im adjektivischen Fahrwasser sich bewegende Bildung schafft, in folgender Weise: выданцаннемь пенугланынымь 67 b, auch šiš. вьудыханин ненуглаголаныными (rom. 8. 26, aber christ. нендпланимн), ненднеканыны соуди 71° (šiš. пендисканы), daneben šiš. ненсавлованьный почти, aber mat. ненсаталованы, данынын 49°. 71°. 77°. 79°. 149°, даныноую 75°, даньнюю  $104^{a}$ , даньнимь  $62^{b}$ , даньномоу  $132^{a}$ , doch данню (für 'даныю) 120 b. 121 a (in šiš. immer in einfacher Partizipform), набраньнааго 76 в, набраньнынмь 40 в, набраньный 54 в, ндбраньные 67 b, ндбраньинми 147 a, ндбраньню 42 a, seltener ндбранни  $134^{\rm a}$ , нубраннув  $150^{\rm a}$ , нубрание  $54^{\rm b}$  (bei diesem Ausdruck hat šiš. die Neubildung mit dem Suffix -ын). Vgl. auch нераскањивно 153 b, непокањивно содоу 59 a, сложьствованьна 99 b. Gewöhnlich findet dieser Fall der sekundären Bildung bei der negativen Ausdrucksweise statt, also bei Zusammensetzungen mit με- oder εεζ-, griechisch ά-, wobei als Vorbild solche Adjektive vorschweben konnten wie ведродьнь, ведгрышьнь, вединстынь, Бедбожьнь, бедбольнь, бесплольнь, непорочьнь, нескврыныв, неплольнь, невьдераньнь, непръмъньнь usw.

# Zweiter Abschnitt. Textkritisches.

T.

Es ist schon längst seit Dobrowskys Zeiten bekannt, daß die slawische Übersetzung des Neuen Testamentes auf der byzantinischen Redaktion des griechischen Textes beruht. Dennoch hat niemand bis jetzt den Text des Apostolus, d. h. die Apostelgeschichte, die Katholischen und die Paulinischen Briefe in dieser Richtung genau geprüft, wenn auch in den Ausgaben Voskresenskijs viel diesbezügliches Material vorliegt. Doch sein Standpunkt war ein anderer, vor allem dahin gerichtet, um unter den so überaus zahlreichen slawischen Apostolustexten den Charakter der ältesten Textgestalt festzustellen und zu zeigen, wie die späteren Redaktionen von der ältesten Überlieferung abweichen. Allerdings ist für das Fortleben der altkirchenslawischen Übersetzung auch die Aufklärung nach dieser Richtung sehr wichtig. Doch mir scheint noch näher zu liegen zuerst die Frage, zu welcher griechischer Vorlage sich die älteste Textüberlieferung der slawischen Übersetzung bekennt. Und diese Frage wurde auch von Voskresenskij bei seite gelassen. Außerdem berücksichtigte er bei seinen Forschungen den Text der Actus Apostolorum gar nicht. In seinen Ausgaben nahm er von den Paulinischen Briefen den Ausgangspunkt. Der Ausfüllung dieser Lücke möchte ich mich zuwenden, und zwar in der Weise, daß auf Grundlage der großen Tischendorfschen Ausgabe des Neuen Testamentes (8. Auflage, 1872, Band II) der Text der slawischen Übersetzung auf Grund der ältesten Handschriften mit dem griechischen einer vergleichenden Prüfung unterzogen wird. Allerdings wird dabei nicht auf jede Kleinigkeit Rücksicht genommen; griechische Textdifferenzen, die für den slawischen Übersetzer irrelevant sind, kommen natürlich nicht in Betracht. Auch die Abweichungen in der Wortfolge werden zunächst außer acht gelassen. die bedeutenderen Abweichungen, in denen sich eine bestimmte Anlehnung an diesen oder jenen griechischen Text abspiegelt,

die zum Teil in Zusätzen oder Auslassungen besteht, sollen hier zur Sprache kommen. Dabei wird es sich ergeben, nach der besagten Ausgabe Tischendorfs, daß die slawische Übersetzung des Apostolus auf Grund der ältesten slawischen Texte. abweichend von den bei Tischendorf in seine Textausgabe aufgenommenen Lesarten, gewöhnlich derjenigen Rezension oder Redaktion der griechischen Vorlage den Vorzug gibt, die in seinem kritischen Apparat unter dem Zeichen sals Lesart der Ausgaben von Robert Stephanus aus dem Jahre 1550 und der Editio Elzeviriana vom Jahre 1624 zitiert wird. Wie gesagt, nicht bezüglich aller bei Tischendorf verzeichneten Abweichungen des 5 gegenüber seinen in den Text aufgenommenen Lesarten soll die Abspiegelung der slawischen Übersetzung berücksichtigt und aufgezählt werden, sondern nur die wichtigeren. d. h. solche, wo die slawische Übersetzung, frei von jeder Zufälligkeit, sicher, unzweideutig und genau die Beschaffenheit der griechischen Vorlage wiedergibt, wo Willkürlichkeiten oder Zufälligkeiten ganz ausgeschlossen sind. Zu diesem Zwecke werden, um ja sicher vorzugehen, nicht nur die Lesarten des Matica-Apostolus herangezogen, sondern auch der Kodex Šišatovacensis und Christinopolitanus sollen vollauf mitberücksichtigt werden und nur dort, wo die volle Übereinstimmung dieser drei Texte konstatiert werden kann, wird man daraus den sicheren Schluß ziehen dürfen, daß man bei der herangezogenen Lesart wirklich mit der ursprünglichen Textgestalt der slawischen Übersetzung zu tun hat. Ich beschränke mich dabei auf den erhaltenen Umfang des Matica-Apostolus und bemerke, daß die mit vl. oder add. hinzugefügten griechischen Lesarten zunächst immer nach s zitiert werden. Wo zum Texte mat. einfach šiš. und christ. hinzugefügt wird, das ist so zu verstehen, daß die Übereinstimmung aller drei Texte in lexikalischer und zumeist auch grammatischer Hinsicht stattfindet, orthographisch jedoch die einzelnen auch verschieden sein können und auch sein müssen, zumal der Text des Christinopolitanus der (süd-)russischen, mat. und šiš. der serbischen Redaktion angehört. Das Zeichen () bei šiš, bedeutet, daß der

betreffende Text daselbst nicht vorhanden ist. Die Kürzungen christ. sis sind selbstverständlich, hv. bedeutet das von Daničić in Starine III mitgeteilte Variantenmaterial; hilf. bei christ. bezeichnet die durch einen Text der Hilferdingschen Sammlung gemachte Ergänzung des Christinopolitanus; vl. ist Kürzung für varians lectio, add. bedeutet additamentum, d. h. Zusatz.

Aet. 10. 19: ζητούντες : vl. ζητούσι : ниинть mat. 1 °, id. christ. hv., šiš.  $\emptyset$ .

- 10. 30: ἤμην: add. νηστεύων: ποετε εε ετχε mat. 1  $^{\text{h}}$ , ετχε ποετε εε šiš. christ.-hilf. ib. τὴν ἐνάτην: add. ἄραν: βε λεβετογιο γολείνιο mat. 1  $^{\text{h}}$ .  $\overline{\phantom{a}}$ . Γολείνιο mat. 1  $^{\text{h}}$ .  $\overline{\phantom{a}}$ . Γολείνιος christ.-hilf. hv., βε λέβετειμ μαςε šiš.
- 10. 32: παρὰ διάλασσαν: vl. add. ες παραγενόμενος λαλήσει σοι: при мори иже пришь оучить те mat. 1<sup>b</sup>, id. šiš. christ.-hilf. (илоучить те). Das Verbum оучить oder илоучить ist für λαλήσει nicht genaue Übersetzung.
- 10. 39: май ұрызіқ : vl. add. ворыя : н мы несмы mat.  $2^a$ , id. christ.-hilf.. н мын несмы šіх.
- 11. 13:  $\mathrm{sig}$  'І $\mathrm{\acute{e}\pi\pi\eta\nu}$ : vl. add. ἄνδρας: пошлы вь Шпь моуже mat. 2", послн вь Нопь мУжн christ.-hilf.,  $\mathrm{\check{s}i\check{s}}$ . Ø, пошли вь Нопь моужы hv.
- 11. 20: ἐλθόντες : vl. εἰσελθόντες : κκιιίκων mat. 3 °, šiš. christ.-hilf. hv.
- 11. 25: ἐξῆλθεν δὰ εἰς Ταρσόν: vl. add. ὁ Βαρνάβας: нднан (sic!) же Карнака вь Тарась mat. За, нднае же вь Фарьсь Карьнака šiš. christ.-hilf.
- 11. 28: Клаидіои : vl. add. хаіоарод : при Клавдин кесарт mat.  $3^{\,\mathrm{b}}$ . šiš., при Клавьдин цри christ.-hilf. hv.
- 12. 13: адтой : vl. Петрои : тлькноувшоу же Петроу mat.  $4^*$ . christ.-hilf., тльк. ж. Петровн šiš.
- 12. 20: ην δὲ : vl. add. ὁ Ἡρώδης :  $\mathbf{F}$  ε κε Ηρολί mat.  $\mathbf{4}^{\text{h}}$ . christ.-hilf. hv., šiš.  $\mathbf{\emptyset}$ .

- 13. 14: ἐλθόντες : vl. εἰσελθόντες : κωίθωια mat. 5 b. šiš. christ.-hilf.
- 13. 40:  $\mu \dot{\eta}$  ਵੇਸ਼ਵੰਨ $\theta \dot{\eta}$ : vl. add. ਵੇ $\dot{\phi}$   $\dot{\nu} \mu \dot{\alpha} \dot{\zeta}$ : да не придеть на вы mat. 6 °, на вы christ,-hilf. hv., šiš.  $\mathcal{O}$ .
- 13. 44: τὸν λόγον τοῦ χυρίου : vl. τοῦ θεοῦ : cλοκειε εжны mat.  $6^{\rm a}$ . christ.-hilf. hv., šiš.  $\theta$ .
  - 14. 17: χαρδίας ύμων: vl. ήμων: φημα πατ. 7 b. christ. šiš.
- 14. 28 : διέτριβον δὲ : vl. add. ἐχεῖ : πρωσωίστα жε του mat. 8 °. christ. hv., šiš. Ø.
- 15.16: хатеотрание́уа: vl. хатеохание́уа: раскопанавго  $\max$ .  $9^{\circ}$ , раскопана christ., šiš. Ø, раскопанав  $\ln v$ .
- 15. 24: τὰς ψυχὰς ὑμῶν: vl. add. λέγοντες περιτέμνεσθαι καὶ τηρεῖν τὸν νόμον: Αιμε βλιμε, γλιθιμε ωβριέζατη το η κλιθιτη ζακθηματι. 9  $^{\rm b}$ . hv. christ. (add. Μοςεθκά), šiš. Ø.
- 15. 33: πρὸς τοὺς ἀποστείλαντας αὐτούς : vl. ἀποστόλους : κι Απλικι mat. 9  $^{\rm b}$ . hv. christ., šiš. Ø.
- 15. 34: Tischendorf verlegt in den kritischen Kommentar den ganzen Vers: ἔδοξε δὲ τῷ Σίλα ἐπιμεῖναι αὐτοῦ: ΗζκολΗ κε τε Chate πρωκετη του mat. 10 a, christ.-hilf. hv., šiš. Ø.
- 16. 13: ἔξω τῆς πύλης : vl. πόλεως : ηζημεμι βινι ηζ  $\mathring{\rho}$ α mat.  $10^{\,\mathrm{h}}$ . hv., ηζημοχοβή ηζ Γραμα βανα christ., šiš. Ø.
- $17.\ 5:\ \zeta\eta\lambda\omega\sigma\alpha$ итеς де ci (: vl. add. джендойитеς) `Іоодайсі : выдревновавше протнвльющен се нюлен  $mat.\ 12^{\,b},\$  выдревновавьше же протнвлыющен се нюлен  $\dot{s}$ ів., выдарьвыйовавыше же протнвлыющин сы нюлен  $\dot{s}$ ів., раздарьвыйовавыше же протнвлыющин сы нюлен  $\dot{s}$ ів.
- 18. 5: συνείχετο τῷ λόγφ ὁ Παῦλος: vl. τῷ πνεύματι: wapbmaile axomb Παζαδ mat. 14<sup>b</sup>, τογκαιμετα axmb Παβαλα christ., τογκαιμε a. Π. hv., šiš. Ø. In der Übersetzung des Verbums συνέχεσθαι ist keine Übereinstimmung, in mat. fehlt nach wapbmaile das Wörtchen ce, sonst ist одръжать се der übliche Ausdruck für συνέχεσθαι.
- 18. 17: ἐπιλαβόμενοι δὲ πάντες (: vl. add. οἱ ελληνες) Σωσθένην: ιемьше же н сн (всн) нелнны Состена mat.~15 , нмыше же всн елнивн Состена christ.-hilf. hv., šiš.  $\emptyset$ .
- 18. 21: ἀλλὰ ἀποταξάμενος καὶ εἰπών : vl. ἀπετάξατο αὐτοῖς, εἰπών : und jetzt folgt δεῖ με πάντως τὴν έρρτὴν τὴν ἐρχομένην ποιῆσαι εἰς

Терособлоря,  $\pi$ айлу де дуахарфы: нь трече се нмь рекь тако побысть мн вы нетиню праданнкь сытворити грелющен вы Герамь, накы же выдвратити се mat. 15 °, . . . всаки грелоуци прадавинкь створити вы Срсамь, паки же выдвращоу се christ.-hilf. hv., хіх.  $\mathcal O$ , выдвращоу се ist richtiger als выдвратити се.

- 20.1: μεταπεμψάμενος : vl. προσκαλεσάμενος : πρηγκλικ mat.  $18^{*}$ . christ. hv. šiš. Ø.
- 20. 3: γνώμης: vl. γνώμη: εω εολιλ ιετο mat. 18 a. christ., šiš. 0, εω εολειο εμογ hv.
- 20.4: συνείπετο δὲ αὐτῷ: vl. add. μέχρι τῆς Ἀσίας: с инм же н до Асне наваше mat.  $18^{\circ}$ , съ инмь же ндаше до Асне christ., šiš.  $\emptyset$ , с инмь же нде до Асые hv.
- 20.7: συνηγμένων ήμῶν : vl. τῶν μαθητῶν : сьбраном же соущимь оученнкомь mat.  $18^{\circ}$ . christ. hv., сьбраномь соущемь оученикомь šiš.
- 20. 8: ἦμεν συνηγμένοι: vl. ἦσαν σ.: επαχου сьвранн mat. 18 h, šiš., christ. ΕΑΧΟΜΆ СΆΒΑΡΑΗΗ, so auch hv. Hier weicht also christ. und hv. ab und befolgt die andere Lesart.
- $20.\,15:\,$  tỷ δὲ ἐχομένη:  $vl.\,$  καὶ μείναντες ἐν Τρωγυλλίω τἢ ἐχομένη:  $tl.\,$  τὰ και τρωγυλλίω τἢ ἐχομένη:  $tl.\,$  τὰ και τρωγυλλίω τἢ ἐχοκόνη:  $tl.\,$  τὰ και τρωγυλλικ, και αρογυλικ...  $tl.\,$  και τρωγυλλικ, και αρογυλικ...  $tl.\,$  και  $tl.\,$  και  $tl.\,$  και  $tl.\,$  και αρογυλικ...  $tl.\,$  και  $tl.\,$
- $20.\ 19$ : хай дахро́шу ; хай толдый д. ; н многамн сльдамн mat. 19  $^{\rm a}$ . šiš. christ.
- 20.24: οὐδενὸς λόγου ποιούμαι τῆν ψυχὴν τιμίαν ἐμαυτῷ : vl. οὐδενὸς λόγου ποιούμαι οὐδὲ ἔχω τὴν ψυχήν μου τιμίαν ἐμαυτῷ : uh heath may жe chosece tropio ii we hamma alio mod частаніо cest mat.  $19^a$ , so auch christ.; ii w heathoma жe chosece tropio ii we hamma aoyiie moice частаны cest šiš.
- 20.25: την βασιλείαν : vl. add. τοῦ θεοῦ : μαρωτεικ ενжικ šiš. christ., mat.  $\emptyset$ .
- 20.28: τοῦ χυρίου: vl. τοῦ χυρίου καὶ θεοῦ (Tischendorf nach Gb.): Γὰ Η Γὰ mat. 19 b. christ., dagegen Γοιπολά κογά šiš. In der 5-Ausgabe steht nur τοῦ θεοῦ.
- 20.~32: παρατίθεμαι ὑμᾶς : vl. add. ἀδελφοί : πρημαιο κα κρατικέ mat.  $10^{\,\rm h}$ . hv., κρατικέ πρημαιο κω šiš. christ.

- 21. 5. 6: ἐπὶ τὸν αἰγιαλὸν προσευζάμενοι ἀπησπασάμεθα: vl. προσηυξάμεθα καὶ ἀσπασάμενοι: πρι μορι πομοληχομό σε η μελοβακόμε mat. 20°, πομοληχομά σα πρη μορη η λογαζακώμε christ., πρη μορη πομοληχομό σε η λογαζακόμε hv., šiš. β; der Ausdruck λογαζατη gibt das griech. φιλέω wieder, nicht ἀσπάζεσθαι.
- 21. 13: τότε ἀπεκρίθη ὁ Παϋλος καὶ εἶπεν: vl. läßt weg καὶ εἶπεν: Ψετιμικε κε Παγλι mat. 20 h, η ωτετιμικτα (sic) Πλειλα christ., šiš. Ø, Ψετιμικε Πακλι hv.
- $\frac{22.\ 16:\ τὸ ἔγομα αὐτοῦ: vl. τ. ο. τοῦ χυρίου (add. Ἰησοῦ): ΗΜε <math>\overline{\text{Γα}}$   $\overline{\text{Ica}}$  mat. 23 °. christ. hv., šiš.  $\emptyset$ .
- $22.\ 20:$ хай συνευδοχών : vl. add.  $\tau \tilde{\eta}$  άναιρέσει αὐτοῦ : наоущан на оубынство нго mat. 23 °. christ., šiš. Ø, пооущае на оубыство hv.
- 22. 30: ёхибеч айто́ч: vl. add. а̀то̀ то́ч бебрю́ч: радарышн н  $\overline{w}$  оуды mat. 23  $^{\rm b}$ . christ., радарышь  $\overline{w}$  оуды hv.
- 23. 9: ἢ ἄγγελος: vl. add. μὴ Φεομάχωμεν: нан ангаь не воудемь вговорьци mat. 24 h, нан ангах не воудеми воворци christ., šiš. ohne den Zusatz, also in diesem Falle keine Übereinstimmung.
- 23. 11:  $\vartheta$ а́роєї : vl. add. Пай $\lambda$ є : дрьдан Пау $\lambda$ є mat. 24  $^{\rm b}$ , дрьдан Пав $\lambda$ є šiš. christ.
- 23. 12: оі Ἰондаїої: vl. тічёς той Ἰондаїой : нетерн w нюлен mat. 24 в. hv., нъцин w нюлен christ., šiš. Ø, das Wörtchen ютерн gegenüber мъщин klingt altertümlicher.
- 23. 15: ὅπως καταγάγη: vl. ὁπ. αὕριον κατ.: ιακό αλ ουτρική εκέλετη mat.  $24^{\text{p}}$ . hv., ιακό αλ ουτρική εκέλετη-η christ., šiš. Ø, überall wird αὕριον berücksichtigt.
- 23. 30: εἰς τὸν ἄνδρα ἔσεσθιαι ἐξ αὐτῶν : vl. εἰς τ. α. μέλλειν ἔσεσθιαι : (εκπογ) на мογжа χοτειμю бытн mat.  $25^{\text{h}}$ . christ., κοκογ на м. χοτειμα hv., šiš.  $\emptyset$ . Ib. ἐπὶ σοῦ : vl. add. τὰ πρὸς αὐτὸν ἔρρωσο : πρῶ τοδον нань ˙ ζραβι δογλι mat.  $25^{\text{h}}$ , нань πρικά τοδον ˙ ελαραβί δογλη christ. hv., šiš.  $\emptyset$ .
- 23. 34: ἀναγνοὺς δέ: vl. add. ὁ ἡγεμών : προчьть жε воїєвода mat. 25  $^{\rm b}$ . christ. hv., šiš. Ø.
- $23.\ 35$ : хедейсаς : vl. ехе́дейсе́ те : н поведъ mat.  $25^{\rm b}$ , поведъ же christ., поведъв же hv., šiš. Ø.

- 24. 6. 7. 8: Tischendorf v. 6 εκρατήσαμεν, das weitere ausgelassen bis 8: παρ' οἱ ευνήση; die ausgelassenen Worte lauten (nach  $\varsigma$ ): καὶ κατὰ τὸν ἡμέτερον νόμον ἦθ-ελήσαμεν κρίνειν, v. 7 Παρελθών δὲ Αυσίας ὁ χιλίαρχος μετὰ πολλῆς βίας ἐκ τῶν χειρῶν ἡμῶν ἀπήγαγε. 8 Κελεύσας τοὺς κατηγόρους αὐτοῦ ἔρχεσθαι ἐπί σε : ιεγοκε μ ιεχομь μπο ζακοιμο μαιμέμου κεςνοτεχομь σουλημτι ιέμου, πρημιώ κε Αιθομά τισουμμικό το μπογοίο μισκείο ώκελε μ ω ρουκό μαιμέχο, ποκελτεδι γλισμικό μαιιδ πρητή κ τέπε mat.  $26^{\, \text{m}}$ , ιεγοκε μ ιαχομά μ πο ζ. μ. κασχοτεχομά ε. ιέμου, πρημιώλα κε λ. τάις, σα μαιμόγοιο μουκέιο ώκ. μ μζ-λ-ρουκά μ ποκελ μ γλ. πλιδιό πος christ., šiš.  $\theta$ , hv. gleich den übrigen, schreibt aber εςομό statt ιεχομό.
- $24.\,10$ : องังง์นุพร : vl. องังงนุต์ระควง : พืงสุดภาษาย mat.  $26^{\,\mathrm{h}}$ . christ., siš.  $\emptyset$ , ражие hv.
- $24.\ 15$ : μέλλειν ἔσεσθαι: vl. add. νεκρῶν: хотещен вытн мртвымь mat.  $26^{\,\mathrm{b}}$ . hv., х. в. мьртвых christ., šiš.  $\emptyset$ .

- 25. 7: πολλὰ καὶ βαρέα αἰτιώματα καταφέροντες: vl. add. κατὰ τοῦ Παύλου: μησικι τοιμικι βημικ βαλληταίσμε μα Παγλα mat.  $27^{\rm h}$ , μησικι μα ταμκκί βημικ πρημοσμικ μα Παβλα christ., κίκ.  $\theta$ , μησικ κα μα τομικω βημικ τλομικ hv.
- 25. 8: Παύλου ἀπολογουμένου: vl. ἀπολ. αὐτοῦ: Ѿετιμακαινιμέ ιεμογ mat. 27 b. christ., šiš. Ø, Ѿεειμαιοιμογ ειωγ hv.
- 25.16: χαρίζεσθαί τινα ἄνθρωπον : vl. add. εἰς ἀπώλειαν : ΑλΙΑΤΗ ΙΕΑΗΠΟΓΟ ЧΑΒΚΑ ΗΑ ΠΟΓЫБЪΛЬ mat.  $28^{\rm a}$ , ΑλΙΑΤΗ ΊΛΕΚΑ ΠΗΙΕΑΗΝΟΓΟ ΝΑ ΠΟΓΧΙΕЪΛЬ christ., šiš. Ø.
- 25.~18: ὧν ἐγὼ ὑπενόουν πονηράν : vl. ausgelassen πονηράν :  $^{1}$  Ηχже непыμεваахь αζь mat. 28  $^{1}$ . christ., šiš. Ø, ausgelassen ist also λογκαβωςτεο.

- 25. 25: κατελαβόμην : vl. καταλαβόμενος : ραζογμπκω mat. 28  $^{\rm h}$ . hv. christ., šiš. Ø.
- 26. 12: καὶ ἐπιτροπῆς τῆς τῶν ἀρχιερέων : vl. τῆς παρὰ τῶν ἀρχ. : Η Ποβελτημιεμε ιέκε  $\overline{w}$  αρχημέρτη mat.  $29^{\text{h}}$ . Šiš. christ.
- 26. 28: χριστιανὸν ποιῆσαι : vl. γενέσθαι : κρτημαιημιο бытн mat. 30  $^{\text{b}}$ , χρίστημαιημος бъιτη christ., šiš. Ø.
- 26. 29: δ δε Παϋλος: vl. add. εἶπεν: Παγλι κε ρε mat. 30 h, Πακιλά κε ρεчε christ., šiš. Ø.
- $26.\ 30:\$  dyésth: v1. xaì tasta eìróntos autos dyésth: h ce pekbeug emby bendy besta mat. 30 ". christ., šiš. Ø, свіні рекьшоу емby besta hv.
- 27. 14: εὐραχύλων: vl. εὐραχλύδων: ιεκροκληλοιι mat. 31<sup>b</sup>. šiš., χαπαλωνα ογγαλωναικ christ. Diese Übersetzung ist offenbar sekundär.
- 27. 29: ἐκπέσωμεν: vl. ἐκπέσωσιν: Ѿπλλεμь mat. 32°. šiš. christ. Hier ist die slaw. Übersetzung in Übereinstimmung nicht mit ς, sondern mit der älteren Lesart.
- 27.~34: מֿתסאָפּזֹדמו : על. הפּספּזֹדמו : יול. הפּספּזֹדמו : יול. אַנדי  $^{\mathrm{max.6Tb}}$  mat. 32 יול. אַנדי christ.
- 27. 41: ὑπὸ τῆς βίας: vl. add. τῶν χυμάτων: Ѿ нюж̂є влынынне mat. 32 °, Ѿ нοужає влынь šiš., нοужею вилии christ. Syntaktisch auseinandergehend, im Wortlaute gleich, nur hv. schreibt Ѿ выдь вльныхь.
- $28.\ 16$ : ἐπετράπη τῷ Παύλῳ μένειν καθ' ἑαυτόν : vl. ὁ ἑκατόνταρχος παρέδωκε τοὺς δεσμίους τῷ στρατοπεδάρχη, τῷ δὲ Παύλῳ ἐπετράπη μένειν : сьтьинкь ογжинкы пръда воюводъ, а Павлови повельно εω w себъ жити mat.  $34^{\,\mathrm{n}}$ , с. пръдаваще оудынкы в. а П. п. в. w себъ жити šiš., с. пръдасть 8жынки воеводъ, а Павлоу п. б. о себъ ж. christ.-hilf., пръдасть 9жинкы hv.
- 28. 29: Dieser Vers ist bei Tischendorf ausgelassen, er lautet so: καὶ ταῦτα αὐτοῦ εἰπόντος ἀπῆλθον οἱ Ἰουδαῖοι πολλὴν ἔχοντες ἐν ἑαυτοῖς συζήτησιν: Η τε ρεκιμού ιεμού ωντημοιμε πολεμ μοιοι πολυμε

вь себъ стеданне mat. 35°. christ., и се рекьшоу штидоу нюдън мьного им. в. с. ст. šiš.

## Π.

Im vorhergehenden gab ich — ich wiederhole es nochmals — nur eine Auswahl von Lesarten, die in bezug auf die Beschaffenheit der griechischen Vorlage keinen Zweifel zulassen. Bis auf zwei, drei Fälle (act. 20. 8, 23. 9, 27. 29), sonst folgt die slawische Übersetzung in voller Übereinstimmung aller älteren Texte der sogenannten byzantinischen Redaktion des griechischen Textes. Dieselbe Erscheinung und das gleiche Verhältnis setzt sich auch durch die katholischen und Paulinischen Briefe fort, wie das eine weitere Auswahl von Beispielen beleuchten wird, wo ich abermals nur die auffälligsten Fälle der Textverschiedenheit hervorheben will.

- Iac. 1. 25: оди акроатуς: vl. обтоς оди акроатуς: сь не послющникь mat. 36  $^{\rm n}$ , сь не послоушинкь sis. christ.
- $1.\ 26$  : છે<br/>ρησχὸς દૌναι : vl. add. દેν ύμῖν : върнь вытн вь вась mat.  $36^{\rm a}$ . šiš, christ.
- 2. 3: ἢ κάθου: vl. add. ὧδε: нан сван ζατε mat. 36 b. šiš., caah сьає christ.
- $2.5: τ\ddot{\phi}$  χόσμ $\phi: vl.$  τοῦ χόσμου : είνο μηρα mat.  $36^{\rm b}$ . šiš. christ.
- 2. 15: καὶ λειπόμενοι : vl. add. ιστν :  $\pi$  λημικία κογλέτα mat. 37\*. šiš., christ.  $\emptyset$ .
- 2. 20: ἀργή ἐστιν : vl. νεχρά ἐστιν : μρτκα με mat. 37 °. šiš. christ.
- 3. 5: μεγάλα αὐχεῖ: vl. μεγαλαύχει: κελημαίθτης ce mat. 37 b. šiš. christ.
- $3.\ 12: \ref{3.}$   $\ref{3.}$   $\ref{4.}$   $\ref{4$

- $3.\,14$ : μὴ κατακαυχάσθε τῆς ἀληθείας καὶ ψεύδεσθε : vl. μὴ κατακαυχάσθε καὶ ψεύδεσθε κατὰ τῆς ἀληθείας : не χβλλητε се нη λλωήτε на нетнию mat.  $38\,$ °. δίδ., не χβλλητε са нη λλωήτε на нетнию christ., на рыснотоу hv.
- 4. 4: μοιχαλίδες : vl. μοιχοί καὶ μοιχαλίδες : прълюбодинци и прълюбодинце mat.  $38^{\,\mathrm{h}}$ . šiš. christ.
- 4. 12: ὁ κρίνων τὸν πλησίον: vl. ὡς κρίνεις τὸν ἔτερον: ωτογκλιεκ Αρογια mat. 39 °. šiš. christ. Vorher läßt ς den Ausdruck κριτής weg, doch die slaw. Übersetzung hat ζακοπολαβωμα κογλημ šiš. christ., in mat. 39 ° ist zwar eine Lücke, doch соудин steht da.
- 5.7: ξως λάβη πρόϊμον καὶ ὄψιμον : vl. ξως ἄν λάβη ὑετὸν πρώϊμον καὶ ὄψιμον : ΑοΝΑ΄ και πρημέτε Αλάβε ραιίε η ποζαδιίε πετ.  $39^{\, b}.$  δίκ., ΑοΝΑ και πρημμέτε Αλάγιε ρανά η ποζαδιία christ.
- 5. 12: μὴ ὑπὸ κρίσιν πέσητε: vl. εἰς ὑπόκρισιν: Δα Νε ΚΕ Μιογκειικε κεπαλετε mat. 40°. šiš. christ. Da ὑπόκρισις in der Regel durch λημεμερικε übersetzt wird, so kann man hier die Lesart εἰς κρίσιν voraussetzen. Noch richtiger wäre es zu sagen, daß der Übersetzer hier an das griechische Wort τὸ κρίμα gedacht hat, weil οιογκαειικε in der Regel den griechischen Ausdruck τὸ κρίμα wiedergibt.
- I Petr. 1. 4: εἰς ὑμᾶς: vl. εἰς ἡμᾶς: κι κατι mat. 40 h, šiš. und christ. haben hier κι κατι, also keine Übereinstimmung.
- 1. 20: ἐπ' ἐσχάτου τῶν χρόνων : vl. ἐπ' ἐσχάτων τῶν χρόνων : βδ ποιλτάλια λτα christ. hv., šiš. Ø.
- 1. 21: τοὺς δι' αὐτοῦ πιστούς : vl. τ. δ. ὰ. πιστεύοντας : Β'βρογιο- μίηχρ  $mat.~41^{\rm b}.~christ.~hv.,~šiš.~$   $\emptyset.$
- 1. 23: хад рехочтос : vl. add. едс тох адбуа : пръбывающа вы въкы mat. 41 в. christ. hv., šiš. Ø.
- $2.\,5$ : εἰς ἱεράτευμα ἄγιον : vl. ἱερατ. ἄγιον (ohne εἰς) : стητελьсτκο cto mat. 42 °. hv. christ., šiš. Ø.
- 3.5: ਵੀੜ੍ਹ ਉਵਰੰਧ : ਪੀ. ਵੇਸ਼ੀ ਧੋਰੇਪ ਉਵਰੰਧ : на ба mat. 43 a. christ. hv., šiš. Ø.

- 3.7: ως καὶ συγκληρονόμοις χάριτος ζωής : vl. ως καὶ συγκληρονόμοι ποικίλης χάριτος ζωής (so nur zum Teil in  $\varsigma$ ) : μακο сουμμε выкоупъ насаълинци разанчиън бастин жизны mat.  $43^{\rm b}$ . christ., šiš. Ø.
- 3.9: εὐλογούντες ὅτι: vl. εὐλογούντες, εἰδότες ὅτι: багословьствоующе, въдоуще ідко  $mat.~43^{\,b}$ , багословесьствоующе въдоуще ідко christ., šiš.  $\emptyset$ , багословеце hv.
- 3.~16: ἵνα ἐν ῷ καταλαλεῖσθε καταισχυνθώσιν : vl. ἵνα ἐν ῷ καταλαλοῦσιν ὑμῶν ὡς κακοποιῶν καταισχυνθώσιν :  $44^n$ . šiš., christ. ebenso, nur πορραματь ca.
- $3.\ 18$ : ἀπέθανεν : vl. ἔπαθεν : моукы да ны прию mat. 44 °, да ны моукоу приють šiš. christ.
- 4. 1: παθόντος σαρχί : vl. παθ. δπὲρ ἡμῶν σαρχί : мογκογ пρημωνικών το μιο το πολυτικό mat.  $44^{\rm b}$ , μ. πρ. πλ. ζα μω šiš., μογκογ πρημμωχωίν πλυτικό ζα μω christ.
- 4. 14: ὅτι τὸ τῆς δόξης καὶ τὸ τοῦ θεοῦ πνεῦμα ἐρ' ὑμᾶς ἀναπαύεται: vl. add. κατὰ μὲν αὐτοὺς βλασφημεῖται, κατὰ δὲ ὑμᾶς δοξάζεται: ιλκο славе н снав бжнн дхь на вась почнють ' wnъмн ογρο χογλητь се, а вамн прославлюють се mat.  $45\,^{\rm a}$ , ιλκο слава н божнн доухь почнвають на вась ' wnъмн ογρο χ. а в. πρ. šiš., юλκο славъ н снаъ н бжнн дхь на басъ почнвають, он. ογρο χ. а в. πρ. christ. Im ersten Teile kommt in mat. und christ. der Ausdruck н снаъ vor, das beruht auf der bei Tischendorf belegten Lesart καὶ δυνάμεως.
- 4.~16: ἐν τῷ ὀνόματι τούτῳ : vl. ἐν τῷ μέρει τούτῳ : κν chư Ϋτν mat. 45 α. šiš. christ., κν часты сен hν.
- $5.\ 2: μη ἀναγκαστῶς: vl. ἐπίσκοποῦντες μη ἀναγκαστῶς: πρησειμαюμε нε ηναθέν mat. <math>45^{\rm b}$ . šiš., πρασειμανιμε.. christ.
- $5.5: πάντες δὲ ἀλλήλους: vl. add. ὑποτασσόμενοι: εκι же себъ повниюще се mat. <math>45^{\rm b}$ , выси же себъ повниющие се šiš., εκι же сами собъ покарающе са christ. Die Wahl des Ausdrucks verschieden, doch die griech. Lesart ein und dieselbe.
- II Petr. 1. 21: ἐλάλησαν ἀπὸ θεοῦ ἄνθρωποι : vl. ἐλάλησαν οἱ ᾶγιοι θεοῦ ἄνθρωποι : γλαιμε cth бжин члвци mat. 47 a. sis. christ.
- 2. 17: καὶ ὀμέγλαι ὑπὸ λαίλαπος ἐλαυνόμεναι: vl. νεφέλαι (statt ἀμέγλαι): der slaw. Übersetzer scheint in seiner Vorlage beide

Ausdrücke gefunden zu haben, denn sie lautet so: weлauh h μεγαι ω εθγρε гоннын mat. 48 °. hv., ebenso christ. σελαιμ ϊ μεγαι ω εθγρα гоннын. Im kritischen Apparat bei Tischendorf finde ich das Nebeneinander beider Ausdrücke durch keinen Text belegt. — Ib. vor τετήρηται steht in ς εἰς αἰῶνα: εδ εξκωί ελογαετό τε mat., so auch christ. hv., šiš. Ø.

- 3. 10: ὡς κλέπτης : vl. add. ἐν νυκτί : ακω τατω βω μοψηή mat. 49\*. christ., μακο τατω βω μοψη šiš.
- Ι Ιο. 1. 4: γράφομεν ήμεῖς : vl. ὑμῖν : πημιωμ καμα mat.  $49^{\,\rm b}$ . christ., πημιογ καμα κίκ ; und ib. ή χαρὰ ἡμῶν : vl. ὑμῶν : ραλοςτα καμα κίκ. christ., doch mat.  $49^{\,\rm b}$  ρ. ηαμα, so auch hv.
- 2.7: ду дхоббать: vl. add. дт' друд : неже слышаете непрыва mat.  $49^{\rm a}$ . šiš. christ.
- 2. 23: ὁ ὁμολογῶν τὸν υίὸν οὐθὰ τὸν πατέρα ἔχει: in ς fehlen diese Worte, sie sind auch in der slaw. Übersetzung nicht vertreten, da liest man nur: κοιακο ѿмътанен се сына ни штьца нмать šiš. (griech: πᾶς ὁ ἀρνούμενος τὸν υίόν, οὐθὰ τὸν πατέρα ἔχει).
- 3.14: δ μὴ ἀγαπῶν μένει : vl, δ μὴ ἀγαπῶν τὸν ἀδελφόν : не λωσεн τρα mat. 51  $^{\text{b}}$ , šiš, christ,
- 4.3: τὸν Ἰησοῦν : vl. τὸν Ἰησοῦν Χριστὸν ἐν σαρκὶ ἐληλυθότα : lexa βι πλετι πρημιλαμα mat.  $52^a$ . šiš. christ.
- 4. 20: οὐ δύναται ἀγαπᾶν: νl. πῶς δ. α.: κακο μοκετι λιοθητη mat. 53 °. šiš. christ.
- 5. 7—8: Der Zusatz ἐν τῷ οὐρανῷ etc., der den Inhalt des Verses 7 bildet, sowie die Wiederholung καὶ τρεῖς εἰσὶν οἱ μαρτυροϋντες ἐν τῆ γῆ ist in der slaw. Übersetzung nicht vertreten.
- 5.~13: Der Zusatz τοῖς πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα τοῦ υἱοῦ τοῦ Θεοῦ ist in der slaw. Übersetzung enthalten: βτρογιώμημα β. (ηмε ausgelassen) την έπημα mat.  $53^{\rm b}$ , w βτρογιώμηχα β. ημε c. δ. šiš., βτροβαβαμημα β. η. c. δ. christ. Ib. statt des zweiten τοῖς πιστεύουσιν: vl. χαὶ ἵνα πιστεύητε: η λα βτρογιέτε mat.  $53^{\rm b}$ . šiš. christ.
- II Io.5: γράφων σοι καινήν: vl. γράφω: πημιος τη ποκος mat. 54 b. šiš. christ.

- 6: ή ὰγάπη : vl. ή ἐντολή : (ch iest) ζαποκτίλι mat.  $54^{\,\mathrm{b}}$ . šiš. christ.
- $7: \ \mbox{\'e} \ \mbox{\'e} \ \mbox{\'e} \ \mbox{\'e} \ \mbox{\'e}$ : vl.  $\mbox{\'e} \ \mbox{\'e} \ \mbox{\'o} \ \mbox{\'e} \ \mbox{\'e}$ : вынаеще mat.  $54^{\, \mathrm{b}}, \ \mbox{вынаем}$  šiš. christ.
- 8: ἀπολέσητε α εἰργασασθε . . ἀπολάβητε : vl. ἀπολέσωμεν α εἰργασάμεθα . . ἀπολάβωμεν : не погоувных неже љълахом' . . примемь mat.  $54^{\rm b}$ . šiš, christ.
- $9: προάγων: vl. παραβαίνων: πρωττογπαιε mat. <math>54^a$ , πρωττογπαιεμ šiš. christ.
  - 12: γενέσθαι: vl. ἐλθεῖν: πρητή mat. 54 b. šiš. christ.
- III Io. 7: ἀπὸ τῶν ἐθνιχῶν : vl. ἀπὸ τῶν ἐθνῶν :  $\overset{\sim}{\mathbb{W}}$  ιεζыκь mat.  $55^a$ . šiš. christ.
- Ind. 22: ἐλέγχετε διαχρινομένους : vl. ἐλεεῖτε διαχρινόμενοι : миλουнте (sic!) сыматрающе mat.  $56^{\,\mathrm{b}}$ , миλоунте смотрыюще siš., миλоунте смотрыюще christ.
- 23: ους δὲ σωζετε: vl. ους δὲ ἐν φόβφ σωζετε ἐν του πυρὸς ἀρπάζοντες: wbh жe стραχομь επελητέ, w wrha beckhtahiμe; darauf folgt in der slaw. Übersetzung: wbahyahte жe cz бонадиню mat. 56 b/57 °. šiš., doch in christ. fehlt dieser Zusatz, er dürfte die Stelle der griech. Worte ους δὲ ἐλεᾶτε ἐν φόβφ vertreten, wofür noch näher dem slaw. Text in einigen griechischen bei Tischendorf ους δὲ ἐλέγχετε ἐν φόβφ zu lesen ist (Tischendorf II 360).

#### III.

Aus den Paulinischen Briefen, wo das Textverhältnis das gleiche bleibt, können auch nicht alle Abweichungen in Betracht gezogen werden, es dürfte genügen, wenn nur die bedeutendsten, etwas stärker ins Gewicht fallenden Beispiele hervorgehoben werden.

Rom. 2.17 lautet die bei Tischendorf aufgenommene Lesart εἰ δὲ σὺ Ἰουδαῖος ἐπονομάζη: vl. ἰδὲ (oder ἔδε) σὺ etc.: mat. 59 nach der ersten Lesart: аще ан ты жнаовник наричеши се, so auch christ., dagegen šiš. се же ты Нюальнанный нарицающи се.

Die letztere Lesart haben noch slepč. und einige andere Texte der sogenannten ersten Redaktion.

- 8. 1: οὐδὲν ἄρα νῦν κατάκριμα τοῖς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ : vl. add. μἢ κατὰ σάρκα περιπατοῦσιν, ἀλλὰ κατὰ πνεῦμα : пінкої же ογεο wcoyκὲ- иніє нії ходецінимь не по пльтин w X'є Ісь нь по дхоу mat.  $66^{n}$ , пичто же во пыша wc. ход. н. п. пл. w X. Іс., нь п. д. šiš. christ.
- 9. 28: λόγον γὰρ συντελῶν καὶ συντέμνων: vl. add. èν δικαιοσύνη ὅτι λόγον συντετμημένον (ποιήσαι): cλοβο δο ακοιμακδαιε ιι υκραιμακ βο πραβλογ ακωι αλοβο ογκραιμενο (sic! statt ογκραιμενο) απεορητω mat. 68 h, so auch christ., šiš. ebenso: αλοβο δο ακοιμακδαιο (sic! statt -βαιε) η οκραιμακο (sic! statt -ακε) βω πραβλλογ κακο αλοβο ογκραιμενο απεορητω. Die unrichtigen Formen des šiš. beruhen auf einer bulgarischen Vorlage, in welcher π oder κπ statt α oder κα geschrieben wurde.
- 10. 15: ὡς ὡραῖοι οἱ πόδες τῶν εὐαγγελιζομένων τὰ ἀγαθά: vl. τῶν εὐαγγελιζομένων εἰρήνην, τῶν εὐαγγελιζομένων τὰ ἀγαθά: ιακο κρασιιώ нοгы баговъствоующе мирь и баговъствоующе багана mat.  $69^a$ , šiš. syntaktisch richtiger: нако красин ногы бааговъствоующихь мирь, бааговъствоующихь баагана. Im christ, fehlt das Mittelglied: нако красин ногы, бааговъствоующа багана. So auch ap. 1220, dagegen hat den Zusatz slepč. und mehrere andere Texte erster Redaktion.
- 11. 6: εὶ δὲ χάριτι, οὐκέτι γίνεται χάρις: vl. add. εὶ δὲ ἐξ ἔργων, οὐκέτι ἐστὶ χάρις, ἐπεὶ τὸ ἔργον οὐκέτι ἐστὶν ἔργον: λιμιε λη βλίτημο ογκε με ω λέλο, α βλίτης ογκε με βωβαίθτη βλίτης α λέλο ογκε με λέλο mat. 69 μ. δίδι, ausführlicher christ.: αιμιε λη βλ. ογκε μ. ω λίλο ογκε με διαλής ογκε μέςτης και ακό ογκε μέςτης αλέλο. Der erste Text setzt solche Vorlage voraus: εὶ δὲ χάριτι οὐκέτι ἐξ ἔργων, καὶ ἡ χάρις οὐκέτι γίνεται χάρις, καὶ τὸ ἔργον οὐκ ἐστὶν ἔργον. Der zweite Text würde griechisch lauten: εὶ δὲ χάριτι, οὐκέτι ἐξ ἔργων καὶ ἡ χάρις οὐκέτι γίνεται χάρις εὶ δὲ ἐξ ἔργων οὐκέτι ἐστὶν χάρις, τὸ δὲ ἔργον οὐκέτι ἐστὶν ἔργον. So lautet der Text in der Tat in der byz. Redaktion, wie ich aus der Londoner Ausgabe vom Jahre 1830 ersehe.
- 13. 9: Nach οὐ κλέψεις steht in ς οὐ ψευδομαρτυρεῖς und dann οὐκ ἐπιθυμήσεις. Die slaw. Übersetzungen haben diesen Zusatz:

не оукрадешн, не льже послоушьствоующи, не похощени mat. 72 b. šiš. christ., ар. 1220 nur im Ausdruck abweichend: не лъже послоухъ воудешн. Bemerkenswert ist die Bevorzugung des Ausdrucks послоушьствоующи statt съвъдътельствоующи, das ich bei Voskr. 1. 192 nur durch eine Handschrift belegt finde, während ochrid., slepč. u. a. mit mat. übereinstimmen. Dieses Festhalten an dem Ausdruck, der nicht als älter gilt, fällt um so mehr auf, als ja sonst in mat. entschieden съвъдътельствоватн bevorzugt wird.

- 14. 6:  $\delta$  дромом түм үнь брам хиріф эромей :  $\tau$ l. add. хай  $\delta$  ий эромом түм үнь брам хиріф ой дромей : моудрыствоунен дны гын моудрыствоунеть, а не моудрыствоунен дне гын не моудрыствоунеть mat.  $73^{a/b}$ , so auch sis. christ.
- 14. 9: ἀπέθανεν καὶ ἔζησεν: vl. hat die Einschaltung καὶ ἀνέστη: ογμητατό η κόκκρικε η οжηκε šiš., mat. 73 h lautet die Einschaltung η κόκτα, christ. und ap. 1220 haben den Zusatz nicht, allein die ältesten südslaw. Texte kennen ihn.
- 14. 10: τῷ βήματι τοῦ θεοῦ: vl. τοῦ Χριστοῦ: πρτέ το Αμμεμικ καν mat. 73 h, so auch šiš., dagegen christ. πρτά το καμμεμικ вживнь, so auch ap. 1220, allein die Mehrzahl der alten Texte hat die Lesart χενμε.
- 14. 21: ὁ ἀδελφός σου προσχόπτει: vl. add. ἢ σκανδαλίζεται  $\ref{hat}$  ασθενεί: брать твон прътнканть се нан сыблажнанть се нан нунемаганть mat.  $74^a$ , so auch christ. und hv., šiš. dasselbe, nur in anderer Reihenfolge: прътыканть се брать твон н сыблан нун.
- 14. 26: ἔκαστος ψαλμὸν ἔχει : vl. ἔκαστος ὑμῶν ψ. ε. : κυκλο κας πελλομο ηματο šiš., christ. πε statt πελλομο, mat. 93° ebenso:
- $15.\ 24:\ \epsilon i \epsilon \ \tau \gamma v \ \Sigma \pi \alpha \nu i \alpha \nu :\ vl.\ add.\ \epsilon \lambda \epsilon \delta \sigma \sigma \mu \alpha \iota \ \pi \rho \delta \epsilon \ \delta \mu \alpha \epsilon :\ в ь Спанню придоу кь вамь <math>mat.\ 75^{\,b}$ , вь Спанню придоу кь вамь  $8.\ \delta i$  в спанню придоу кь вамь  $8.\ \delta i$  сhrist.
- I Cor. 1. 15: ἐβαπτίσθητε: vl. ἐβάπτισα: κρτητε ce mat. 77 <sup>b</sup>, so auch šiš., aber christ. χρτηχь. Die zweite Redaktion auch so. Hier scheint die älteste Übersetzung nicht die byz. Lesart befolgt zu haben.

- 1. 23: Ἰουὸαίοις μὲν σκάνδαλον ἔθνεσιν δὲ μωρίαν: vl. Ἦλλησι statt ἔθνεσιν: Ηκασκωμε όγεο (καμααλε, κετικόμε κε εξογμηκε šiš., κολεόμα όγεο (καμααλε, καταικόμα κε εφικόμε christ., so auch mat. 78 °. Hier befolgt die älteste Übersetzung den Text der alten guten griech. Überlieferung, erst später wurde die Lesart εληκόμα berücksichtigt. Voskr. 2, S. 12—13.
- 2. 11: ἔγνωχεν: vl. εῖδεν: (никьтоже не) ραζογμά mat. 79 °. šiš. christ. Hier haben alle slaw. Texte die bessere griech. Überlieferung befolgt, erst die späteren schreiben не въсть.
- 3. 3: ὅπου γὰρ ἐν ὑμῖν ζῆλος καὶ ἔρις: vl. add. καὶ διχοστασία: ρьвенню н ζависти н распрю mat.  $79^a$ , ζαвисть н ρьвению н распрю šiš. christ. Auch an anderen Stellen wird διχοστασία durch ραспры wiedergegeben.
- 4.6: τὸ μὴ ὑπὲρ ἃ γέγραπται: vl. add. φρονεῖν: не паче мογ- арьствовати писанааго mat.  $80^{\, \rm b}$ , не п. м. написанинхь šiš., не п. м. псанаго christ., ap.  $1220~{\rm ganz}$  wie mat.
- 7. 5: καὶ πάλιν ἐπὶ τὸ αὐτὸ ἦτε: vl. συνέρχεσθε: hier folgen die ältesten Texte der slaw. Übersetzung wenigstens teilweise der älteren Lesart: н пакът къкоупъ да боудете christ. slepč. ap. 1220, doch šiš. н пакът же вькоупъ да се сьходите; mat. 83 richtet sich nach christ. н пакът вькоупъ боудете (ohne да).
- 10. 28: καὶ τὴν συνείδησιν: vl. add. τοῦ γὰρ κυρίου ἡ γặ καὶ τὸ πλήρωμα αὐτῆς: «κικετι» τημα εο τε ζεμαλα η κοημη με mat. 88 a und šiš., christ. schreibt κοημμ, sonst gleich. Den Zusatz findet man auch in ochrid. und slepč., doch in ap. 1220 fehlt er.
- 11. 24: ἔχλασεν καὶ εἶπεν τοῦτό μου ἐστὶν τὸ σῶμα : vl. nach εἶπεν setzt so fort: λάβετε, φάγετε, τοῦτό μου κτλ. : πρικλομι μ ρετημημημέτε μ κλαμτέ, ce μέστι τίκλο μοιε mat.  $89^{\circ}$ , so auch šiš. christ.
- II Cor. 1. 6: аще ан же скрьбымь w вашемь оутъшены н спсены, ажющимь се вь трытыны тъмн приетьми имиже и мы стражемь и оупвание наше извъстно w вась аще ан оутъшаемь се w вашемь оутъшеныи и спсены mat. 97 b, šiš. nur orthographisch verschieden, christ. wendet страстыми statt приетьми oder приетин an. Die griech. Vorlage lautet: εἴτε δὲ θλιβόμεθα ὑπὲρ τῆς ὑμῶν παρακλήσεως καὶ σωτηρίας, τῆς ἐνεργουμένης ἐν ὑπομονῆ τῶν αὐτῶν

παθημάτων, ὧν καὶ ήμεῖς πάσχομεν καὶ ή ἐλπὶς ήμῶν βεβαία ὑπὲρ ὑμῶν εἴτε παρακαλούμεθα ὑπὲρ τῆς ὑμῶν παρακλήσεως καὶ σωτηρίας. Diese Lesart wird bei Tischendorf belegt (II. 570). In der Londoner Ausgabe 1830 fehlen nur die Worte καὶ ή ἐλπὶς ἡμῶν βεβαία ὑπὲρ ὑμῶν.

- 2. 16: οἶς δὲ ὀσμὴ ἐκ ζωῆς: vl. ζωῆς ohne ἐκ: werm жe koha w жheota 99 °, so auch šiš. christ., also mit der Präposition, welche erst in der zweiten Redaktion wegblieb, d. h. kohia жhzhaha.
- 4. 16: ὁ ἔσω ἡμῶν: вынютрыны нашь mat. 101<sup>a</sup>, so auch christ. šiš., die späteren slaw. Texte lassen нашь weg in Übereinstimmung mit ς: ὁ ἔσωθεν.
- 6. 16: ἡμεῖς—ἐσμέν: vl. ὑμεῖς—ἐστέ: мы несьмь šiš., вы несте christ., so auch mat. 104 a, also keine Übereinstimmung.
- 9. 4: ἐν τῆ ὑποστάσει ταύτη: vl. add. τῆς καυχήσεως: εδ ογποсτατη сене ποχβαλδι mat.  $105^{\,\rm b}$ , βδ ποςτατη сене ποχβαλδι šiš., βδ ογποςτατδι hv., aber christ. ο частη сен ποχβαλδι, vgl. ib. 11. 17 βδ сен ποςτατη χβαλβ mat.  $108^{\,\rm a}$ , βχ сен ηποςταςη χβαλβ christ. und hebr. 1. 3 χαρακτὴρ τῆς ὑποστάσεως αὐτοῦ lautet in christ. οδραζα Τέλδετβδλα μέγο, dafür mat.  $153^{\,\rm a}$  μέραζδ κειμημ μέγο; hebr. 3. 14 τῆν ἀρχὴν τῆς ὑποστάσεως: начеλο бытню mat.  $155^{\,\rm b}$ , dagegen ποκονά Τέλδετβμα christ.
- 11. 14: καὶ οὐ θαϋμα: vl. οὐ θαυμαστόν: н не чоудо šiš., н не чюдо christ., aber mat. 108° н не чюдо. So in mehreren Texten der ersten und späteren Redaktionen.
- 12. 11: γέγονα ἄφρων : vl. add. καυχώμενος : σωχω μεμογαρω χβαλε ce mat.  $109^{\,b}$ . δίδ. christ.
- $12.\ 14:\$ хатауарх $\acute{\eta}$ б $\omega:vl.\ add.\ \acute{\nu}$ р $\~{\omega}v:$ н не стоужаю сн вамн mat.  $109^{\,b},\$ н не стоужоу сн вамн  $\check{\rm sis}.,\$ ohne вамн christ.
- 13. 2: ἀπὼν νῦν : vl. add. γράφω : не сы нив пншю mat. 110 °. šiš. und christ. (letzterer ce statt cu).
- Gal. 1. 18: Істор $\tilde{\eta}$ сях К $\eta$ р $\tilde{\eta}$ й : vl. Петро : сыгледатн Петра siš. christ., внажн Петра mat. 111 $^{\rm b}$ ; vgl. 2. 14, wo christ. und mat. 112 $^{\rm b}$  Петроу lesen, dagegen šiš. Кн $\phi$ в.
- 3.1: τίς ύμᾶς ἐβάσκανεν: vl. add. τῆ ἀληθεία μὴ πείθεσθαι: κτο вин наоччи истипь не покаріати се mat. <math>113 . šiš. christ. Statt наоччи lesen spätere Texte ελζρεκοκα.

- 4. 15: ποῦ οὖν ὁ μακαρισμός : vl. τίς οὖν : κ.Α.ε ο ο σε ο Ελκηνέτεο christ., Γ.Α.τε ο ο σε ο Ελ. είκ., aber mat. 115 α чτο ο ο σε ο Εκκειιδείτε ο καιμε.
- Ephes. 1. 7: πο μποζτη ελέτη ιστο mat. 118 h, aber πο ελτικτεριο ελεγοτη ιστο christ., πο εστατικτεριο ελαγολιτη šiš. Der Unterschied scheint auf der Variante τὸ πλήθος gegenüber τὸν πλοῦτον zu beruhen.
- 2. 17: мирь вамь дальнимь и мирь ближнимь šiš., olne zweites мирь mat. 120 b und christ., das zweite εἰρήνην läßt ς aus.
- 5.~9: ό γὰρ καρπὸς τοῦ φωτός : vl. τοῦ πνεύματος : плодь бо дховьнь mat.  $123^{\,\mathrm{b}}$ , плодъ бо дха christ., плодь бо доуховьнын šiš.
- 5. 30: ὅτι μέλη ἐσμὲν τοῦ σώματος αὐτοῦ : vl. add. ἐκ τῆς σαρκὸς αὐτοῦ καὶ ἐκ τῶν ὀστέων αὐτοῦ : Ιακο ογλοβε Τελιεςε ιεγο ιεκωι Η  $\widetilde{w}$  πλυτη ιεγο Η  $\widetilde{w}$  τελιεςε ιεγο Η  $\widetilde{w}$  κοςτη ιεγο mat.  $124^{\,b}$ , kürzer und richtiger: Ιακο ογλη ιεκων Τυλεςε ιεγο  $\widetilde{w}$  πλυτη ιεγο Η  $\widetilde{w}$  κοςτημ ιεγο christ. hval., šiš. Ø.
- Philip. 1. 16. 17: Die Reihenfolge der Sätze ist nicht gleich, für die slaw. Übersetzung in mat. 126 b beginnt der Text mit einer Lücke so: нечнетъ, хотеще печаль приложити оудахь монхь, dann folgt: а дроуди w люббе въдоуще мко вь wвъть блюбъствованню стою, dagegen šiš. und christ.: wen w любьке въдоуще мко вь wвъть блюбъствованню стою, dagegen šiš. und christ.: wen w любьке въдоуще мко вь wвътъ бъловъствованню стою, dagegen šiš. und christ.: ови w любьке въдоуще мко въ wвътъ бъловъс въдоуще мко въ wвътъ бъловъст дриста проповъдають не чисто инпъщевающе печаль въдавидати оудамь своимь šiš., ови w любъбе въдоуще мко въ wвътъ евангелию лежить. ови же w рьбыния ха проповъдають нечисто мижще печаль въдавидати оудамъ монмъ сhrist. Die in mat. stehende Reihenfolge entspricht dem ς-Texte der griech. Vorlage. Nur zu хъйдах will weder лежеть посh лежить stimmen, wohl aber ist in стою die erste Person gewahrt. Der Unterschied der Übersetzung въдавидати und приложити scheint die griech. Variante ἐγείρειν und ς ἐπιφέρειν oder προσφέρειν zum Ausdruck zu bringen.
- 2. 4: μη σκοπούντες : vl. σκοπείτε : šiš. und christ. nach der ältesten griech. Vorlage ελικλογιμε : mat. (ne) εμοτρητε 127  $^{\rm h}$ .

- 3. 16: πλην εἰς ε ἐφθάσαμεν τῷ αὐτῷ στοιγεῖν: vl. add. κανόνι, τὸ αὐτὸ φρογείν: Weahe ke neme nothrhioxome, τοκέ υπρακαιθημισμέ сьставліяти се, тоже моуарьствовати mat.  $129^{\,\mathrm{h}}$ , we. вь инемьже ПОСТИГОХОМЬ, ТОЖАЕ МОЧАРЬСТВОВАТИ, ВЫ ТОМЬЖАЕ ПРАВИЛЬ ПРИЛАГАТИ ce šiš., or. by nieme n. t. m., tombme noabhar no. ca christ. Die slaw. Übersetzung befolgt hier in sis, eine andere Reihenfolge der Sätze als der griech, Text, doch gibt auch für diese Reihenfolge Belege im griech, Text (bei Tischendorf II. 720). Die slaw. Übersetzung in mat. gebraucht für zaywy statt des üblichen правнае die davon abgeleitete Wortbildung оправлению, so wie gal. 6. 16 неправление für dasselbe griech. Wort. Für этогдей ist die übliche Übersetzung прилагати се, dagegen gebraucht mat. сыставлять се und gal. 6. 16 пристати (so lautet diese Stelle auch in der sogenannten zweiten Redaktion, während gal. 5. 29 auch mat. den üblichen Ausdruck прилагати се anwendet und ebenso rom. 4. 12).
- 3. 21: τὸ σῶμα τῆς ταπεινώσεως ήμῶν σύμφορον τῷ σώματι: vl. nach ήμῶν weiter εἰς τὸ γενέσθαι αὐτὸ σύμφορον τῷ σώματι: transparenta (sic!) нашего акоже бытн іемоу сьличню transparenta (sic!) hoesser šiš. transparenta (sic!) нашего сымъренна нашего бытн іемоу вь transparenta (sic!) transparenta (
- Col. 2. 11: ຂ້າ τῆ ἀπεκδύσει τοῦ σώματος τῆς σαρχός : vl. ἐν τῆ ἀπ. τοῦ σώμ. τῶν ἀμαρτιῶν τῆς σαρχός : ελεκτυθημιθμι τελεκητικ πατ.  $133^a$ , εκ εκκτυθημιθ τέλα Γράχου πλυτη κίκ., εκ εκκλυθημιθ τέλλος Γράχουν πλυτη christ. Die syntaktische Konstruktion der slaw. Ausdrücke geht etwas auseinander.
- 3.6: di ä ĕρχεται ή δργή του θεου: vl. add. èπὶ τοὺς υίοὺς τῆς ἀπειθείας: сего радни приходить гитвь бжин на сыы противныю mat.  $139^{\circ}$ , нхьже ради гредеть гитвь божи на сыны противыные šiš. und christ., nur zuletzt непокоривана.
- I Thess. 3. 2: дійхоуоу той деой: vl. add. хай συνεργόν ήμων: слюжитель вжина и поспъшника нашего mat.  $137^{\,\mathrm{b}}$ , šiš. nur in anderer Reihenfolge: и поспъшника нашего и слоужитель вожны; christ. ebenso.

II Thess. 2. 3: ἀποιαλυφθή ὁ ἄνθρωπος τῆς ἀνομίας: vl. τῆς άμαρτίας: ιακητε το чακκε ερτιμικε mat. 141°, hier weichen šiš. und christ. ab, sie befolgen die andere Lesart: ωτεκρειιστε το чλοκτικε εσγακονημα šiš., ebenso christ., nur orthographisch verschieden.

I Timoth. 4. 10: εἰς τοῦτο γὰρ κοπιῶμεν καὶ ἀγωνιζόμεθα: vl. κοπ. καὶ ὀνειδιζόμεθα: κь се бо троуждають се н поношение приемлемь šiš., в се бо тр\$Ужаемь са н поношен\$ пр\$ пат. 145 hat beide Lesarten vereinigt: \$ \$ семь бо троужають се н польянжимь се н польянжимь се н поношение приемлемь.

- 5.4: τοῦτο γάρ ἐστιν ἀπόδεκτον : vl. τ. γ. ἐ. καλὸν καὶ ἀπόδεκτον : ce σο τέ λοβρο η πρημέτηνο mat.  $146^{\,\rm a}$ . Šiš. christ.
- 6.5: νομιζόντων πορισμόν εἶναι τὴν εὐσέβειαν: vl. add. ἀφίστασο ἀπὸ τῶν τοιούτων: мьнеіμнмь сынкканню бытн баговърьствию  $\overline{w}$  стоупатн  $\overline{w}$  таковыхь mat.  $147^{\,b}$ , мьнеіμемь синкканніемь бытн баговърне:  $\overline{w}$ стоупан  $\overline{w}$  таковыхь іšі., мнаціємх схинсканіє бхітн баговърствію:  $\overline{w}$ стоупан  $\overline{w}$  таковых christ. In mat. ist  $\overline{w}$ стоупатн еin Schreibversehen.

II Timoth. 1. 11: καὶ διδάσκαλος: vl. add. ἐθνῶν: н оучнтель недыкомь mat. 149 °. christ., šiš. Ø.

- Hebr. 1. 9: ἀδικίαν: vl. ἀνομίαν: εξακόμητε 153 b, šiš. zieht die erste Lesart vor: μεπραβραογ, doch christ. hat εξακόμητε.
- 2.7: ἐστεφάνωσας αὐτόν : vl. add. καὶ κατέστησας αὐτὸν ἐπὶ τὰ ἔργα τῶν χειρῶν σου : въньчаль (H) несн н поставняь несн μα Απλιι ρογκογ τκοιοίο  $mat.~154^{\,b}$ . Siš. christ.
- $3.\ 9:$  οδ ἐπείρασάν με οἱ πατέρες ὑμῶν ἐν δαχιμασία: vl. οδ ἐπ. μ. οἱ π. ὑ. ἐδοχίμασάν με : н.  $\alpha$  κα κουςτιшε με with вашн, некоуснше με mat.  $155^{\, b}$ , šiš. christ.
- 8. 4: εἰ μὲν οὖν ἦν ἐπὶ γῆς, οὐδ' ἄν ἦν ἱερεύς, ἔντων τῶν προσφερόντων: vl. εἰ μὲν γὰρ ἦν . . . ὅντων τῶν ἱερέων τῶν προσφερόντων: αμιε σο ση сογμεмь стητελεμь ογσο η περενμής πρημοσεμήμης . . . mat.  $160^{\, \mathrm{b}}$ , richtiger: αμιε ογσο ση σωλά μα ζεμλη, με ση ογσο σωλά αρχηιέρτη, σογμημώς η πρημοσεμίημως šiš., christ. auch

so, nur стаь und стаюмь. In mat. findet man neben стителемь noch erhalten das unübersetzte нерессиь, sonst ist da im Texte nicht alles richtig, es fehlt на деман und noch einiges.

- 8. 12: ὅτι ὅλεως ἔσομαι ταῖς ἀδικίαις αὐτῶν καὶ τῶν άμαρτιῶν αὐτῶν οὐ μὴ μνησοῦ ἔτι: vl. καὶ τῶν άμαρτ. αὐτῶν, add. καὶ τῶν ἀνομιῶν αὐτῶν: ιλκο μλτηκό κογλίο πεπραβλαμό πχε π κεζακοπή πχε ποιωθήν κ τομος mat.  $161^n$  (hier ist das Mittelglied καὶ τῶν άμαρτιῶν αὐτῶν in der Übersetzung ausgelassen, es steht aber in šiš.): ιλκο μηλ. κογλός πεπρ. πχε η γρέχε πχε η κεζακοπή η και η και η και τομος, christ. ebenso, nur schreibt er richtig den Plural εεζακοπή ην. κεζακοπής πχε πε βεζεπομένος.
- 10.30: ἐγὼ ἀνταποδώσω: vl. add. λέγει χύριος: αχη ΨΑΑΜΑ. Γλιετη Γη mat.  $164^a$ , αχη βηΑΑΜΑ ΓΛΑΓΟΛΙΕΤΉ ΓΟΟΠΟΛΑ δίξ., richtiger αχη βηζΑΑΜΑ ΓΛΙΕΤΉ ΓΗ christ.
- $11.\ 11:\$ хаі тара хаірэх  $\eta$ хіхіаς : vl. add. ётехех : ң чръсь връме тълю родин mat.  $165^{\circ}$ , и не вь връме тълоу роди šiš. christ.

## IV.

Im vorausgehenden Verzeichnis war die an zweiter Stelle genannte griechische Lesart durch  $\varsigma$  vertreten und man fand mit ihr die Übereinstimmung der slawischen Übersetzung in allermeisten Fällen. Es gibt aber auch Abweichungen der slawischen Übersetzung von der ältesten in die große Tischendorfsche Ausgabe aufgenommenen Überlieferung, die nicht gerade auf einer Abhängigkeit von  $\varsigma$  beruhen, sondern anderen griechischen Vorlagen folgen. Einige derartige Beispiele sollen hier aufgezählt werden. Es wird sich zeigen, daß in diesem Falle die slawischen Texte nicht immer übereinstimmen.

- Act. 17. 19 liest man mat. 13 b: не можемь ραζογμάτη, so auch šiš. christ., der griech. Text hat bei Tischendorf δυνάμεθα ohne οὐ, doch gibt es auch griech. Texte, die οὐ δυνάμεθα haben, und diesen folgte die slaw. Übersetzung, doch hat hv. не ausgelassen.
- 17. 25: Der griech. Text καὶ τὰ πάντα hat auch eine Variante κατὰ πάντα, die Tischendorf nicht aufnahm, darnach

lautet die slaw. Übersetzung mat. 13 b по всемоу, so auch christ., šiš. на высе, so auch hv. Bei G. N. I. 305 wird nach jüngeren Texten auch н всачыскаю beigebracht.

- 17. 34: In mat. 14<sup>n</sup> liest man и нин миоди сь инма, ebenso šiš. nach einigen griech. Handschriften καὶ ἔτεροι πολλοὶ σὺν αὐτοῖς, in christ. ist der Zusatz миоди nicht vorhanden.
- 28. 1: Die slawische Übersetzung schreibt η επεκικ ω Παγακ τιτά ραζογμάχομε mat. 83 κ, so auch šiš. mit richtigerer Konstruktion μπε. Das ist Übersetzung der griech. Vorlage, die Tischendorf in kritischen Anmerkungen angibt: καὶ διασωθέντες οἱ περὶ τὸν Παῦλον, wozu einige noch hinzufügen: ἐκ τοῦ πλοός, doch die slaw. Übersetzung hat diesen Zusatz nicht. Auch hier läßt christ. die Worte μπε ω Πακακ weg, er schreibt nur: Η επεκικ καικαικ τάγαλ ραζογμάχομα, so auch hv.
- Inc. 5. 11: mat. 40° befolgt die Lesart ὅτι πολύσπλαγχνός ἐστι καὶ οἰκτίρμων mit Auslassung des ὁ κύριος: ιακο πριβμάτηκε με μελρε, so auch šiš. christ. Tischendorf zog vor die Lesart mit dem eingeschalteten ὁ κύριος. Nach G. N. fehlt dieses Wort auch sonst in den slawischen Texten an dieser Stelle (I. 300. 326).
- 5. 12: Der griech. Text ἤτω δὲ ὑμῶν τὸ ναὶ καὶ ναὶ hat nach anderen Vorlagen noch die Einschaltung von ὁ λόγος nach ὑμῶν, darnach lautet die slaw. Übersetzung: Αλ κογλετικ сλοβο καιμέ εμ εμ εμ mat. 40 °, so auch šiš. ehrist.
- 5. 19: Tischendorf nahm nicht in seinen Text auf: ἀπὸ τῆς ἀδος τῆς ἀληθείας, er gibt nur die Worte: ἀπὸ τῆς ἀθοςθείας. Diese Lesart befolgen auch die slaw. Handschriften: (даблоу-анть) ѿ нетным таt. 40 , so auch šiš. christ., ѿ ръсноты hv. Es gibt aber auch spätere Texte, die die Einschaltung поутн kennen (G. N. I. 326).
- I Petr. 2. 21: ἔπαθεν ὑπὲρ ὑμῶν : vl. ἀπέθανεν ὑπὲρ ἡμῶν : ογμητ ζα ны mat. 43 α, ογμηττ ζα ны šiš. christ.
- 5. 6: ἴνα ὑμᾶς ὑψώση ἐν καιρῷ: vl. add. ἐπισκοπῆς: mat. 45 h Αλ ΒΕΙ ΒΕΖΙΙΕCCTE ΒΕ ΒΡΕΜΕ ohne jeden Zusatz, so auch šiš., aber christ. fügt hinzu присвщеньна.

- II Petr. 1. 10: Die slaw. Übersetzung lautet: τημ με εραίε ποτωμητε ce λα λοερωμημη λήλη ακόμη μιζεκτώνο ζελνήμε ελώμ η ηχεκτώνο ζελνήμε ελώμ η ηχεκτώνο ζελνήμε ελώμ η ηχεκτώνο ζελνήμε ελώμε εκτάτια με το πουδάσατε (γα διὰ τῶν χαλῶν ὑμῶν ἔργων βεβαίαν ὑμῶν τὴν χλησιν χαὶ ἐχλογὴν ποιεῖσθε.
- 1. 11: In einigen Texten steht: τοῦ χυρίου ήμῶν καὶ σωτῆρος, die anderen lassen das letzte Wort weg, darnach in mat. 46 b γα καμεγο, und so lautet der Text auch in christ.: γα μμιεγο, aber šiš. fügt η επακα hinzu.
- Rom. 1. 7: εὖσιν ἐν Ρώμη ἀγαπητοῖς θεοῦ: eine andere Lesart setzt statt der letzten zwei Worte ἐν ἀγάπη θεοῦ. Dieser Lesart folgt mat. 57 °: соущимь вь Римъ вьдаюваеннемь вжиемь, so auch christ. und ap. 1220 nebst einigen anderen alten Texten (Voskresenskij I, S. 56). Gegen jede handschriftliche Beglaubigung im Griechischen wird dann fortgesetzt ζελαμμέмь стымь mat. 57 b und christ. ζεκαμμέμως εκατώμω.
- 3. 2: ὅτι ἐπιστεύθησαν τὰ λόγια τοῦ θεοῦ, einige Texte fügen hinzu αὐτοῖς, daher šiš. ιακο λαροκαμιε ce (wohl ein Schreibversehen statt въροκαμιε ce, so hat wirklich hv.) ныь слокеса божна, christ. ohne ныь: ιακο ογεърниа са сл. б., so auch mat. 60°: ιακο ογεърние се слокеса бжна.
- 3. 26: ἐχ πίστεως Ἰησοῦ: vl. Ιῦχῦ (Jesu Christi), darnach mat. 61° ѿ въры Ісҳвы, so auch ochrid., aber christ. ѿ въры Ісҳвы, so auch hv., šiš. abweichend ѿ въры скетыне.
- 8. 34: μᾶλλον δὲ ἐγερθείς: vl. add. ἐκ νεκρῶν, den Zusatz nahm Tischendorf nicht auf, er steht auch nicht in ς, trotzdem haben ihn die slaw. Übersetzungen: šiš. christ. mat. 67 b: нζь мρτεωχь. Erst spätere slaw. Texte (z. B. die Bibel 1499) lassen diesen Zusatz weg.
- 10.8: Die Übersetzung aller Texte lautet: ΝΕ ΨΤΟ ΓΛΗΤΕ ΚΗΗΓΕΙ mat. 69 α, so auch šiš. christ., entsprechend der griech. Lesart: ἀλλὰ τί λέγει ἡ γραφή, die durch einige Handschriften belegt ist, aber keine Aufnahme bei Tischendorf in den Text fand.
- 12. 7: εἴτε διδάσχων: vl. εἴτε διδασχαλείαν: die slaw. Übersetzung christ. und šiš. nach der ersteren Lesart: Αιμε λΗ sitzungsber. d. phil.-hist. Kl. 191. Bd. 2. Abh.

оучан, aber mat. 71<sup>b</sup>: аще ан оучение, so auch slepč. und auch hv.

- 13. 14: Vor Ісхомь steht šiš. госполемь (ohne нашнмь), aber christ. hat diesen Zusatz: гмь нашнмь Ісхсъмь, so auch hv.; mat. 73 a gleich šiš.
- I Cor. 2. 1:  $\tau$  рартирно  $\tau$  об обеси:  $\tau$  со ристирно  $\tau$  обеси:  $\tau$  танноу божню t со t серини t сери
- 2. 12: год єгобірет : vl. горият : да видимь šiš. und christ., in mat. ausgefallen, in späteren Texten да свъмь oder въмы.
- 4. 2: ζητεῖται: vl. ζητεῖτε, slaw. Übersetzung μμετε šiš. christ. mat. 80°; ein glagolit. Text schreibt μμετ' ce, gewiß nach dem lateinischen quaeritur, denn die cyrill. Texte drücken ζητεῖται durch die aktive Pluralform aus: μμπτω (Voskres. 2, S. 35).
- 4. 16: πόσιη μη σωκλητε mat. 81° (so auch šiš. christ.) richtet sich nach der griech. Lesart μιμηταί μου γίνεσθε, ohne den Zusatz καθώς κάγω Χριστού.
- 6. 15: ἀρας οὖν τὰ μέλη, minderwertige Lesart ἄρα οὖν und diese schwebte dem ersten slaw. Übersetzer vor, daher lautet die Übersetzung in den ältesten Texten τεμιο λη ογεο šiš. christ., aber mat. 82 b läßt den Ausdruck außer acht und schreibt εκτεορογ ογεο. Daß man ἄρα οὖν durch τεμιο ογεο übersetzte, zeigt die Parallele gal. 6. 10, wo man für ἄρα οὖν liest τεμιο ογεο šiš. christ., τεμι κε ογεο mat. 117 b. Erst die Texte späterer Redaktion berichtigten das Übersehen oder die Lesart in ελίμαλ λη ογεο (Voskres. 2, S. 58).
- 7. 14: ὁ ἀνὴρ ὁ ἄπιστος ἐν τῆ γυναιλί : vl. add. τῆ πιστῆ, καὶ ἡγίασται ἡ γυνὴ ἡ ἄπιστος ἐν τῷ ἀδελφῷ : vl. ἐν τῷ ἀνδρί (add. τῷ πιστῷ). Die Zusätze (τῆ πιστῆ, τῷ πιστῷ) sind in šiš. und christ. nicht übersetzt, wohl aber in mat.  $83^{\,\rm b}$ : моужь невърнь w женъ върнъ н wctыть се жена невърна w моужы върнъ. Die Zusätze stehen auch in slepč. und vielen anderen Texten. Vgl. Voskres. 2, S. 68.
- 9. 8: ἢ οὐχὶ καὶ ὁ νόμος ταϋτα λέγει, die slaw. Übersetzung las ἐν νόμ $\wp$ : нан нε κε ζακοντε снηχε ганеть mat. 85  $^{\rm b}$ . christ., šiš. auch

so, nur ce statt сихь. Die andere Lesart Zakona stützt sieh nur auf wenige Handschriften.

- 9. 19: τοὺς πλείονας : vl. τοὺς πάντας :  $\Delta$ A все примъръцию mat. 86  $^{\rm b}$ , so auch šiš. christ. ap. 1220 nebst vielen anderen Texten; nicht so gut belegt ist die andere Lesart миожанша.
- 11. 23: Die ältesten Texte haben für ἔλαβεν πρηματα, aber ochrid. und mat. 89° schreiben πρημέμω, das griech λαβών ist bei Tischendorf nicht erwähnt, soll dennoch vorkommen.
- 11. 27: Der griech. Variante τοῦ αϊματος τοῦ χυρίου, daneben noch τοῦ Χριστοῦ, entspricht mat. 89 κρακα χένα, aber šiš. κρακα τοιπολαμα, so auch christ. und die meisten Texte.
- 13. 7: κεε τρωπητω mat. 91°, so auch šiš. christ., entspricht der Lesart πάντα στέγει, die auch Tischendorf bevorzugt, und nicht στέργει. Vgl. Voskres. 258.
- 15. 15: Nach εν οὺν ἤγειρεν folgt bei Tischendorf der Zusatz εἴπερ ἄρα νεκροὶ οὺν ἐγείρονται; dieser Zusatz fehlt in manchen griech. Texten, er wurde auch nicht übersetzt in šiš., wo der Vers endigt mit den Worten ιετοκε με κεκρεκ, ebenso christ. und mat. 94°. Doch in slepč. liest man den Zusatz αιμε μράτει κε κατάκτα.
- 15. 31: Griech. ἀποθνήσχω, es soll aber auch ἀποθνήσχοντες als minderwertige Lesart vorkommen, die slaw. Übersetzung schreibt wirklich ογμηραθιμε šiš. christ., на всакы ань оγμηραθιμε mat. 94 h, erst in dem Vertreter der zweiten Redaktion (Apost. Tolst. saec. XIV) liest man оγμηραθ, das ist also eine Berichtigung der älteren Lesart.
- 16. 15: Zu την οἰκίαν Στεφανά geben mehrere griech. Texte den Zusatz καὶ Φορτουνάτου, nach dieser Lesart steht auch šiš. (καττε) λομα εταφλημηνας η φορατονλατόκ, ebenso christ. und mat. 96 b: κ. λ. ετεφ. η φορφονλατόκ und in vielen anderen Texten, so daß das Fehlen dieses Zusatzes in geringerer Zahl der slaw. Texte konstatiert werden kann.
- II Cor. 1. 15: ἴνα δευτέραν χάριν σχήτε: vl. χαράν: Δα ιετερογ ραλοςτь нивнете šiš., Δα κατορογιο ραλοςτь нивнете christ., so auch mat. 98\*, man sieht, daß den ältesten Texten die Lesart χαράν vorschwebte, doch schon slepč. hat die Berichtigung ελγατь und diese Lesart kehrt in Apost. Tolst. saec. XIV wieder.

- 3. 13: Alle alten Texte schreiben να κονδιμό πρεκτακιμαατό šiš. mat. 100°. christ., zugrunde liegt der Wortlaut εἰς τὸ τέλος; es gibt aber auch die Lesart εἰς τὸ πρόσωπον, nach welcher sich die späteren slaw. Texte richten und να λημε schreiben. Auch der daneben stehende Genetiv für τοῦ καταργουμένου lautet in späteren Texten ογηρακονιακών (Voskres. 3—5, S. 34). Der letzte Ausdruck für καταργεῖν kehrt häufig wieder, so rom. 7. 6, I cor. 6. 13, gal. 5. 4, ephes. 2. 15.
- 4. 4: είχων του θεου: vl. add. του ἀοράτου: шврадь божни šiš., aber christ. обрада ба невнанмаго, so auch mat. 100 в шбр. ба невнанмаго, so auch ap. 1220.
- 8. 19: σὺν τῆ χάριτι: vl. ἐν τῆ χάριτι: κα καγαπτι christ., κα καραπτι šiš., so auch mat. 105°, einige Texte schreiben schon in älterer Redaktion ca καγαματιμώ, auch die zweite Redaktion hat κα καγαμάτω. Weiter unten πρὸς τὴν αὐτοῦ τοῦ χυρίου δόξαν: vl. ohne αὐτοῦ: so šiš. κα γοιπομάνι καμκά, ebenso christ., mat. 105° falsch κα (statt κα) γνη καμκά; erst in der zweiten Redaktion να καμν καμν γνην (Voskres. 3—5, S. 90).
- 9. 9: εἰς τὸν αἰῶνα: einige fügen hinzu αἰῶνος, darnach mat. 105 b κι κτικογ, doch šiš. und christ. lassen diesen Zusatz weg, das ist also die ursprüngliche Übersetzung.
- 10. 6: πᾶσαν παρακοήν ist die übliche Lesart, doch die slaw. Übersetzung gibt κακογο πρωτογπλενικά η ωκλογωλνικά mat. 106 b. šiš. christ., das entspricht einer bei Tischendorf gar nicht angemerkten Lesart πᾶσαν παράβασιν καὶ παρακοήν. Die späteren slaw. Texte lassen den Zusatz weg, er ist aber in ap. 1220 vorhanden.
- Gal. 1. 9: εἴ τις ὑμᾶς εὐαγγελίζεται παρ' ο παρελάβετε: нже вамь баговъстнть паче нже принсте mat. 111°, das scheint aber spätere Berichtigung zu sein, da christ. und šiš. schreiben нже вамъ бааговъстнть паче нже баговъстнхомъ вамъ, es soll auch eine solche griech. Lesart geben, nämlich παρ' ο εὐαγγελισάμεθα ὑμῖν. Vgl. Voskres., ap. 312.
- 2.7: ίδόντες : vl. εἰδότες : вначваще christ. šiš., dagegen оувълькше mat. 112 a.
- 3. 15: ἀνθρώπου κεχυρωμένην διαθήκην: vl. προκεχυρωμένην: hier stimmen alle slaw. Texte in der Übersetzung οντκρωκαθια

давъта überein, mat. 114 nur andere Reihenfolge давъта оутвръжена.

- 3. 19: διαταγείς δι' ἀγγέλων : vl. διαταγή ἀγγέλου, nach letzter Lesart ποβελτημικών αγγέλων christ., ποβελτημικών αμγαλκωμών mat.  $114^n$ .
- 4. 17: ἀλλὰ ἐκκλεῖσαι ὑμᾶς θ-ἐλουσιν: vl. ἐγκλεῖσαι, die Übersetzung setzt ἐκκλησίαι voraus, daher lautet sie nь μρκεμ βλις κοτετь mat. 115 b, diese Lesart steht auch in slepč. und vielen anderen Texten, scheint also auf ursprünglicher Übersetzung zu beruhen, doch ap. 1220 hat πρελεςτητη, so auch christ., während šiš. mit mat. übereinstimmt.
- 5. 9: μικρὰ ζύμη ὅλον τὸ φύραμα ζυμοῖ: ΜΑΛΕ ΚΕΛΕΕ ΕΚΕ ΕΜΕШΕΝΗΕ ΚΕΛΕΗΤΕ mat. 116 b, so auch šiš. christ., die spätere Redaktion gebraucht für φύραμα den Ausdruck ΤΈςτο; statt εμμεμημε schreiben viele Texte μεμενημε.
- 5. 14: In dem Text  $\delta$  үйр  $\pi$ ãς νόμος  $\dot{\epsilon}$ ν  $\dot{\epsilon}$ νὶ λόγω  $\pi$ επλήρωται  $\dot{\epsilon}$ ν  $\tau$  $\ddot{\omega}$   $\dot{\alpha}$ γαπήσεις τὸν πλησίον σου  $\dot{\omega}$ ς σεαυτόν lassen einige Handschriften  $\dot{\epsilon}$ ν  $\tau$  $\ddot{\omega}$  aus, darnach christ.: Всь во даконх въ недниомь словесн съконьча са въздлюбн некрынаго свойего мако себе, ebenso  $\dot{\epsilon}$ iš. mit diesen Abweichungen: коньчаванеть се выдлюбний некр. мако себе, dagegen mat.  $116^{\,b}$ : высь бо даконь недниемь словомь скончаванеть се неже выдлюбнтн ближинало свойего акы самомоу се. Dieser Text entspricht ganz der sogenannten zweiten Redaktion.
- Ephes. 1. 9: πο σλιοκολειικό κολέ ειο mat. 118 b, dieser Einschub nach griech. Texten: κατὰ τὴν εὐδοκίαν τοῦ θελήματος αὐτοῦ; šiš. und christ. ohne den Einschub: πο σλιοκολειικό ειο.
- Col. 1. 3: εὐχαριστοῦμεν : vl. εὐχαριστῶ : šiš. und christ. χβαλι, dagegen mat.  $131^a$  βλγοχβαλημμω. Ebenso ib. 1. 12: εὐχαριστοῦντες : vl. εὐχαριστοῦμεν : χβαλιθμε šiš. mat.  $131^b$ , aber christ. χβαλημα. Ebenda τῷ ἱκανώσαντι : vl. τῷ καλέσαντι : πρηζβαβωμαλιο šiš. christ., dagegen mat.  $131^b$ : cποδωμβωμαλιο. Endlich ὑμᾶς : vl. (hier auch ς) ἡμᾶς : нась mat.  $131^b$ , dagegen βαι christ. šiš.

setzt, dagegen liest man ihn in christ.: κρακιών ιετό, dieser Zusatz hat seine Stelle nach ἀπολύτρωσιν (ΗΣΕΑΚΛΕΙΙΝΙΕ).

- 3. 4: жhβoth нашь mat. 133 b so auch šiš. und christ. entspricht der Lesart ἡ ζωἡ ἡμῶν. Tischendorf hat ὑμῶν.
- Hebr. 9. 11: συμουμικ δατοςτικε mat. 162 ist Übersetzung der Lesart των μελλόντων άγαθων, wofür šiš. Γρεμουμικό δλαγοκό gibt, so auch christ. Nach einer anderen Lesart των γενομένων lautet eine spätere Textänderung δαικαμικά (GN. I. 306).
- 9. 14: Δογχομό εκετωμό šiš. und christ. nach der nachweislichen Lesart διὰ πνεύματος άγίου, dagegen mat. 162<sup>a</sup> liest man αχομό εκτυματος αίωνίου.

## V.

Die in den früheren Kapiteln (I—IV) beigebrachten Belege reichen wohl hin, um die Tatsache festzustellen, daß die griechische Vorlage der slawischen Übersetzung des Apostolus der sogenannten byzantinischen Redaktion, die bei Tischendorf mit  $\varsigma$  bezeichnet ist, oder einer anderen Gruppe von Texten, die von Tischendorf nicht zu den ältesten Überlieferungen gezählt werden und darum nicht in seinem kritischen Text Aufnahme fanden, angehört hat, ganz entsprechend dem gleichen Verhältnisse bei dem Evangelientexte.

Es ist aber auch ganz unabhängig von den Verschiedenheiten des griechischen Textes, also bei derselben griechischen Textvorlage, eine merkliche Verschiedenheit in den einzelnen handschriftlichen Überlieferungen der slawischen Übersetzung nachweisbar. Das hängt mit der inneren Geschichte des slawischen Textes zusammen, der im Laufe von Jahrhunderten bei verschiedenen slawischen Völkern des orthodoxen Orientes und selbst bei den katholischen Kroaten, soweit sie slawischglagolitische Liturgie haben, allerlei sprachlichen Änderungen unterworfen war. Man unterscheidet daher älteste, alte und spätere Textredaktionen. Voskresenskij hat nach der Beschaffenheit der Texte in Hinsicht der Wahl der Ausdrücke und nach einigen anderen von ihm beobachteten Merkmalen im ganzen vier verschiedene Redaktionen des slawischen Textes des Apostolus aufgestellt. Für die erste und älteste legte er den Text

des russischen Apostolus vom Jahre 1220 zugrunde, dem die ältesten südslawischen Texte bulgarischer und serbischer Redaktion zur Seite stehen. Es handelt sich jetzt darum, den Nachweis zu liefern, daß auch der hier in Betracht kommende Matica-Apostolus zu der ersten, ältesten Redaktion gezählt werden muß. Diesen Beweis liefert eine Vergleichung der Lesarten des mat. mit šiš. und christ. und ap. 1220 sowie anderen alten Texten bulgarischer Provenienz, wie ochrid., slepč. usw. Über die ältere und spätere Ausdrucksweise wurde in meiner Entstehungsgeschichte, 2. Aufl., S. 281-421 sehr ausführlich gehandelt, wohin im allgemeinen verwiesen werden kann. Außerdem kann ich nach den angestellten Vergleichungen konstatieren, daß an allen Stellen, die Gr. Voskresenskij in seinem im Jahre 1879 in Moskau erschienenen Werk über den altkirchenslawischen Apostolus als Belege einer älteren Ausdrucksweise gegenüber dem Wortvorrat des später übersetzten Kommentars zu einzelnen Teilen des Apostolus aufzählt, der Matica-Text die alte Textüberlieferung befolgt, d. h. mit der Ausdrucksweise des ap. 1220 und anderer Texte alter südslawischer Provenienz genau übereinstimmt.

Um nur einiges davon zu erwähnen: für εὐχαριστεῖν schreibt auch mat. die Übersetzung χελλητη und nicht das später übliche ελλγολλρητη, den letzteren Ausdruck kennen die ältesten Texte überhaupt nicht, unser Apostolus ließ sich nur einmal in col. 3. 17 diesen späteren Ausdruck ελγολλρεψε entschlüpfen (134 b). Dagegen machte er eine Konzession an das griechische Kompositum mit εὐ- dadurch, daß er I thess. 1. 2 ελγοχελλημώς schrieb (131 a) und I thess. 5. 18 ελγοχελλητε. An der ersten von diesen drei Stellen schreibt šiš. χελλεψε und auch an beiden anderen benötigte er den Zusatz ελλεγο- nicht. Dasselbe ist bei christ, der Fall.

Ebenso ist εὐχαριστία nur noch χελλα, ποχελλα und ποχελλενικε, kein благодарение, dennoch schreibt mat. блгоχελλενικε (ephes. 5. 4), ebenso col. 2. 7, I thess. 3. 9 und блгохелления I tim. 2. 1. Auch hier kennt šiš. noch keine Zusammensetzung mit благо. Vgl. Entst. 413. In ähnlicher Weise wurde εὐπρόσδεχτος zunächst übersetzt einfach durch принатыль, so II cor. 8. 12 принетыль šiš. christ., doch mat. 104 в schreibt schon блгопринетно. Vgl. noch rom. 15. 16 блгопринетно mat. 75 (hier auch šiš. und

christ. so), ib. 15. 31 багоприетна mat. 75  $^{\rm b}$  (šiš. приета, christ. приата), II cor. 6. 2 bleibt auch mat.  $102^{\rm a}$  bei приетио, ebenso I petr. 2. 5 приетыны mat.  $42^{\rm a}$ .

Für εὐάρεστοι (II cor. 5. 9) bedienen sich alle ältesten Texte des einfachen Ausdrucks ογγολьни, erst später durch näheren Anschluß an das Griech. kam ελγοογγολьни zustande. Vgl. Voskres. 3—5, S. 53. Rom. 12. 2 schreibt šiš. ογγολьна, ebenso mat. 71 ογγολικά, christ. ογγοκεναία, dagegen ein glagol. Text hat ελγοογγολικά, ein Beweis, daß seine Vorlage nicht mehr die älteste Textgestalt gewahrt hatte.

Iac. 5. 17 wird ὁμοιοπαθής in ältesten Texten durch πολοσωνικ wiedergegeben, so mat. 40°. šiš. christ. hv., erst später wollte man die Übersetzung berichtigen und neben der Umschreibung durch πρωκλονωνα ετράμη schrieb man πολοσοκρωλωνα und πολοσοτραστωνα.

Für φύσις kennt mat. ρολι mit der adjektivischen Ableitung ρολητελική, dann auch μεστιστεύ (I cor. 11. 14), hier hat šiš. ρολιστεύ, doch christ. μεστιστεύ, und εθψι gal. 4. 8 (με соущимь вещию εмь mat. 115°), wo šiš. noch unübersetzt фисн stehen ließ und hv. ρολομι hat; ebenso iac. 3. 7, wo auch šiš. εθμι anwendet; endlich II petr. 1. 4 schrieb man ρελι. Vgl. Entst. 392—393.

Zur Charakteristik des Textes des Matica-Apostolus könnte ich weiter die Tatsache hervorheben, daß in den bei Voskresenskij in seinem Werk über den altkirchenslawischen Text des Apostolus auf S. 74—80 aufgezählten Beispielen, mit ganz wenigen Ausnahmen, diejenigen Ausdrücke auch in mat. wiederkehren, die er nach dem ap. 1220 als die erste und älteste Grundlage der slaw. Übersetzung dieses Werkes voraussetzt, wobei die Übersetzung des Kommentars für dasselbe griech. Wort einen anderen slaw. Ausdruck anwendet. Die Sprache des mat. ist also wirklich im ganzen und großen die Sprache der ältesten Texte dieses biblischen Werkes und nicht die Sprache des Kommentars zu den Briefen.

Auch betreffs der Ausdrücke, die von demselben Wortstamme nur mit verschiedenen Suffixen abgeleitet sind, die Voskresenskij auf S. 81—84 aufzählt, gilt dieselbe Regel, daß

Matica-Apostolus mit den ältesten Texten übereinstimmt und nicht mit den Wortbildungen des Kommentartextes. Endlich wo bei Voskresenskij auf S. 202—214 und 218—227 die Lesarten einzelner alter Texte aufgezählt werden, auch da stellt sich durch Vergleichung heraus, daß mat. in der Regel mit den ältesten Texten übereinstimmt. Ich brauche unter dieser Voraussetzung auf die Einzelheiten nicht einzugehen, kürzer führt der Weg zum Ziele, wenn ich die Abweichungen des mat., die nicht zahlreich sind, kurz bespreche. Ich muß dabei die Bemerkung vorausschicken, daß die Beobachtungen Voskresenskijs zunächst und vor allem den Paulinischen Römerbrief angehen, doch teilweise kommen auch andere Briefe in Betracht.

- Act. 17. 16: θεωρούντος κατείδωλον οὖσαν τὴν πόλιν: εκιλειμικ непринадинным телесь и тръбиць испльиень τρά mat. 13°. Das ist ziemlich freie Übersetzung, die dennoch auch in šiš. und christ. ihren Widerhall findet: видлию мепринадиних дълесь и тръбъ испълненъ града christ., видещом мепринадиниь тълесь испльиень градь šiš. So auch hv. Der einzige adjektivische Ausdruck κατείδωλος wird also durch Umschreibung übersetzt иепринадиниь тълесь испльиень und auch das noch erweitert durch den Zusatz и тръбь oder и тръбиць. Dieser Zusatz wenigstens scheint allerdings eine nachträgliche Texterweiterung zu sein.
- Rom. 1. 24: Statt des Infinitivs досаждати си schreibt mat. 58° вь досаждение. Der glagol. Text hat auch die Lesart späterer Redaktion, nämlich тькоже нечаствовати, entsprechend dem Apost. Tolst. saec. XIV: ылкоже нечествовати (Voskres. 1. 64).
- 6. 5: Der Ausdruck σύμφυτοι lautet in šiš. christ. mat. 64° сьмбрадьни, es gibt aber auch Texte, wo der Ausdruck unübersetzt blieb. Die Übersetzung ist eigentlich nicht genau, das wäre richtig für σύμμορφος, wie rom. 8. 29 in der Tat die Übersetzung dieses griech. Ausdrucks auch lautet, während er phil. 3. 21 umschrieben wird durch бъ тъжде мбрадь.
- 7. 23: τῷ νόμφ τοῦ νοός μου lautet in alter Übersetzung ζακονογ ογμοβωνοκογ šiš. christ., aber in mat. 66° ζακονογ ογμα μοιειο, so wie in den Texten der zweiten Redaktion.

- 11. 4: ὁ χρηματισμός wird übersetzt durch ѿκѣщаннє šiš. christ., aber mat. 69 hat dafür ѿκѣть, ganz wie in den Texten zweiter Redaktion.
- 11. 10: διὰ παντὸς σύνχαμψον: Ѿηογρι επλαμη christ., Ѿηογρι ελεμη šiš., so auch ap. 1220, doch mat. 70° Ѿηορρι εκτερι, so auch hv., die letztere Lesart wird bei Voskresenskij durch weitere 5—6 Texte belegt.
- 12. 13: τὴν φιλοξενίαν διώχοντες : страньнолювьствие гонацие christ., mat.  $72^a$  странолювие гонеще, šiš. ändert das Verbum: страньнолювие търмюще; diesen Ausdruck belegt Voskresenskij durch weitere 5-6 Texte, doch ist das ein Serbismus.
- 12. 20: ψώριζε αὐτόν: ΝΑΠΗΤΑΗ mat. 72°, in einem glagol. Texte in älterer Form напнтън, doch šiš. ογχασσαια η, christ. ογχασσαια η. Der letzte Ausdruck kommt an dieser Stelle in vielen südslaw. Texten, wie slepč., zur Anwendung; er lag um so näher, als man ψωρίον im Johannes-Evangelium durch χασσα übersetzte. Auch I cor. 13. 3 liest man ογχασσαια nicht nur in šiš. christ., sondern auch mat. 91°. Daher ist die oben angeführte Übersetzung напнтан wahrscheinlich sekundär, was auch dadurch bestätigt zu sein scheint, daß in ap. 1220 dafür накарми и gesetzt wurde.
- 15. 21 schreibt mat. 75 в выбраднтн (genauer wäre es hv. выбрадеть тн), christ. falsch выпадрать, so auch ap. 1220, aber šiš. schon sekundäre Lesart оугреть.
- 16. 1: οὖσαν διάχονον blieb unübersetzt šiš. τογιμος Απακονητος, so auch slepč. und mehrere südslaw. Texte (hv. Απακονημος), aber christ. schreibt τογιμο τλογωητελενημο und so auch mat. 76° oder ap. 1220.
- 16. 6: Den Eigennamen Марга́р. geben durch Марню wieder šiš. christ. ap. 1220, doch mat.  $76^{\,\rm a}$  Марнамь und so die späteren Texte durchwegs.
- I Cor. 8. 1: ή γνῶσις φυσιοῖ: радоумь грьанть šiš., näher an den griech. Wortlaut christ. радоумъ алметь, mat. 84 b im Anschluß an šiš.: (радоу)мь грьанть. So auch slepč. und viele andere südslaw. Texte, dagegen ap. 1220 внальню (lies вълънню) радвеличають, so hat auch der Text der sogenannten zweiten Redaktion.

12. 23—24: τὰ ἀσχήμονα ήμῶν εὐσχημοσύνην περισσοτέραν ἔχει, τὰ δὲ εὐσχήμονα ήμῶν củ χρείαν ἔχει : неблагомбрадинн нашн благо-коущеньство лише имоуть à благообрадинн наши не тръбоканънше соуть šiš., etwas verschieden christ. неблгообрадинн наши блгообрадинство лише имоуть, а блгообрадинн наши не тръбъ имоуть, ар. 1220 stimmt mit šiš. in блгокоущьньство und mit christ. in не тръбъ имоуть überein; mat. 90  $^{\rm b}$  weicht schon stärker ab: недобромбрадиын наши блгокрашыньство лише имоуть, а блгомбрадиы наши и тръбъ имоуть. Ich bespreche die Worte in der Entst. 326. Nachdem schon im Evang. Marci 15. 42 εὐσχήμων durch благообрадый ausgedrückt worden, halte ich auch für εὐσχημοσύνη die Wortbildung благообрадынство für nächst liegend, dann wäre благокоущьньство ein späterer (bulgarischer?) Einschub.

II Cor. 5. 11: ἐλπίζω δέ: ογπακαν же christ. und šiš., aber mat.  $101^{\,\rm b}$  ογπακιψε же, so auch die Bibel 1499.

- 11. 8: ἐσύλησα λαβών: прокрадь приюмь šiš., покрадохь принма christ., покрадохь приюмь mat. 107 b, darnach ist die Aoristform покрада, die auch slepč. bietet und mehrere andere südslaw. Texte, die älteste Wiedergabe, dagegen ein Russismus in ap. 1220 очнах und in Ap. Tolst. saec. XIV очнах.
- Gal. 1. 4: Für πονηρός gebrauchen šiš. und christ. den Ausdruck λογκαβωμό, mat. 111° schreibt aber κακα ζλα. Das ist ein nachträglicher Ersatz, der nicht durch viele Handschriften der ersten Redaktion gestützt wird. Sonst wird allerdings πονηρός sehr häufig mit ζαλα wiedergegeben.
- 2. 2: ἀνεθέμην αὐτοῖς τὸ εὐαγγέλιον ὁ κηρύσσω ἐν τοῖς ἔθνεσιν: вьζλοжнχь німь неуаньгелніе неже проповълаю вь недыцьхь šiš. christ., mat. 112 a abweichend: неповълахь німь бліовъствованніе неже проповълане (sic!) вь странахь, das ist die genaue Lesart der sogenannten zweiten Redaktion, vgl. Voskres. 3—5, S. 172.
- 2. 7: ἀλλὰ τοὐναντίον: ης Ψερκης šiš. christ. ap. 1220, aber mat. 112° ης τοψηροτημού, so auch die Texte der zweiten Redaktion.

Hier weicht mat. noch weiter ab: šiš. внатвыше како въровано мн исть нуаньгелине акровьствин, какоже Петрови перитомин, christ. schon anders: вна. како вър. мн не. вваггелине не о окронение какоже Петрови о окронени, noch weiter mat. 112°:

оуквальние мко оупвано мн исть оупванние (sic! wahrscheinlich nur Schreibversehen!) шеръданна, какоже Петроу шеръданна. Die letzte Stilisierung steht sehr nahe dem Texte der zweiten Redaktion\_(Voskres. 3—5, S. 176), nur muß man statt оупванны lesen баговъствованные und vor dem ersten обръданна die Negation не hinzusetzen, während der Text christ. mit ap. 1220 wörtlich übereinstimmt.

- 2. 11: Für κατεγνωσμένος schreiben šiš. christ. und ap. 1220 ζαζρανωκ, mat. 112<sup>b</sup> ζαζορωκ in Übereinstimmung mit der zweiten Redaktion, die auch in späteren Texten sich wiederholt.
- 2. 14: ἀναγαάζεις lautet in šiš. christ. ap. 1220 въднин, dagegen mat. 112 h нюднин, ganz wie in der zweiten Redaktion, aber auch karp. hat schon нжднин. Noch gibt es andere Unterschiede: für юдыкы šiš. christ. (τὰ ἔθνη) schreibt mat. страньны (besser als apost. tolst. страны), so wie er für ἐθνικῶς страньчскы anwendet statt юдычьскы šiš. christ., endlich stimmt auch жндовниь, жндовьскы zur zweiten Redaktion statt des älteren нюдън, нюдънскы. Dagegen ib. 2. 21 für δωρεάν schreiben alle älteren Texte, auch mat. 113 h тоуме, nur im Kommentar zu ap. 1220 liest man ба соую. Für εἰκῆ ib. 3. 4 schreibt šiš. беζоума, hv. ъшюуте, christ. ошють, mat. 113 h бь теще, das letztere ist schwach belegt.
- 3. 3: ἀνόητοι lautet in šiš. christ. несьмысльни, aber mat. 113 b нерадочмин, wie in der zweiten Redaktion.

## VI.

Noch einige Beweise für das ziemlich treue, wenn auch nicht ausnahmslose Festhalten des Matica-Textes an der alten Textüberlieferung mögen hier folgen, wobei natürlich šiš. und christ. ebenso wie die übrigen südslaw. Texte in Betracht gezogen werden.

- I Io. 1. 1: Für ἐψηλάφησαν schreibt mat. 48 <sup>b</sup> wας λως, übereinstimmend mit šiš. und christ., die späteren Texte wenden das Verbum webickama an (G. N. I. 307).
- Rom. 5. 20: Für ὑπερεπερίσσευσεν liest man приндвысть šiš. christ. mat. 63 b, doch ap. 1220 прендобнаова und nachher ндхобнаова, пренданшьствова, ндбыточествова lauter spätere Änderungen.

- I Cor. 3. 17: Für φθείρει—φθερεῖ gebraucht mat. 80° das Verbum wcккрынтн (und скврынтн), ebenso šiš. christ. ap. 1220, später kommt auch расыпатн vor (Voskres. 2, S. 32—33).
- 9. 27: ὑπωπάζω wird in den ältesten Texten durch ογαρακογ wiedergegeben, so šiš. christ. mat. 86 b, spätere Texte wenden auch ογαρογιογ und εακλτιμαι an und für ἀδόκιμος γένωμαι schreibt mat. ib. не κλογιμαι schreibt mat. ib. не κλογιμαι schreibt mat. ib. не кλογιμαι schreibt mat. ib. не кλογιμαι schreibt mat. ib. не кλογιμαι schreibt mat. ib. не κλογιμαι schreibt mat. ib. ne κλογιμαι schreib
- 10. 25: παν τὸ ἐν μακέλλφ πωλούμενον ἐσθίετε wird übereinstimmend übersetzt все же проданемон вы радоумыници надите šiš., все же пръдставланемон вамы вы (sic! statt вы) радоум'ници надите mat. 88°, все проданемо ва радам'ници талите christ. Auch ap. 1220 ebenso, er schreibt auch ва радоумыници, die Varianten dazu bei Voskresenskij lauten радеминци, радаминци, радаминци, радамыници, радамыници, радамыници, радамыници, радамыници, радамыници, радамыници, свіп. In späteren Texten ва коуплыници. Vgl. Voskres. 2, S. 265.

II Cor. 5. 9: διὸ καὶ φιλοτιμούμεθα, εἴτε ἐνδημοϋντες εἴτε ἐκδημοϋντες, εὐαρεστοι αὐτῷ εἶναι: тъм же н пространою любовню, аще выхолеще аще ли ѿхолеще, тышимь се оуголин юмоу быти тат. 101 в, so auch šiš. christ., doch nachher anders: тъм же чтин бълваемъ, аще и ѿхолаще и прихолаще оуголин ємоу бълти. Statt чьстьин бълваемъ findet man nachher eine weitere Annäherung an den

griech. Ausdruck: тымь н любочестьствоуюми... und багооугодин юмоу битн (Voskres. 3—5, S. 52—53).

9. 11: èv παντὶ πλουτιζόμενοι εἰς πάσαν άπλότητα: w всемь вгатеще се вь всакоу ще дротоу mat.  $106^{\,a}$ , so auch šiš. christ., nachher dem griech. Ausdruck näher gebracht: ва всемь обогащаеми ва все пространьство oder auch вь всакоу простотоу (Voskres. ib., S. 103-104).

Ephes. 5. 18: ἐν ῷ ἐστὶν ἀσωτία: κα νικμα κε ιεςτα κλογαα christ. hv. (šiš. Ø), aber mat. 124° βα νικμα ιξ νιεςπενημε, oder ähnlich κα νικμα νις επενημα. Der Ausdruck ἀσωτία übersetzt durch κακα erinnert an luc. 15. 13 ἀσώτως: κακαλινο. Auch I petr. 4. 4 steht in šiš. κλογα, in christ. νιεςπενημε, mat. 44° wahrt hier die Lesart κα εμνητικε (richtiger wäre εμνετικε) ταμα καλλογια (εἰς τὴν αὐτὴν τῆς ἀσωτίας ἀνάχυσιν). Zur Lesart der letzterwähnten Stelle bemerkt der Herausgeber (Prof. Καλινπίαεκί), es befinde sich in der Handschrift eine Randglosse τωμα κλογασμα.

Phil. 2. 7: ἐαυτὸν ἐκένωσεν übersetzte man τεπε τωπρημη mat. 117 b, so auch šiš. christ., doch G. N. erwähnen auch eine spätere Lesart ηχαϊια.

4. 5: τὸ ἐπιειχές: εμοτραμβιίος šiš. christ. hv., das scheint die älteste Lesart zu sein, doch G. N. I. 308 wird κροτοςτα βαμα zitiert und mat. hat beides vereinigt, er schreibt εμοτραμβικούς βαμα κροτοςτα βαμα αλα ες μαβητα βεθιμά μαβκομά mat. 130° a.

Selbstverständlich gilt die durch zahlreiche Beispiele belegte allgemeine Charakteristik des Textes mat. nicht für ausnahmslos, als würde überall seine Lesart gerade die älteste Überlieferung gewahrt haben. Es kommen in der Tat auch solche Lesarten in mat. vor, wie wir sie zum Teil schon erwähnt haben, wo sich sein Text eher mit späteren Redaktionen, zumal der sogenannten zweiten, deckt. Z. B. rom. 2. 22 für βδελυττόμενος steht in šiš. christ. ακαρελογιε α, so auch ap. 1220, dagegen mat. 59 b γινομικέν α und das ist die Lesart des Kommentars und des Textes der sogenannten zweiten Redaktion.

Rom. 13. 5 steht für а̀νάγκη нюжа цесть mat. 72 b, während die ältere Lesart потръба hat (so šiš. christ.).

15. 2 wird für δ πλησίον in mat. банжынн geschrieben, während der ältere Ausdruck bekanntlich некрынн wäre. In der Tat hat mat. nur ephes. 4. 25 diesen älteren Ausdruck bewahrt: сь некрынны 122 b, während šiš. immer diesem älteren Ausdruck treu bleibt. Die alten Texte gebrauchen gern den Ausdruck ръснота, z. В. II сог. 7. 14 въ ръснотж, ръснота slepč., ib. 13. 8 selbst in ap. 1220 по ръснотъ und slepč. nebst vielen anderen ebenso, gal. 3. 1 ръснотъ slepć., mat. dagegen hat ebenso wie šiš. nur нетина.

I Cor. 15, 24 schreiben šiš. und christ. gleich mit den übrigen alten Texten für πάσαν άρχην καὶ πάσαν έξουσίαν καὶ δύναμιν die Übersetzung всакоу власть и всако влачство и силоу - so christ. šiš. (nur das erste Glied) ap. 1220, auch hv. so, der Vertreter der zweiten Redaktion: εςε ελάθεςτες η εςю ελλιτь η CHANG, die Bibel 1499 wahrt die alte Lesart, mat. 94 h ersetzt власть durch начело: всако начело н всакоу власть н снаю (das ist die Lesart der sogenannten dritten Redaktion). Das sieht wie eine nachträgliche Berichtigung aus, da z. B. власть (oder οπλαστω) regelmäßig für έξουσία gebraucht wird und άρχη in diesem Sinne besser durch владычыство ausgedrückt wird als durch HAMENO. In der Tat ist luc. 20. 20 BAAAZIMACTEON H OBNACTH richtiger für τῆ ἀρχῆ καὶ τῆ ἐξουσία als ib. 12. 11 власти и владзичьствив. Doch in diesem Punkte waren die Übersetzer nicht sehr genau und konsequent. Ephes. 3. 10 werden die beiden Ausdrücke ταῖς ἀρχαῖς καὶ ταῖς ἐξουσίαις durch κλλιτικών Η κλλλιкамъ übersetzt in christ. šiš., dagegen durch властемь н старъншинамь mat. 121°, das ist auch die Übersetzung der zweiten Redaktion; ähnlich ist ephes. 6. 12 in šiš. und christ. angewendet власть и владычьство, dagegen mat. 125° старъншиньство und βλαςτь (in dieser Reihenfolge). In col. 1. 16 εἴτε ἀρχαὶ εἴτε έξουσίαι: аціє ан властн аціє ан владыкы šiš. christ., dagegen mat. 1316: н старъншиньства аще ан власти.

15. 32 wurde ἐθηριομάχησα frei übersetzt durch ζετρη πρωλανι είχι šiš. christ. und ap. 1220, das scheint die erste Übersetzung gewesen zu sein, mat. 94 b schreibt schon genauer ch ζετριμή εράχι ce, aber noch enger an den griech. Wortlaut sich anlehnend lautet die weitere Berichtigung ζετροκράχα ca. Das ist ungefähr so, wie wenn für μαχροθυμία zuerst τριπταλι-

ствие genügte, dann aber der Übersetzer des Kommentars zu rom. 2. 4 далготрыпънне vorzog (Voskres. 81, Entst. 297).

15. 50: Für κληρονομήσαι liest man μακακασκατη mat. 95 b in Übereinstimmung mit dem Texte des Kommentars und mit christ. hv. (šiš. Ø). Eine andere Übersetzung desselben griech. Wortes lautet πρηγακτητη κα (Entst. 366—367).

Voskresenskij hatte seinerzeit sechs Fälle aufgezählt (S. 80—81), wo die Ausdrucksweise des Apostolustextes nach den ältesten südslawischen Handschriften mit dem Text des Kommentars übereinstimmt, aber nicht mit ap. 1220. Heute faßt man diese Beispiele so auf, daß bald in den südslawischen, wenn auch ältesten Texten, bald in dem Kommentar eine Verschiebung der ursprünglichen Lesart stattfinden konnte.

I Cor. 2. 6: τῶν ἀρχόντων τοῦ αἰῶνος lautet in šiš. κηεζε ετκα τετο, aber christ. ελκα ετκα τετο, so auch ap. 1220, mat. 78 b hat κηεζε. Es ist nicht so sicher, wie es Voskresenskij hinstellte, daß hier die Lesart καμαζε das ältere darstellt. Wir hörten oben, daß ἀρχή durch ελαλαιμέτει ausgedrückt wurde, da konnte folgerichtig ἄρχων durch ελαλαικα wiedergegeben werden. Wenn nun viele südslaw. Texte (Voskresenskij zitiert einige 20 Handschriften) den Ausdruck κηαζε bevorzugen, so ist damit nur die starke spätere Verbreitung desselben bewiesen, aber ursprünglich muß er dennoch nicht gewesen sein.

8. 1: ἡ γνῶσις φυσιοῖ wurde schon oben besprochen. Die wörtliche Übersetzung Δαμέτι in christ. und einigen anderen Texten sieht allerdings als nachträgliche Verbesserung aus. Die Übersetzung γνῶσις durch ραζογμα ist der übliche Ausdruck.

Ephes. 2. 21: Wenn ναός in ap. 1220 durch χραμα wiedergegeben wird, so ist das gewiß nicht genau, da im Gegenteil ναός regelmäßig durch μρακαι übersetzt wird. In mat. fand ich nur einmal ναός durch χραμα übersetzt, und zwar II thess. 2. 4 вь χραμα бжин, šiš. hat auch hier вь цракви божин, ebenso christ.

Es ist also ungenau gesagt, daß hier in dem Texte des Kommentars ältere Textüberlieferung steckt, man soll richtiger sagen, daß in solchen Fällen der Text des Kommentars sich mit jenen Lesarten des Apostolustextes deckt, die eben die älteste Ausdrucksweise erhalten haben. Noch eine Bemerkung. Ob пропатн oder распатн das Ursprüngliche sei, darüber wurde hin und her geredet. Vgl. Entst. 264. 293. In mat. herrscht das Kompositum mit pacentschieden vor, nur zweimal begegnet die Form mit про-: пропель 78 (I cor. 2.8) und пропеть mat. 110 (II cor. 13.4), hv. auch hier распеть.

Zur weiteren Charakteristik der kritischen Seite des Matica-Apostolus will ich noch folgende Tatsache erwähnen. Schon vor vielen Jahren, als ich noch in meiner Jugend in Agram das Studium des Altkirchenslawischen mit bescheidenen Hilfsmitteln, aber auf Grund der glagolitischen Handschriften der damaligen Kukuljevićschen Bibliothek betreiben konnte, stellte ich nach dem I. Bande der von Gorskij und Nevostrujev herausgegebenen Beschreibung der Synodalbibliothek und ihrer slawischen Handschriften (Описаніе славянскихь рукописей I, Mockba 1855) einen Textvergleich zwischen den dort auf S. 301-313 aufgezählten Lesarten und dem Apostolus Šišatovacensis (ed. Miklosich) an, die Randbemerkungen lauteten so, daß zwischen den älteren Lesarten der Synodaltexte des Apostolus und des Apostolus Šišatovacensis vollkommene Übereinstimmung herrschte. Nun zog ich die Parallele weiter, der Matica-Text wurde ebenfalls verglichen und dieser weitere Vergleich ergab das gleiche Resultat, d. h. vollkommene Übereinstimmung des Matica-Textes mit šiš. Eine Auslese der beachtenswerten Fälle, wo mat., šiš. und die bei G. N. zitierte ältere Lesart auf einer Seite stehen und verschieden davon die später übliche abweichende Lesart, soll hier mitgeteilt werden:

- Act. 13. 8: ε μάγος wird sonst, entsprechend dem Evangelientexte, übersetzt durch вльхвь christ. hv., doch šiš. durch кореннтьць, dagegen 13. 6 liest man in christ. ετερα кореннтца (so auch hv.) und in šiš. ιετερα вльхва; mat. 5 a hat an beiden Stellen ιετερα кореннтьца und наума кореннтьць gegenüber вльхвь scheint das eine spätere Änderung zu sein.
- $17.5: των ἀγοραίων τινὰς ἀνδρας: <math>\overline{w}$  тържинкъ моужа нъкъна дълън christ., dagegen тръжинкы моужы истери дъм mat.  $12^{b}$ , so auch šiš., nur orthographisch richtiger моуже.
- 27. 9: καὶ ἔντος ἤδη ἐπισφαλοῦς τοῦ πλοός (ohno griech. Variante) lautet in šiš. Η τουμμού ουτο ταπαλλημικό πλακαμικό (so sitzungsher. d. phil.-higt. Ri. 191. Bd., 2. Abh.

αuch hv., nur αβκλαζνομό, in christ. Η сουμίο же са погрекамь плаванню und mat. 31° н соυμίο же сь погрекохомь се плаванню. Wenn die etwas rätselhaft klingenden Ausdrücke са погрекамь und сь погрекохомь се die älteste Textüberlieferung darstellen, so muß man die Lesart des Matica-Textes für falsch und allein са погрекахомь für richtig erklären, den Fehler са погрекохома haben noch einige andere Texte. Die Ausdrucksweise (das Adjektiv ἐπισφαλής durch ca mit Instrum. eines Substantivs погрека) fällt stark auf, vielleicht faßte der erste Übersetzer das Adjektiv als ein aus ἐπὶ cum genitivo bestehendes Nomen auf. Die Lesart šiš. Сабаладных dürfte neuere Änderung sein.

- Iac. 3. 5 schreibt mat. 37 b in Übereinstimmung mit den übrigen alten Texten: се маль wгнь н колнкоу грамалоу (vl. громалоу) сьжидають, so auch šiš. christ.; das griech. Wort блу wird in späteren Texten durch дрова (драва) wiedergegeben.
- I Petr. 2. 4:  $\tilde{w}$  члекь оубо непотрыбню  $\tilde{w}$  ба же ндбраньню н  $\tilde{\psi}$ тьию mat.  $42^{\circ}$ ,  $\tilde{s}i\tilde{s}$ .  $\emptyset$ , christ.  $\tilde{w}$  члека оубо неключимьствованоу  $\tilde{w}$  ба же ндббраноу чьстноу (hv. ähnlich  $\tilde{w}$  чловыкь оубо неключымованоу,  $\tilde{w}$  бога же ндабраноу). Vgl. Entst. 331. Das Verbum  $\tilde{\alpha}$ ποδοχιμάζω wird auf verschiedene Weise übersetzt, eine uralte in Evangelien gebrauchte Ausdrucksweise lautet неврълоу сатворити, passiv auch отабрыжена, hier непотрыбыта und неключима oder неключимьствована, auch некоушаюма.
- 5. 4: архітогийу: начельника пастыремь šiš., christ. стар'яншина пастырема, übereinstimmend damit auch mat. 45 b.
- I Io. 2.1: παράκλητος wird durch χολαται übersetzt mat. 49<sup>a</sup>, so auch šiš. hv. und christ. Vgl. Entst. 315. Im Johannes-evangelium blieb das Wort unübersetzt παρακλιτά, neu συτκμητέλь.
- Rom. 6. 7: оумьрын во шправан се ш гръха mat. 69°, christ. und šiš., letzterer шправьда се, doch hv. оправьды се.
- 14. 14: въмь и пръпираю се mat.  $73^{\rm b}$ , so auch šiš. christ. ( $\pi$ é $\pi$ е $\sigma$ е $\sigma$ е).
- I Cor. 1. 11: нарекова бо мн се mat. 77  $^{\rm b}$ , so auch šiš. christ., weiter: ζα вы  $\overline{w}$  приставникь mat., w вась  $\overline{w}$  приставникь šiš., aber christ.  $_{\rm c}$ 0 васъ  $\overline{w}$  χλοικα nach dem griech. περὶ ὑμῶν ὑπὸ τῶν

- χλόης, die Lesart w πρητακωνικα ist in ältesten Texten nachweisbar, der Kommentar gibt Aufschluß über diese Übersetzung. Vgl. Voskres. 2, S. 7. Über Chloë vgl. Dr. Hans Lietzmann, Die Briefe des Apostels Paulus. I. Die vier Hauptbriefe, Tübingen, 1910, S. 85.
- 3. 17: Für φθείρω lautet die Übersetzung wekepshihth oder ib. 15. 33 τελήτη: εκερεμέτε ωτείμαιε mat. 75°, τελάτε christ., τλιθιμε šiš., spätere Lesart ist ραςμπατή; II cor. 7. 2 liest man μετληχομε mat. 103°, so auch šiš., minder richtig μετελήχομα christ., und ib. 11. 3 μετλήθητε mat. 107°, so auch šiš. christ.
- 4. 12: гоннын оудрьжным се mat. 81°, so auch šiš., aber christ. гоннын тырпным, im Griech. keine Variante angegeben.
- 11. 29: γράχε τός κατε mat. 89 b, so auch šiš. christ., πρίμα wird an dieser Stelle so übersetzt, spätere Änderung lieferte den Ausdruck τογλε. Vgl. Entst. 296.
- 13. 5: Das Verbum οὐχ ἀσχημονεῖ lautet in der alten Übersetzung нε ζλοωβραζητε τε mat. 91°, so auch šiš. christ., als vl. dazu in einigen Texten нε ζλοωβραζητες τε. Eine andere, aber offenbar spätere Änderung des Textes lautet: нε Ѿπαλακτε οξλημείημα εξοεγο, diese ist bei G. N. I. 303 verzeichnet. Die ursprüngliche Wahl des Ausdruckes steht im Zusammenhang mit I cor. 7. 36, wo ἀσχημονεῖν durch ζλομε οβραζομε mat. 84°, нε δε κλαζε ωβραζε šiš., ζλαμε οβραζαμε christ. wiedergegeben wird. Andere Übersetzungen lauten: нε ξλγοωβραζηθο, με λάπος εμμελητε, нε λοβρος ελμαμικειμές, doch alles das sind spätere Verbesserungsversuche.
  - 15. 41: Alle alten Texte schreiben ραζλογμακτε ε (διαφέρει), so mat. 95°, šiš. und christ., den Zusatz εκυτομε kennen nur einige altrussischen Texte, bei Tischendorf ist er gar nicht belegt.
  - II Cor. 3. 5-6: Für ixavóç ist die alte Übersetzung довольна: не нако  $\overline{w}$  себе довольны несмы mat.  $99^{\,b}$ ; für ixavótyą: доволь (довала), später auch довольство. Das Verbum ixavów lautet довальтн—оудовальтні, mat.  $99^{\,b}$ : нже оудоволы нась, вій. оудоваль нась, hv. оудоволы ны. Spätere Änderungen ergaben постнжена, постнжьнь бытн (statt довольнь бытн).

- 3. 14: οκαμενιμώς σε πομειώλεντα μχε mat. 100 a, so auch šiš., christ. andere Form οκαμεντωλ, diese passiv-neutrale Form haben auch andere alte Texte; auch πομειώλετα ist ursprünglich, später hie und da geändert.
- 5. 4: выданданемь негологоние mat. 101°, so auch šiš. und christ., letzterer gebraucht die Form въздальнемъ. Die Lesart einiger Handschriften нелоугоующе ist wohl nur ein Schreibfehler.
- 8. 2: ндысть вы вгатьствы нхы пространьствоу нхы mat. 104°, so auch šiš., nur ohne das erste нхы und statt des zweiten schreibt er нмы; christ. ebenso, nur auch hier das letzte нхы lautet нмы, hv. богатьство пространьства. Die Konstruktion variiert, ist auch undeutlich.
- 12. 7: Δαστό δο μη σε ποστράκατελο πλότη mat. 109 a (σχόλοψ τῆ σαρχί), so auch šiš. christ.; statt ποστράκ. liest man auch πολοστράκατελο. Eine andere Lesart, offenbar spätere Änderung, gebraucht den Ausdruck οστόνα (vgl. Voskres. 3—5, S. 138).
- Gal. 4. 3: ὑπὸ τὰ στοιχεῖα: πολα стухнымн christ., πολ стухню šiš., auch ein glagol. Text hat πολ стнхнымн, dagegen mat. 114 h πολι съставы, das ist die Lesart der zweiten Redaktion, so auch karp. Vgl. col. 2. 8 ebenso: πο стухнюмь šiš. christ., πο съставомь mat. 133 h.
- 5. 12: ὄφελον καὶ ἀποκόψονται : με αλή αλ σαλεργιιοντε ca christ. und šiš., aber mat. 116 b ογμε αλ ωσταμιστε ce. Dieser Text ist der zweiten Redaktion eigen. Vgl. Voskres. 3—5, S. 222.
- 5. 24: об дъ той Хрістой 'Ідсой тру сарха встайршсах сду тоб  $\pi$ ад-фиаси: wbн же Христоу Інсоусоу пльть пропеше сь страстыми siš., овн же Хса Іса плъть пропаша съ страстыми christ., mat.  $117^a$ : wbh же  $\chi^2$  Іса пльтию распеше сь стрсми. Vgl. Entst. 408.
- 5. 25: кь ахоу прилагають се mat. 117°, so auch šiš. christ., später schrieb man vereinzelt приставлиямы се.
- Ephes. 1.10: οἰχονομία lautet mat. 118 в оустрон und ib. 3.9 строн, eine ältere Ausdrucksweise für das griech. Wort ist сьмотрівни, so auch šiš. christ.; vgl. col. 1.25 по съмотренню šiš. christ.: по строненню mat. 132 °, Entst. 309—310. Das Verbum

συμφέρει (II cor. 8. 10) wird nur in späteren Texten durch стронть са übersetzt (Voskres. 3—5, S. 86), richtiger ist несть вь польдоу mat.  $104^{\,b}$ , so auch šiš. christ.

Ich erwähne kurz, daß ephes. 4. 1. 14 und 4. 30, ebenso 6. 9 der Text mat. abweichend von der ersten Redaktion, die durch šiš. christ. ap. 1220 vertreten ist, sich ganz dem Wortlaute der zweiten Redaktion anschließt.

Phil. 1. 27: ἀξίως τοῦ εὐαγγελίου (vl. τῷ εὐαγγελίῳ): Δοςτομιο εκαιγελιω χκον christ. Δοςτ. ικγαιμετελιία χρηςτοκα šiš.: mat.  $127^{2}$  Δοςτομικ πο ικγαιω καινεκτκοκαιμιο χκον (die alte Lesart wurde mit der jüngeren vereinigt).

I Tim. 2. 6: давы себе нубавленные да все моученню вы крымена свою mat.  $144^{\,\rm n}$ , ähnlich šiš. д. с. да нубавленные по высъхъ моученню в. вр. св., und noch etwas anders christ. д. с. да нубавьство по в. м. в. вр. св.

- 4. 1: Überall gleich дхь ръчню глють mat. 145°. šiš. christ. II Tim. 2. 8: поминан Ісха (ohne господа) mat. 150°, so auch šiš. christ.
- 4. 8: тем же щельть мн се праведнын вън'ць mat. 152 м/ь, šiš. sonst ebenso, nur въньць правьды, und christ. вънець правдъ.
- Hebr. 1. 3: свде о десноую величьствим mat. 153 , so anch šiš., ohne den Zusatz, den christ. hat: о десноую пристола величьствим. Eine griech. Lesart dieser Art wird bei Tischendorf nicht verzeichnet.
  - 1. 4: юлико раданчыные нхь mat. 153 b. šiš. christ.
- 1. 8: жьдль правленит жьдль цотвны mat. 153<sup>b</sup>, so auch šiš. christ., nur im letzteren правлению.
- 4. 15: не нмамь во начельнааго светнтелы не могоуща попещн се немощьми нашими šiš., christ. und hv. läßt начельнааго aus, dagegen mat. 157°: н не нмамь во старвишниы стителемь не могоуща попеци се немощьми нашими. Da im Griech. ἀρχιερέα steht, so wird nach dem Vorbilde anderer Parallelstellen der Ausdruck ursprünglich unübersetzt geblieben sein. Vgl. Entst. 397.
- 12.3: да не дълаете дшами своими раславлающе се mat. 167a, ebenso christ. und šiš.

Es kann noch konstatiert werden, daß auch mat. in alter Weise γραφή durch κημγει und πρεσβύτεροι ἐχχλησίας durch ποπη μρκοκημη ausdrückt (vgl. G. N. I. 302) und daß für die Präposition χωρίς neben κεγα auch noch ραζεκ gebraucht wird (z. B. II cor. 11. 24. 28, so šiš. und mat. 108 b, und ib. 12. 2 [mat. 109 a]), an zweiter Stelle gebraucht šiš. den Ausdruck κρομικ, dagegen ephes. 2. 12, wo šiš. und christ. κεζ χα schreiben, gebraucht mat. 120 a die Präposition κεισιε, also κεισιε χα. Eine bulgarischserbische Partikel, die man in den ersten pannonischen Übersetzungen, wie ich glaube, noch nicht anwendete.

## VII.

Nicht zahlreich sind die Fälle, daß šiš. und christ. in den Lesarten auseinander gehen, eher kann man sagen, wie aus der vorausgehenden Darstellung ersichtlich ist, daß mat. dann und wann eigene Wege geht und Lesarten gibt, die schon die sogenannte zweite, also jedenfalls eine sekundäre Redaktion charakterisieren. Wo nun šiš. und christ. nicht einheitlich sind, dort schließt sich mat. bald diesem, bald jenem an, nicht selten bietet er aber auch etwas Drittes, das weder mit šiš. noch mit christ. übereinstimmt.

Soweit nicht solche Fälle schon in der vorausgehenden Analyse aus irgendeinem Grunde zur Sprache kamen, sollen sie hier, ohne jeden Anspruch auf erschüpfende Vollständigkeit, berücksichtigt werden.

- Act. 15. 10 stimmen mat. und šiš. in folgender Reihenfolge überein: нн мы нн жин нашн вьдмогохомь (mat. 8 b), dagegen christ. hv. нн оцн нашн нн мы въдмогохомъ. Diese Reihenfolge steht in dem griech. Texte.
- 17. 22: Die griech. Worte  $\dot{\omega}_{\varsigma}$  δεισιδαιμονεστέρους  $\dot{\upsilon}_{\mu}\ddot{\alpha}_{\varsigma}$  θεωρώ lauten in mat. 13  $\dot{\upsilon}$ : нако хоудожаншене вы внжю, ähnlich šiš. нако хоудожыныншене вы внждоу, christ. dagegen нако многы бъл чтоуща вън внжю. Es gibt aber auch eine Lesart хнтры (G. N. I. 306).
- 20. 28: Der griech. Text lautet ohne nennenswerte Varianten: προσχέχετε (add. οὖν) έαυτοῖς καὶ παντὶ τῷ ποιμνίῳ, ἐν ῷ ὑμᾶς

τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἔθετο ἐπισχόπους ποιμαίνειν τὴν ἐχχλησίαν τοῦ χυρίου (vl. τοῦ θεοῦ oder τοῦ χυρίου χαὶ θεοῦ), ἢν περιεποιήσατο διὰ τοῦ αϊματος τοῦ ίδίου : выниманте оубо светь н всемоу стадю, вы немже вы поставн ахь стын непкпы пастн цркви га н ба, юже примъръте своею крвию mat.  $19^b$ , so auch šiš., nur richtiger црьковь und притвори statt примъръте; ebenso christ., der mit mat. in приобръте übereinstimmt. Eine andere Lesart bei G. N. I. 307 weicht stark ab: блюдите.. всего стада... поставить... стража... цркве га ба.

- 20. 35: Für ἀντίλαμβάνεσθαι τῶν ἀσθενούντων ist die übereinstimmende Übersetzung ζακτογπατη μεμομμιμε mat. 19 b, ζ. μεμομμιμμε šiš., christ. schreibt ζακτογπητη und ebenso hv., spätere Texte haben πολαμματη.
- 28.6: μεταβαλλόμενοι (vl. μεταβαλόμενοι) ἔλεγον αὐτὸν εἶναι θεόν: πρωλοжьше се глаχοу ба него соуща mat.  $33^{\,\mathrm{b}}$ , übereinstimmend mit christ. hv., aber šiš. πρ. се гл. богь несть. Statt πρωλοжьше се spätere Texte помышльше oder премъннеше см.
- Ιας. 13. 15: ἡ εὐχὴ τῆς πίστεως : ΜολΗΤΒΑ ΒΈρΑΗΑΑΓΟ šiš. und mat.  $40^{\circ}$ , aber christ. ΜΑΤΒΑ ΒΈρΙΙΑ.
- 5. 14: ĕλαιс» in šiš. unübersetzt: помадавьше него немемы, auch hv. одыемы, aber christ. помадавьше н масламы und mat. 40 помадавше н масломы. Ebenso bleibt hebr. 1. 9 in šiš. wateмы, dagegen christ. und mat. 153 в масломы.
- Rom. 2. 15: μεταξὸ ἀλλήλων τῶν λογισμῶν κατηγορούντων ἢ καὶ ἀπολογουμένων: Μεκλικ ασσιν μικικε ωκλεκετακιμικε mat. 59 b (weiter fehlt, christ. dasselbe mit dem Zusatze και ωκειμακιμεκα, dagegen šiš. Μεκλογ ασσιν μικιλεμη γλαγολιμεκε και ωκετιλεμικε. Αρ. 1220 schließt sich christ. an, während die Mehrzahl der übrigen Texte, unter anderen ochrid. slepč. die Textüberlieferung šiš. wiedergeben:
- $3.\ 2:\ хата̀ та́ута тро́тоу: по высакон постатн šiš., dagegen christ. всацъмы обрадъмы, so auch mat. <math>60^{\,\mathrm{s}}$  всацъмы мърадомы.
- 5. 18: Bei gleicher griech. Vorlage schreibt christ. тымь же оубо нако нанивым прыгрышеннемь ба бса чабкаг на осоужение, šiš. schiebt vor осоужаение, ohne handschriftliche Beglaubigung

ein: вынь (www.xaennie), so auch mat. 68 m und nach Voskresenskijs Angaben noch in mehreren, meist südslaw. Handschriften.

- 10. 2: ὅτι ζῆλον θεσῦ ἔχουσιν: ιακο ρεκενικε εжηιε ημούτε mat. 68 , ganz so in šiš. ochrid. slepč., aber christ. ιακο ρετε εжηιο ημούτε. Über die Übersetzung des griech. Wortes ζῆλος vgl. Entst. 343 und G. N. I. 307, Voskres. 1. 158—159 (ρεκιοστε). Der Ausdruck ρετε ist in ap. 1220 und auch sonst zu finden.
- 14. 23: ὁ δὲ διαχρινόμενος : ραςματραιαн ca christ. und ap. 1220, aber šiš. a соумнен се und so auch mat. 74°, oder съмнан са ochrid. und so auch einige andere Texte.
- 15. 14: Dem griech. Texte πεπληρωμένοι πάσης τῆς γνώσεως entspricht christ. нспълнення всего ραζογμα, etwas freier šiš. нспълненн πλολι ραζογμανιμέν, mat.  $75^a$  stimmt mit christ. überein, dagegen slepč. wie šiš. нспълненн πλολί ραζογμανιμέντα.
- I Cor. 8. 8: Die Texte weichen in der Reihenfolge der Glieder voneinander ab, was mit den griech. Vorlagen zusammenhängt. Šiš. schreibt so: нн бо аще не намь аншимь се, нн аще намь ндбоудеть намь, so auch ochrid. slepč., dagegen christ. нн аще бо вых ндбогтачьствоуюмх ин аще не вых аншимх са, so auch mat. 85°: нин оубо аще намо ндбытьчьствоуюмь, ин аще не намо аншаюмь се.
- 9. 1 ist ebenso in der Reihenfolge ungleich: šiš. hat ижсьмь ан свободь; насьмь ан апостоль; christ. dagegen насмь ан апах; насмь ан свободь; mat. 85 schließt sich šiš. an. Ebenso 10. 19 šiš. нако ндолотрабно чьто есть; нан нако ндоль чьто есть; christ. нако коумира чьто есть нан нако коумирожьртвьно что есть; mat. 88 b stimmt zu šiš. Ferner 11. 11 in šiš. убаче ин жена бедь моужа ин моужь бедь жены, christ. обаче ин моужь бежчена ин жена бед моужа, hier schließt sich mat. 88 b dem christ. an, nur schreibt er etymologisch бедь жены.
- 13. 1 in mat.  $91^a$ : быхь нако меда девнецін нан кумбаль деецаен, so auch šiš. (nur ан statt нан), auch hv. еко коумбаль деецаемы, aber christ. бахуа нако меда девнацін нан деона деацана. Die späteren Texte übersetzen хύμβαλον ἀλαλάζον durch кροуга медана деацана (G. N. I. 307, Voskres. 2. 146—147).
- 14. 29: дахрічетност : да скадають šiš., да кажють christ., so auch ap. 1220, mat. 93 näher zu šiš. да скадочеть.

- 15. 49: Ohne griech. Variante wird καὶ καθῶς ἐφερέσαμεν τὴν εἰκόνα τοῦ χοικοῦ φορέσωμεν καὶ τὴν εἰκόνα τοῦ ἐπουρανίου in christ. so übersetzt: Η τάκοκε Ποεηχομά Τυλο πάρεταμαγό, Ποεμμά Η Πεεικαγό τυλο, so auch ap. 1220, nur richtig mit λα νοι μοεμμά. Diese Übersetzung kehrt wieder in Ap. Tolst. saec. XIV, nur statt τυλο wird ουράζα gebraucht. Ganz anders lautet der Text in mat. 95 b: Η ιάκοκε ωελυκοχομό σε διά τυλο πρωτυμάλιο, λα ωελυμέμω σε διά τυλο πρωτυμάλιο. Voskresenskij zitiert noch einige zehn Texte mit derselben Übersetzung, alle von der ersten Redaktion, zumeist südslaw. Provenienz, darunter hval., er schreibt: υκοκε ουλωκοχομία σε διά τυλο πρωτυμάνο, τάκο λα ουλωμέμω σε διά τυλο μέρεσκαγο.
- II Cor. 2. 14: χάρις τῷ πάντοτε θριαμβεύοντι ἡμᾶς lautet in der Übersetzung gleich, aber mit kleinen Abweichungen: βλελτι ιαβλιαθιμέρων βείσελα πατα christ., βλαγολέτι παβλιαθιμέρων βείσελα να πατα δίξι, βλέτι παβλιαθιμέρων βείσελα w πατα mat. 99<sup>n</sup>, so auch ap. 1220, να πατα slepč. und viele andere Texte; die zweite Redaktion wie christ.
- 3. 3: ἐπιστολή Χριστοῦ διαχονηθεῖσα ὑτζ ήμῶν: μπηκτολημα Χρηстова сложена нами šiš., aber christ. επ. Χκα слоужьствована нами, so auch mat. 99 b, nur schreibt er слоужьствованы. Dieser sklavische Ausdruck scheint nicht von der ersten Übersetzung herzurühren, doch auch сложена ist kaum richtig, wenn auch stark vertreten, vielmehr wird слоужена erwartet.
- 4. 7: èv δοτραχίνοις σκεύεσιν: нмамь же скровните вы скоулька ныхь сьсоулька šiš. und mat.  $100^{\,\rm b}$ , aber christ. Ва ганнычьха сасоулька, so auch ap. 1220 und die zweite Redaktion.
- 6. 13: τὴν ἀντιμισθίαν lautet in christ. вадмадане, auch mat. 102 в ebenso, und hval. вадмадане, aber šiš. банаоуще мьдаю. Nach Voskresenskij haben so noch zwei südslaw. Техtе.
- 6. 16: καὶ ἔσομαι αὐτῶν θεός: Η τουρλου ΗΜΆ ΤΑ christ., šiš. τουρλου ΗΜΑ το christ., šiš. τουρλου ΗΜΑ το τουρκου (nach einer unwichtigen Lesart εἰς θεόν), so auch mat. 103° Η τουρ ΗΜΑ το τουρκου Lesart εἰς θεόν), so auch mat. 103° Η τουρ ΗΜΑ το τουρκου Lesart εἰς θεόν με αναικου με τουρκου Lesart εἰς θεόν με αναικου με τουρκου Lesart εἰς θεόν - 7. 9: хата дебу: на бжню christ. und mat. 103°, šiš. на божне данне, später wörtlich nach dem Griech. w сводъ.

- 8. 20:  $\tau \tilde{\eta}$  ช์อิงว่า $\eta \tau \iota$  : вь величин šiš., въ величьствин christ. und mat.  $105\,^{\rm a}$ .
- 11. 32: ὁ ἐθνάρχης bleibt in den ältesten Texten unübersetzt, so in ochrid. slepč. hv. šiš., letzterer schreibt юнь ναριχι, übersetzt durch старъншних града in ap. 1220, mat. 108 b und christ.
- Gal. 1. 9: ANAGEMA AA EGYAETE ŠIŠ. und mat. 111°, aber christ. проклата да Ебудеть.
- 1. 13—14: καθ' ὑπερβολὴν ἐδίωκον: по пръмногоу гонаχь šiš. mat.  $111^b$  (nur schreibt er гонаχь), christ. Ηζαραλь гонаχъ; καὶ ἐπόρθουν αὐτήν: Η ραζαρομαχь ω šiš. christ., aber mat. Η ραζορηχь ω; ὑπὲρ πολλοὺς συνηλικιώτας: паче многь пръмь монхь šiš., паче многъ прамъ монхъ christ., aber mat. паче многъхь съвръстыннъь мой ( $111^b$ ). Mit christ. übereinstimmend ap. 1220 нζαραλьно, doch гоннух; mit mat. übereinstimmend по премногоу гонахъ und паче многъхъ сверстыннъх монхъ der Haupttext der sogenannten zweiten Redaktion.
- 3. 29: хата ѐтаүүє $\lambda$ lav хҳҳрохо́рос: по wевтованню насаваьници šiš. christ., aber по wе причестынци mat.  $114^a$ ; vgl. ib. 4. 7 насаваьникь šiš. christ., dagegen mat.  $115^a$  причестынкь und ephes. 1. 18 хҳҳрохоріа šiš. und christ. достованию, mat.  $119^a$  причестию, 5. 5 неимать достованна šiš. christ.: не имать причестна mat.  $123^b$ , vgl. noch ephes. 3. 6 das gleiche Verhältnis.
- 6. 16: καὶ ὅσοι τῷ κανόνι τούτῷ στοιχήσουσιν: нанко правначь семь приложать са christ., so auch šiš., nur läßt er unübersetzt канонъ, dagegen mat. 118 в н всн нже нсправленин семь пристанють. Das ist die Lesart der zweiten Redaktion. Vgl. Voskres. 3—5, S. 236.
- Ephes. 2. 11: μνημονεύετε ὅτι ποτὰ ὑμεῖς τὰ ἔθνη ἐν σαρχί, οἱ λεγόμενοι ἀχροβουστία ὑπὸ τῆς λεγομένης περιτομῆς ἐν σαρχὶ χειροποιήτου diese nicht leicht zu übersetzende Stelle lautet in šiš. so: поминте нако нногда вы недыци пльтию, рекомын акровьствній  $\hat{\mathbf{w}}$  рекомыне перитомине вы пльти роукотвыренине (richtiger ньне), christ. so wie šiš., nur рекомин необръданию  $\hat{\mathbf{w}}$  рекомаго обръданию ва плати роукотворенана (so ist geblieben, als wäre перитомина das regierende Substantiv, zu обръданию hätte man

аber роукотворенаго ändern müssen); in mat.  $120^{\circ}$  lautet die ganze Stelle so: поминте нако вы страньный (statt ісдыци) иногал пльтию, нарекомый нешбръданий  $\tilde{w}$  рекомало шбръданий вы пльти роукою сътворена. Die letzte Umschreibung kommt am nächsten der zweiten Redaktion, wo man страны (für  $\tau \dot{z}$   $\xi \partial \nu \eta$ , in mat. страньнин, doch col. 1. 27 вы странады mat.  $132^{\circ}$  gegenüber вы егуындаль šiš. christ.) und роукою сътворена wieder findet. Der unübersetzte Ausdruck перитомина wiederholt sich in vielen Texten, vgl. Voskres. 3-5, S. 262-263.

- 3. 6: τὰ ἔθνη συγκληρονόμα καὶ σύνσωμα καὶ συνμέτοχα lautet in šiš. бытн недыкомь наследьникомь и сьтелесникомь и сыпричестьникомь, christ. ebenso, nur läßt er die Übersetzung des mittleren Gliedes aus, mat. 120 b zeigt einige Änderungen: бытн странамь причестынкомь, вы недино тело и примбышьници das letztere müßte примбышьникомь lauten. Die Übersetzung des σύνσωμα durch вы недино тело klingt freier und altertümlicher als сътълесьникомь. Übrigens stimmt mat. ganz mit dem Texte der zweiten Redaktion überein.
- 4. З: баметн вединение доуха šiš. ist wohl die ursprüngliche Übersetzung, die auch in ap. 1220 und anderen alten Texten wiederkehrt, aber mat. 121 hat сьбаметн высывьюупление аха, in einem russ. Texte vielleicht richtiger савокоупление; in christ. liest man баметн оуспънне аха, eine Lesart, die auch durch Parallelen bestätigt wird, vgl. Voskres., a. a. O., S. 281.
- 4. 5: недниь богь šiš. (nach dem griech. εἶς θεός), dagegen mat. 121 b und christ. недниь гь.
- 4. 13: μέχρι καταντήσωμεν οἱ πάντες εἰς τὴν ένότητα: допьдъже сътъкнемь се вьсн въ нанинини šiš. christ., abor mat.  $122^a$  допаже синдемь се всн въ съвъкоупление въръ.
- 4. 14: ἴνα μηκέτι ὅμεν νήπιοι, κλυδωνιζόμενοι καὶ περιφερόμενοι παντὶ ἀνέμφ... ἐν τῆ κυβία τῶν ἀνθρώπων: Δε νε Εογλεμά κ Τομογ Μλαλειμιμ βάλαμιμε ca μ εκαιταμιμε ca βα βελκομι βάτρι ... βά κακη μλεμετε christ., šiš. schreibt δε με Εογλετε, sonst übereinstimmend, nur βι λική μλοβέμη; aber mat. 122° anders: Δε κ τομογ νε εογλεμι μλαλειμί πλαβαίμε μ πορεβαίωμι βετρω βετρομιο ογμενιεών βι λικάχι (das Adjektiv ist ausgelassen). Diese ganze Textgestalt kehrt in der zweiten Redaktion genau

wieder, nur statt поръванин liest man in Ap. Tolst. saec. XIV поръвин und zu лоукаха ist hinzugefügt чловъчьскаха.

- 5. 4: Die schwer zu übersetzenden Ausdrücke καὶ αἰσχρότης η μωρολογία η εὐτραπελία lauten in šiš.: нн срамота нн воуне слово нн скръньство, in christ. нлн срамота нлн воунесловесьне нлн н скръньство, also bis auf den näher dem Griech. angepaßten Ausdruck воунесловесьне ganz gleich. Dagegen mat. 123 h hat eine andere Auswahl: н не срамованне же н всака оуроднвана ръчь н шпладъство же. Diese Übersetzung deckt sich beinahe wörtlich mit dem Text der sogenannten zweiten Redaktion, wo es heißt: н не срамление же н всака оуроднвана ръчь н опладньство же.
- Phil. 2. 12: èу  $\tau \tilde{\eta}$  àπουσία μου : вы кромъбытин моюмь šiš., вы непришыствин мин christ., вы непришыствине мою  $mat.~128^{\circ}$ .
- I Thess. 4. 17: ἡμεῖς οἱ ζῶντες οἱ περιλειπόμενοι: мын живин аншенин šiš., мън живин оставленин christ., mat. 139° schließt sich šiš. an: мы живы аншенин. Es gibt noch eine Lesart wставлаюми, die zum griech. Partizip pass. praes. gut stimmt (G. N. I. 308).
- I Tim. 3. 15: ἐὰν δὲ βραδύνω: αιμε αι ζακειιιο šiš., αιμε ζαμογκιο christ., mat. 145° anschließend an šiš. αιμε αι ζακειμειιο. Vgl. noch II petr. 3. 9: με κενιμτε τε mat. 49° und κενιμειιε (βραδύτης) ib., christ. schreibt hier μεαλιτε, μεαλιμικ, während šiš. mit mat. übereinstimmt.
- Hebr. 1. 3: καὶ χαρακτήρ τῆς ὑποστάσεως αὐτοῦ: н wspazs ογποςταςн него šiš., н обраzа тъльствна него christ., mat. 153 a abgesondert: н wspazь вещин него. Der letzte Ausdruck ist in russ. Redaktionen nachweisbar (G. N. I. 308), wo auch собъеть verzeichnet ist. Der Versuch, ὑπόστασις durch тъльствине zu übersetzen, wurde bereits einmal zur Sprache gebracht.
- 5. 5. 10: ἀρχιερεύς bleibt in šiš. unübersetzt αρχημέρτη, αρχημέρτη, christ. gibt die Übersetzung стартишния мольбыника und mat. 157 α/b стартишния (sic!) стителемь, стартишния стительскы. So, d. h. mit letzterem Zusatz, steht der Text auch in russ. Handschriften (G. N. I. 310. 311). In act. 23. 2. 4 ist auch in mat. der Ausdruck архиерти unübersetzt geblieben, ebenso wie in šiš. christ.

- 11. 37: ἐν μηλωταϊς blieb unübersetzt in šiš. вь милотехь, so auch hv. und mat. 166 b: вь милотахь, aber въ овьчинахъ christ. Auch in einem glagolit. Časoslov las ich вь милотахь.
- 12. 1: ὅγκον ἀποθέμενοι πάντα: Γραλοςτα Ψλοκαμιε εκτακον šiš., so auch mat. 167 °, nur fehlerhaft Γραλοςτη statt Γραλοςτα, aber christ. λυμοςτα ωτλοκαμε εκακον. Bei G. N. I. 308 steht auch тажеста Ψλοκαμε εκω.
- 12. 2: ἀρχηγός lautet in der Übersetzung in šiš. ποκοπωπικь, ebenso auch christ. und mat. 167<sup>a</sup> (in hv. ζαμέλωπικь), so auch hebr. 2. 10 in christ., dagegen šiš. und hv. hier παμέλωπικь, ebenso mat. 154<sup>b</sup>. Die Erklärung für diesen Ausdruck gibt col. 1. 18, wo für ἀρχή ein Synodaltext (bei G. N. I. 312) die Übersetzung ποκοπα gibt, während šiš. ζαμέλο und christ. nebst mat. 131<sup>b</sup> μεπρωκα schreibt. Möglicherweise hat man ἀπαρχή als ἀπ' ἀρχής gelesen oder aufgefaßt. In meiner Entstehungsgeschichte wurden die Ausdrücke ποκοπα und ποκοπωπικα übersehen.
- 13. 7: рэтремента төм үүсөрейми брой : поминте нгоумени ваше šiš., das scheint die ursprüngliche Übersetzung zu sein, christ. schreibt поминанте вожа ваша, mat. 169 помиыте наставникы свою. Die letzte Lesart ist auch in einigen russ. Texten nachweisbar (G. N. I. 308).

Einzelne Abweichungen im Ausdrucke wurden bereits gelegentlich erwähnt (vgl. S. 71—86). Ähnlich ist die Abwechslung gal. 4. 4 zwischen юдиночедааго mat.  $114^{\,\mathrm{h}}/115^{\,\mathrm{a}}$ , so auch christ., nur in anderer Form юдиночедаги, und иночедаго šiš. Oder ib. 6. 1 прыгрышение šiš. und christ., mat.  $117^{\,\mathrm{a}}$  сыгрышение; ephes. 2. 2 власти доухоу аюрынааго (τοῦ ἀέρος) šiš., dagegen christ. выходоушьномоу, ähnlich mat.  $119^{\,\mathrm{b}}$ : кь киегоу выходимнааго дла (τοῦ ἀέρος τοῦ πνεύματος); ib. 3.  $19^{\,\mathrm{h}}$  ύπερβάλλουσαν ἀγάπην wird durch прыспыющин übersetzt mat.  $121^{\,\mathrm{b}}$  und šiš., aber christ. прынмоущин; ib. 4.  $29^{\,\mathrm{h}}$  πρὸς εἰχοδομὴν τῆς χρείας: вы сыходание трыбованню christ., ebenso šiš. (nur трыбованны), aber mat.  $128^{\,\mathrm{a}}$  на сыгражёние потрыбованню; ib. 5.  $10^{\,\mathrm{c}}$  εὐχρεστον: годъ šiš. christ., багооугодно mat.  $123^{\,\mathrm{b}}$ ; ib.  $2.14^{\,\mathrm{c}}$  прыграждение шградъ šiš. christ.: прыграждение шгражаение шграждению mat.  $120^{\,\mathrm{a}}$ ; ib.  $6.11^{\,\mathrm{c}}$  протньоу къхнемь непринадинныномь šiš., ebenso christ., nur richtiger непринадиннами,

aber mat. 125° протнесу хоудожьствоу динаволю. Das ist auch der Text der sogenannten zweiten Redaktion; ib. 6.16 τὰ βέλη той почирой : стрълы неприыдинны šiš. christ., aber mat. 128° стрылы дловные; das letzte Wort vielleicht nur verschrieben statt ZACABHNЫ, so liest man es in Ap. Tolst. saec. XIV; ib. 4. 29 высако слово длоге šiš. christ., mat. 123 a всако слово изгиндо, näher und wörtlicher nach dem griech. σαπρός; ib. 4. 32 entspricht Αλρογιοιμε τεκτ (χαριζόμενοι έαυτοῖς) besser dem griech. Ausdruck, als AANHE šiš. christ., doch hat auch ap. 1220 die letztere Lesart; ib. 5. 27 ρυτίς, acc. ρυτίδα lautet in šiš. christ. κρακκι, aber mat. 124 a клосны; ib. 6. 6 w лоуше šiš. christ., w дха mat. 124 b; ib. 7 μετ' εὐνοίας δουλεύοντες : ει λιοσοκικο ελογικειμο šiš. christ., ει приыдиню ракотающе mat. 124 b, das ist die Lesart der zweiten Redaktion; ib. 6. 20 w нюмь же (ὑπὲρ οδ) šiš. christ. : ζα нюже mat. 125 b; ephes. 2. 3 ἐν ταῖς ἐπιθυμίαις: κι ποχοτεχι šiš. christ.; вь помыклъхь mat. 119 b — so im Texte der zweiten Redaktion; ib. 2. 12 οντερικένη für ἀπηλλοτριωμένοι wird Schreibversehen sein in mat. 120° statt оутоужденн, so ochrid. und viele andere Texte; ib. 1. 4 пръжде съложенны šiš. christ. : пръже створенны mat. 118 b — so die zweite Redaktion; ib. 1. 14 неже несть оброучение насаваью нашемоу ва нубаванние санавальнию christ, und šiš., aber mat. 119 a нже есть начело причещении нашего вь ихбаваенние потворенны — so vollständig übereinstimmend mit der zweiten Redaktion; ib. 5. 18 ez немьже есть блоуда (év ő éstiv άσωτία) christ., so auch ap. 1220 und Bibel 1499, dagegen mat. 124° вы немже те неспсение, so auch der Text der zweiten Redaktion, einige andere Texte schreiben ва немьже изсть спесина; ів. 5. 19 ва псал'мъха и пъпинха и пъсньха дленыха christ., so auch ap. 1220, dagegen mat. 124a: вь пъснехь и хвалахь Η Γλλικο Αχοβηρίχο. Der griech. Text lautet: ψαλμοῖς καὶ υμνοις καὶ ψδαῖς πνευματικαῖς; ephes. 1. 11 τοῦ ἐνεργοῦντος lautet in šiš. und christ. алыннумоу, aber mat. 118 в сьальловающаясь, vgl. weiter unten col. 1. 29; ib. 2. 22 εἰς κατοικητήριον: κι κηλημι šiš. christ., вы веселние mat. 120 b (so auch der Text der zweiten Redaktion), ferner συνοιχοδομεϊσθε : εκζηλαιετε ce šiš. christ., εκгражаюте се mat. ib. (ebenso zweite Redaktion); ib. 3. 10 толи-

ποίχιλος lautet in šiš. christ. ΜΗΟΓΟΡΑΖΑΗЧΗΑΙΑ (ΠΡΈΜΟΥΑΡΟΙΤЬ), in mat. 121° 7 вло раданчнаю; ib. 3. 17 егре сшенов : коренованн šiš. christ., dagegen mat. 121 b оутврыжены (so auch die zweite Redaktion); phil. 1. 9 ἐν αἰσθήσει : die alten Texte κα чωκισταμμ šiš. christ., aber mat. 126° вь почютин; ib. 13 вь пръторъ šiš., въ прътории christ. : вь соудищи mat. 126 °; ib. 14 бе-страха šiš. christ. : бед бонадии mat. 126 b; ib. 23 хрейовог лоуче šiš. christ. : оуне mat. 126 b; ib. 24 ауаухаютероу: трыблю šiš. christ.: нюжьυτιο mat. 127 a; ib. 28 όπο των αντικειμένων: τν προτηβριστηγη šiš. christ. :  $\vec{w}$  соупостатыных mat. 127 °; ib. 30  $\hat{\alpha}$   $\gamma \hat{\omega} \hat{\nu}$  : подвигь šiš. christ., τρογλω mat. 127 a, so auch col. 2. 1; ib. 2. 1 χοινωνία wбыценне šiš. christ.: wбыцниа mat. 127 a (vgl. ebenso 3, 10); ib. сіхтірисі: щедрьствина šiš. christ.: щедроти mat. 127°; ib. 2, 2 непльинте šiš. christ. : наплынте mat.  $127^a$ ; ib. 3  $\mu\eta\delta\dot{\epsilon}$  хата хеуоδοξίαν: ни по величанию šiš. christ., dagegen näher dem griech. Wortlaute: ни по тышин славъ mat.  $127^{\,\mathrm{b}}$ ; ib.  $t\tilde{\eta}$  такегуосрособул: сьмиричниемь šiš. christ. : смиреномь сумомь mat. 127 b (wörtlicher als die ältere Übersetzung); ib. 2. 6 ἐν μορφή θεοῦ : ζρακομι вожниемь šiš., ва драць бжин christ. : вь шбрать бжин mat. 127 b; so auch ib. 7 χρακο šiš. christ. : wεραζο mat.; ib. ἐν ὁμοιώματι: вь подобин šiš. christ. : вь шбличи(и) mat. 127 b; ib. 9 блёр πах буора: паче высакого нмене šiš. christ. : нады ксыль нменемы mat. ib.; ib. 12 свое спасение авлаїте christ., св. сп. сьлъканте šiš. : сен спсь вашь сьа-влованте mat. 128°; ib. 15 рода стрыпьтива šiš. christ.: ρολα λικαβα (γενεάς σχολιάς) mat.; ib. 17 σπένδομαι: жρεнь бываю šiš. christ. : дакалаюмь боулю mat. 128 a; ib. 20 доофихоч : равьнодоушьна šiš. christ. : равна дшею mat. 128°; ib. 22 работаа šiš., работа christ. : слюжитель е mat. 128°; ib. 27 скрыбь на скрьбь šiš. christ. : печаль на печаль  $mat. 128 \, ^{b}; \, ib. \, 30 \,$  дій то ёруоч : да дъло šiš. christ. : дъла дъла mat. 129 a; ib. поуждь се šiš. christ. : прымыначивь mat. 128 b; ib. аншение šiš. christ. : нелостатькь mat. ib., vgl. col. 1. 24; ib. 3. 1 не авнь одх дхупрох šiš. christ. : σεγ λωνοςτη mat. 128 b; ib. ἀσφαλές : ηγκωςτωνο šiš. christ. : бе-сыблажиенны mat. 128 b; ib. 2 кататомию šiš., саръданию christ.: прыдиранны mat. 128 b; ib. 6 ацерттос : непорочыны вів. christ. : вед порока mat. 129°; ib. 7 херду: примеритенны šiš. christ.: вьдин-

тана (sic! lies выувнтны) mat. 129 a; ib. 8 ecquiódy: wthethe се šiš. christ. : нстьцінхь се mat. 129 a; ib. 9 εύρεθω : wap вщоу се šiš. christ. : привьтищь се mat.  $129^{n}$ ; ib. 10 συμμορφιζόμενος : сьмбра-Zovie ce šiš. christ. : chaioчань mat. 129 a; ib. 12 κατελήφθην: постнжень быхь šiš. christ. : неть быхь mat. 129°; ib. 14 хатх схото́у: по блюденню šiš. christ.: по смотренню mat.  $129\,^{\rm a}$ , єіς то̀ βραβείου: πρακιιο (wohl Schreibfehler statt κρακιιο) šiš., ποχκαλωιωιι въньць christ., ка диамению mat. 129°; an der parallelen Stelle I cor. 9. 24 bleibt in allen Texten unübersetzt вравню, die zweite Redaktion gebraucht den Ausdruck вънець; ib. 19 ἀπώλεια: πογαισταλ christ. šiš.: παγογεα mat. 129 b; ib. 4. 3 γνήσιε σύνζυγε: приснаа съвръстьнице šiš. christ.: присни соупроужинче mat. 129 b; ib. 3 συνεργός: поспъшьникь šiš. christ.: помощьникь mat. 130°; vgl. col. 1. 29 ενέργεια—ενεργουμένη: Δ. ΒΙΑΙΙΗ Η Α. ΒΙΟΙΙΕΙΕ christ.: по дънанно... поспъванема (statt-моу) mat. 132 b; phil. 4. 10 основете christ. : процвытосте (аувдайств) mat.  $130^n$ ; ib. працовітне де : бедъвременнете же christ. : бедьвръменын несте же mat. 130°; ib, 12 AHMHTH CE Christ. : BE NEAOCTATEUR BEITH mat. 130 b; ib. 15 δόσεως καὶ λήψεως: ΑλΑΗΗΗΗ Η ΠΡΗΙΑΤΗΗ christ.: ΑΦΙΑΝΗΙΑ (sic!) ΗΛΗ нманна mat. 130 b; ib. 17 εἰς λόγον ὑμῶν: въ слово ваше christ.: нарокомь вы вась mat. 130°; ib. 18 принахь же вы всм christ.: ογλλλιλιο же се всего mat. 130 h (ἀπέχω δὲ πάντα); ib. ὀσμήν εὐωδίας воню багооуханню christ. : оуханню баговоньное mat., θυσίαν δεκτήν: жьртвоу принатьноу christ. : каньдило принстион mat. 130b. Col. 1. 12 είς την μερίδα του κλήρου: Βα πρημαστικό ραλον christ. šiš.: Βι μιστι (richtig честь) пенчестню mat. 131 b; ib. 16 сьд лаше се šiš. christ.: сьтворние се  $mat.131^b$  (ёхтістаі); ib. 17 сьстојеть sis., -сл christ.: сьстаклимить се (συνέστηκεν); ib. 18 прывыствоую šiš., пырвыныствоуна christ. : прывни mat. 131 b (πρωτεύων); ib. 19 κατοικήσαι ist richtig übersetzt въселнти са christ., merkwürdigerweise haben šiš. und mat. 132° den gleichen Fehler εκτελητη τε; ib. 20 εἰρηνοποιήσας: τεμπρε šiš. christ. : wмнрнвь (vielleicht nur Schreibfehler für сьмнрнвь)  $\mathrm{mat.}\ 132^{\mathrm{a}};\ \mathrm{col.}\ 2.\ 2$  түс сичесеюς : радоума вів. christ. : сьмышленна mat. 132 b; ib. 3 θησαυρός: εκκροκιμιε šiš. christ.: ιιμικιιμιε mat. 132 b; ib. 4 παραλογίζεσθαι: невръдоу сьтворити šiš. christ.: пръшбидети  $\max$  132 b, ѐу  $\pi$ ю  $\alpha$ охохоху́ $\alpha$ : ви словесн припринню christ., ähnlich šiš. словеса пръпрънина, aber mat. 132 в словесы льстыними; ib. 7 шкорынени ли падилани šiš. christ. : оутвръжении и въдъгражансмы

(ἐρριζωμένοι καὶ ἐποικοδομούμενοι); ηζεκιμενη εἰκ., ηζεκιτοκανη christ.: ωπρακλαεμη mat.  $132^{\,\mathrm{b}}$  (βεβαιούμενοι); ib. 8 κραλοκολεη εἰκ. christ. (ὁ συλαγωγῶν): ωκραλαμε mat.  $132^{\,\mathrm{b}}$ ; ib. διὰ τῆς φιλοσοφίας: φηλο- coφημεν εἰκ., χαιτροςτων christ.: Μογαροςτην mat.  $132^{\,\mathrm{b}}$ .

Und so könnte ich fortsetzen und aus der Zusammenstellung des Matica-Textes mit šiš. und christ. den Beweis liefern, daß mat. ungeachtet seiner Hinneigung zur ersten Redaktion dennoch an vielen Stellen, namentlich in den kleinen Briefen, seine eigenen Wege geht und eher zur späteren, d. h. der sogenannten zweiten Redaktion hinneigt, also bezüglich der Ursprünglichkeit seiner Lesarten hinter sis. und christ. stark zurückbleibt. Das ist eine beachtenswerte Eigentümlichkeit dieses Textes, daß er sich weder gänzlich der sogenannten ersten, noch der sogenannten zweiten Redaktion anschließt, sondern eine gewisse schwankende Mitte einnimmt, die ihn charakterisiert. Übrigens dieses Schwanken gilt an manchen Stellen auch für die ältesten Belege der slawischen Übersetzung der Apostelgeschichte und der katholischen und Paulinischen Briefe, wo die Entscheidung, wie die erste Übersetzung gelautet hat, sehr schwer fällt. Nur einige solche Beispiele seien angeführt:

- Rom. 1. 1 wird ἀφωρισμένος in mat. 57 durch Ѿληθυθης wiedergegeben, so auch christ. (Ѿλογυθηλ) und ap. 1220 und viele andere Texte der sogenannten ersten Redaktion, allein slepč. hval. und viele südslaw. Texte setzen dafür das Wort ηχεραμίλ. So wird das griech Verbum ὁ ἀφορίσας gal. 1. 15 durch ηχερακίλη slepč. šiš. christ. ausgedrückt, doch mat. 111 weicht ab und schreibt нарекы ме не чръка мтре, aber ib. 2. 12 Ѿληθυμπε се. II cor. 6. 17 Ѿληθυμπε се.
- 1. 15: οὕτως τὸ κατ' ἐμὲ πρόθυμον ist in mat. 57 b frei übersetzt τακο το μοτα κολά, so auch christ. und ap. 1220, doch slepč. und einige andere schreiben τακοκο ε μοε ποςπεμικη (hv. спъщентве), Ap. Tolst. saec. XIV: τακο εςτь πο μοεμά πρεαλμαμικημο, Bibel 1499 τακο ε πο μοεμά ογεεραίο. Die letzteren Lesarten sehen wie nachträgliche Berichtigungen aus, doch zwischen mat. und slepč. ist schwer die Entscheidung zu sitzungsber. d. phil.-bist. Kl. 191. Bd. 2. Abh.

treffen. Für ποιπτωμενικ spricht einigermaßen die Übersetzung I petr. 5. 2 προθύμως durch ιπτχανικ christ. mat. 53 b.

- 1. 22: ѐрьора́удузау lautet in šiš. wбоурольше, in christ. обоуньша, auch mat.  $58^{\,a}$  wбоуньше.
- 1. 24: τοῦ ἀτιμάζεσθαι lautet in wörtlicher Übersetzung вь Δοκακαλτη το (oder ch), so šiš. christ. hv., dagegen mat. 58° η βε Δοκακένημο, wofür Voskres. 1, S. 64 keine weiteren Belege liefert, darum ist es kaum möglich anzunehmen, daß diese Lesart ursprünglich ist, sie wird eher eine Willkürlichkeit des Matica-Textes sein. Das Verbum ἀτιμάζειν wird auch rom. 2. 23 durch das Verbum Δοκακαλτη wiedergegeben, es ist darum bezeichnend für den glagol. Text und seine Abhängigkeit, daß er an der oben angeführten Stelle νενακτκοκατη anwendet, entsprechend dem in Ap. Tolst. saec. XIV verwendeten Ausdruck νενεκτκοκατη.
- 2. 11: οὐ γάρ ἐστιν προσωπολημψία lautet šiš. ντιστι ει λημα ζρτινη, christ. dagegen να λημα ζερτινη, so auch mat. 59 κ, vielleicht am richtigsten im Genit. des negativen Satzes κτι ει λημα ζρτινημα, so hv. und ap. 1220 und die Bibel 1499.
- $3.\ 19$ : «Уха  $\pi$ ах сто́µа срауй wird übersetzt christ. Да всака оуста сътъкноуть са, aber šiš. Да вьсака оуста датькноуть се, so auch mat.  $61^{\circ}$ , hv. schreibt оуста данмоуть се.

I cor. 4. 15: μυρίους παιδαγωγούς lautet in šiš. ΤΕΜΟΥ ΠΕΚΤΟΥΝΕ, ebenso mat. 81°, aber christ. ΤΕΜΟΥ ΝΑΚΤΑΒΕΝΗΚΆ, und so auch ap. 1220, allein die ältesten südslaw. Texte ochrid. slepč. strum. ziehen den ersteren Ausdruck vor. Derselbe griech. Ausdruck bleibt gal. 3. 24. 25 in šiš. hv. unübersetzt: πελΑΓΟΓΕ, πολΕ ΠΕΛΑΓΟΓΙΜΕΝΗΚΆΜΕ, und mat. ΚΑΖΑΤΕΛΕ, ΠΟΛΕ ΚΑΖΑΤΕΛΙΕΜΕ. Der letztere Ausdruck ist entschieden sekundär, weil er in den Texten zweiter Redaktion vorkommt, freilich aber auch schon in slepč., wogegen ochrid. strum. und viele andere den Ausdruck πεκτογημα gebrauchen. Aus allem ergibt sich mit großer Wahrscheinlichkeit, daß der griech. Ausdruck zunächst unübersetzt blieb und dann durch πεκτογημα (oder auch πεκτογημιμικά) wiedergegeben wurde — eine Bezeichnung, die recht hübsch klingt. In meiner Entst. 306 fehlt der Ausdruck καζατελΕ.

- II cor. 2.12 haben die ältesten slaw. Texte für θύρα nicht bloß авьрн, sondern noch den Zusatz великыне: н аврн ми се шкрьгоше велыкие mat. 99 ° (christ. šiš. велицън), auch ap. 1220 hat diesen Zusatz, er scheint also der ersten Übersetzung anzugehören; erst später wurde das Adjektiv, für welches die griech. Vorlage fehlte, ausgelassen.
- 6. 14:  $\mu$ ท  $\gamma$ ไทธตชิธ ธ์ชะคุดใบทุดบังชะธุ สัสโตชอเร lautet in der Übersetzung ap. 1220 не бълканте прътажь невърымънмъ, slepč. schreibt прълражжще, šiš. прътежеще, christ. прътажа, also прътажа, mat.  $102^{\,b}$  stimmt mit šiš. überein.
- 5. 17: та архаї lautet in šiš. дръвыным, in christ. und mat.  $102^a$  ветьхым.
- 11. 10: ἐν τοῖς κλίμασιν τῆς Ἀχαίας: εδ κληματικό αχαμεικός šiš., scheint älter zu sein als die Übersetzung ελ ετραμαχί αχαμεικόν christ. (das Adjektiv stimmt zum Genus des Substantivs nicht, vielleicht ist darin ein Beleg zu finden für die Annahme, daß auch hier ursprünglich κληματί gelesen wurde), mat. 107 b hat richtiger εδ ετραμαχό αχαμεκοίχο.
- Phil. 2. 2: σύνψυχοι: неднисашьни christ., неднисасушьно šiš., mat. неднисю дшею моудрыствоующе ( $127^{\,b}$ ), dabei wurde tò  $\tilde{\epsilon}$ v unübersetzt gelassen.

## INHALTSÜBERSICHT.

| Seite                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------|
| I. Abschnitt. Paläographisches und Grammatisches 3-4                    |
| 1. Der Umfang und die Provenienz der Handschrift 3-                     |
| 2. Inhaltsangabe                                                        |
| 3. Charakter der Schrift                                                |
| 4. Abbreviaturen, Orthographie                                          |
| 5. Vokale                                                               |
| 6. Verwechslung von н und ы                                             |
| 7. Bulgarische Einflüsse im Vokalismus 24-20                            |
| 8. Gebrauch des w statt m und oy                                        |
| 9. Spuren des Wechsels zwischen A und ж                                 |
| 10. Doppelung der Vokale                                                |
| 11. Konsonantismus in Eigennamen                                        |
| 12. Erwähnenswertes in Sprachformen                                     |
| II. Abschnitt. Textkritisches                                           |
|                                                                         |
| 1. Redaktion der griechischen Vorlage. Belege aus dem Texte             |
| der Apostelgeschichte                                                   |
| 2. Belege aus katholischen Briefen                                      |
| . 3. Belege aus Paulinischen Briefen                                    |
| 4. Lesarien der slawischen Übersetzung unabhängig von \varsigma . 63-70 |
| 5. Beziehungen des Mat. zu anderen Texten 70-70                         |
| 6. Mat. Stellung gegenüber der alten Redaktion 76-80                    |
| 7. Mat. Neigung zur späteren Redaktion 86-99                            |

#### \*

### Akademie der Wissenschaften in Wien

Philosophisch-historische Klasse Sitzungsberichte, 191. Band, 3. Abhandlung

# Naturwissenschaft und Philosophie

Vier Studien

zum

## Gestaltungsgesetz

Von

#### Alois Höfler

korresp. Mitgliede der Akademie der Wissenschaften in Wien

#### Studien I.

Vorgelegt in der Sitzung am 12. Dezember 1918

#### Wien, 1920

In Kommission bei Alfred Hölder Universitäts-Buchhändler

Buchhändler der Akademie der Wissenschaften in Wien

Druck von Adolf Holzhausen in Wien.

#### Studien I: Anlässe und Aufgaben.

Den äußeren Anlaß zur Aufzeichnung der folgenden Gedanken und Untersuchungen gaben mir die jüngsten Veröffentlichungen des Naturforschers Julius v. Wiesner und des

"Naturwissenschaftliche Bemerkungen über Entstehung und Entwicklung", Sitzungsberichte der Wiener Akademie der Wissenschaften, Mathematisch-naturwissenschaftliche Klasse, Bd. 127, April 1915.

,Bemerkungen zu Herbert Spencers Evolutionsphilosophie', Jahrbuch der Philosophischen Gesellschaft an der Universität Wien, 1914/15, Leipzig, Johann Ambrosius Barth.

Ich werde diese drei letzten Arbeiten von Wiesner anführen unter den Abkürzungen:

W<sub>I</sub> (Naturwissenschaftliche Bemerkungen);

WII (Spencers Evolutionsphilosophie);

WIII oder kurz W (,Erschaffung, Entstehung, Entwicklung').

JULIUS V. WIESNER starb in seinem 79. Jahre am 9. Oktober 1916 und das Erscheinen seines Buches erfolgte fast gleichzeitig mit seinem Tode. Im Sommer 1916 hatte ich die Aushängebogen gelesen und unter dem Eindruck der Todesnachricht beschloß ich, die von Wiesner in den Schriften der mathematisch-naturwissenschaftlichen Klasse begonnenen Untersuchungen über Entwicklung' zu ergänzen durch einige Gedanken aus unserer Gestalt- und Gestaltungstheorie, wofür der passendste Ort diese unsere philosophisch-historische Klasse sein mag. Seien diese Weiterführungen seiner Gedanken dem verehrten Forscher ein Gruß in das Reich, an das er geglaubt hat . . .

Wie Wiesner selbst schon in der Abfolge der drei Arbeiten: zuerst die naturwissenschaftliche für unsere Akademie, danne die philo-

J. v. Wiesner, "Erschaffung, Entstehung, Entwicklung und über die Grenzen der Berechtigung des Entwicklungsgedankens" (1916, Berlin, Paetel, 252 S. kl. 8°). — Eine Anzeige (nicht Kritik) dieses Buches habe ich verfaßt für die "Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik" und die Redaktion hat diese Buchanzeige unter dem Titel "Über den Begriff der Entwicklung" an die Spitze von Bd. 164 (S. 1—18) gestellt. — Kurz vor Erscheinen dieses Buches hatte Wiesner dem Begriff der Entwicklung noch folgende zwei Abhandlungen gewidmet:

Philosophen Anton Oelzelt-Newin.¹ Beide Denker meinen es gut mit der Wissenschaft des andern und regen jeden ihrer Leser zu weiterem Forschen in einem Grenzgebiete der Naturwissenschaft und Philosophie, dem biologischen, lebhaft an.

Den inneren, d. h. einen aus dem Verlauf meiner eigenen Arbeiten stammenden Anlaß, einige Gedanken über das Verhältnis beider Wissenschaften oder Wissenschaftsgruppen jetzt hier zu veröffentlichen, bildet der Umstand, daß ich bisher sehon oft und namentlich wieder in den Neubearbeitungen meiner Logik 2 und meiner Psychologie 3 sehr viele einschlägige Einzelfragen fast nur aufwerfen oder doch nicht so gründlich beantworten konnte, wie es mir selbst Bedürfnis war und ist.

sophische für unsere Philosophische Gesellschaft und dann sein Buch als Synthese und Vervollständigung beider, das natürliche Verhältnis zwischen Naturwissenschaft und Philosophie zum Ausdruck gebracht hat, so erweiterte sich auch mir der ursprüngliche Plan von Ergänzungen zu den drei Schriften des um Anschluß an die Philosophie bemühten Pflanzenphysiologen zu den vorliegenden prinzipiellen Auseinandersetzungen zwischen Naturwissenschaft und Philosophie; wobei aber die Prinzipien nicht bei abstrakten Allgemeinheiten stehen bleiben durften, sondern für diesmal zu erproben waren an ganz konkreten Grenzfragen der Biologie und Philosophie, namentlich Psychologie (erst im letzten Teile, den Studien IV<sub>4</sub>, auch der Metaphysik).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anton Oelzelt-Newin, Teleologie als empirische Disziplin' (Wien, Fromme 1918, 44 S.). — Im folgenden angeführt als OE (mit Seitenzahl).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Höfler, 'Logik'. Der Satz dieser zweiten, sehr vermehrten Auflage hatte begonnen im April 1914 und war bis zum Umbrechen auf Seiten (924) gelangt im Oktober 1916. Der Zeitpunkt des Erscheinens ist des Papiermangels wegen noch immer unbestimmbar.

<sup>(</sup>In meiner Abhandlung 'Abhängigkeitsbeziehungen zwischen Abhängigkeitsbeziehungen. Beiträge zur Relations- und Gegenstandstheorie'. Kais. Akademie der Wissenschaften in Wien, Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte, 181. Bd., 4. Abhandlung, 1917, S. 1, Anm. — hatte ich das Erscheinen dieser neuen Logik für Anfang 1918 erhofft.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Höfler, "Psychologie". Die zweite, sehr vermehrte Auflage ist für den künftigen ersten Band (§§ 1—37, d. i. Allgemeine Einleitung, Empfindungen, Wahrnehmungs- und Phantasievorstellungen) fast druckfertig.

Ich werde beide Bücher im folgenden anführen als L² mit beigefügter Seitenzahl, Ps² nur mit §-Zahl. Die Nummern und Titel der l'aragraphen sind in den zweiten Auflagen die nämlichen wie in den ersten (L¹ 1890 vergriffen seit 1900, Ps¹ 1897 vergriffen seit 1907).

ETh bedeutet die "Erkenntnistheorie", die der "Logik" als zweiter Band gelgen soll.

Soll ich aber sogleich sagen, von welchem Punkte aus mir selbst eine Auseinandersetzung mit biologischen Disziplinen und die Ergänzung meines auf diesem Felde sehr dürftigen Wissens als methodologische Pflicht im Interesse einer philosophischen Disziplin, nämlich der Psychologie als solcher, nahegetreten war, so darf ich hinweisen auf § 30 und § 36 meiner 'Psychologie', wo mich der durch Ehrenfels¹ in die psychologische und durch Meinong² in die gegenstandstheoretische Wissen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ehrenfels, "Über Gestaltqualitäten", Vierteljahrschrift für wissenschaftliche Philosophie, 1890, S. 249-292. Von dieser Abhandlung, die den Ausgangspunkt bildete für das nun schon fast drei Jahrzehnte ununterbrochene Weiterwachsen eines ganzen großen Zweiges der Psychologie (ich glaube sogar sprechen zu dürfen von einer ganzen "Gestaltpsychologie' im Gegensatz zu einer absterbenden "Assoziationspsychologie', vgl. meinen kurzen Aufsatz ,Gestaltpsychologie statt Assoziationspsychologie' in der Ztschr. f. d. österr. Gymnasien, Jhg. 1919, S. 77-87) ist ein Neudruck in Aussicht genommen für einen Sammelband ,Zur Theorie der Gestalt und der Gestaltung' von Ehrenfels, Höfler, Benussi (in ihm dann auch ein Neudruck meiner Abhandlung ,Gestalt und Beziehung, Gestalt und Anschauung', Ztschr. f. Psychologie, Bd. 60, 1912, S. 161-228). - Über die sehr zahlreichen Spezialuntersuchungen, die seither dem Gestaltproblem gewidmet worden sind (so Bühler, ,Die Gestaltwahrnehmungen', I. Bd. 1913), gibt jetzt u. a. eingehende Berichte und Kritiken Paul Febdinand Linke in "Grundlagen der Wahrnehmungslehre' (Ernst Reinhard, München, 1918, 382 S.), namentlich von S. 238, XIV. ,Das Problem der Gestaltwahrnehmungen', § 97. Die Lehre von der Gestaltproduktion' in der Grazer Schule; S. 269, XV. Assimilative Gestaltwahrnehmung usw. - Vgl. u. S. 107-120, ,Anhang' I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Meinong, "Zur Psychologie der Komplexionen und Relationen". Zuerst erschienen in der Ztschr. f. Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane (hgb. v. Ebbinghaus), Bd. II, 1891, S. 245-265 (jetzt in Ges. Abh. Bd. I). Wiewohl nur in Form einer Anzeige der in der vorigen Anmerkung angeführten Abhandlung von Eurenfels, "Über Gestaltqualitäten", ist diese Abhandlung Meinongs dann der Ausgangspunkt geworden für die ganze Theorie der Fundierung, wie sie Mernong allmählich aus dem Gebiet der Psychologie in das der Gegenstandstheorie hinübergeführt hat. Hiemit stellte sich heraus, daß schon der Titel "Zur Psychologie der Komplexionen' usw. nicht ganz adäquat das unter ihm Geleistete ankündigte, da dieses vielfach schon ,Gegenstandstheoretisches' vorwegnahm. Abgedruckt ist aber doch auch diese Abhandlung im ersten (psychologischen, nicht im zweiten, gegenstands- und erkenntnistheoretischen) Band von Meinongs Gesammelten Abhandlungen, Bd.I, S. 279 ff.; vgl. dazu die Zusätze zu dieser Abhandlung von E. Mally (S. 301-303), aus denen der allmähliche Fortschritt von einer Psychologie zu einer

schaft eingeführte Begriff der Gestalt (und von ihm aus der der 'Gestaltung') beschäftigt hatte. Die dort (in Ps¹ zu Ende

Gegenstandstheorie der Gestalt, soweit er sich bei Meinong selbst findet, ersichtlich ist.

Unmittelbar vor Abschluß dieser "Studien I' erschienen von DRIESCH ,Logische Studien über Entwicklung' (Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Jhg. 1918, 70 S.). Der Titel ließ mich eine Auseinandersetzung mit Wiesner erwarten, da auch dieser nicht so sehr die Entwicklung selbst, als die logische Analyse ihrer Begriffe zum Gegenstand seiner letzten drei Abhandlungen erwählt hatte. Nun bietet aber Driesch in so strenger Form (,more geometrico', S. 1) so weitgehenden Inhalt, daß es Form und Inhalt vorliegender Studien I gesprengt hätte, wenn ich auch nur in Anmerkungen fortlaufend zu Drieschs jüngster Arbeit hätte Stellung nehmen wollen. Dies wird erst geschehen in meinen Studien IV, auf die ich ja erst auch verschiebe, was Wiesner mit Spencers Bezeichnung "Superorganisches" bringt z.B. zur "Menschheitsgeschichte" (Driesch S. 59), zum "sittlichen Bewußtsein, Gewissen, Pflichtbewußtsein, Mitleid" (Driesch S. 61) u. dgl. m. Für jetzt nur soviel, daß Driesch zwar nirgends ausdrücklich von meinen Leitbegriffen Gestalt und Gestaltung spricht, wohl aber ihnen sachlich nahekommt oder steht durch seinen (von Wiesner bemängelten) Leitbegriff des "Ganzen", von dem es z. B. S. 5 heißt: "Die Bedeutung ganz oder das Ganze kann nicht eigentlich definiert, sondern nur geschaut werden.' Also ganz wie bei meiner Korrelation ,Gestalt und Anschauung', s. u. S. 120. - Dagegen wäre allerdings meine Formel oder Definition , Entwicklung = Gestaltung' (S. 56 ff.) viel enger als die Definition von Driesch (S. 5): ,Unter Entwicklung im allgemeinsten Sinne, für den allein wir das deutsche Wort verwenden, verstehen wir die Reihe der Veränderungen eines als dasselbe Ganze geltenden Dinges oder Dingkomplexes, durch welche es oder er aus einem weniger mannigfaltigen in einen mannigfaltigeren Zustand überführt wird. Maßstab von Mannigfaltigkeit ist ganz allgemein die Zahl an Verschiedenem, welches gesetzt werden muß, um das Mannigfaltige erschöpfend zu kennzeichnen.' Ob der hier angelegte Maßstab, der hinausgreift auf so höchst abstrakte Begriffe wie "Zahl" und "verschieden", nicht doch stark zurückbleibt hinter etwas, was wie Gestalt' letztlich nur geschaut' werden kann? Und wenn z. B. Driesch, (S. 15, auch S. 10) definiert: ,Freiheit, d. h. Nicht-Vorherbestimmtheit des Geschehens', so verlangte das alles schon allzuweit gehende Auseinandersetzungen mit der andern Auffassung z. B. in meiner Ps1 und Ps2, wo § 80 die psychologische, metaphysische und ethische Freiheit unterscheidet; nach letzterer ist Frei = das von Innen kommende = das Spontane. Mit solchen Analysen des ,Innen' und ihren möglichen und nötigen Erweiterungen auf andere Gebiete als nur das des

des § 36, Produktive Phantasie) entwickelte Gesetzmäßigkeit¹ werde ich nun in Ps² § 36 als 'Gestaltungsgesetz' bezeichnen. Und wenn ich als Psychologe dabei in erster Linie denke an die Gestalten als psychische Gebilde, nämlich anschauliche Phantasmen, so dürfte doch sehon das bloße Wort 'Gestaltungsgesetz' auch den Biologen wie etwas ihn mindestens ebenso gut wie den Psychologen Angehendes berühren und vielleicht anmuten.

Da nun schon in Ps¹ neben der 'Anschaulichkeit' als erstem die 'Spontaneität'² als zweites charakteristisches Merkmal der produktiven im Unterschiede von der bloß reproduk-

Wollens und allgemeiner des Psychischen gedenke ich aber (wie u. S. 8 gesagt) die Studien IV zu eröffnen.

Übrigens bitte ich meine Leser, die Worte in Driesens Einleitung: Rückhaltlos gebe ich zu, daß gewisse Abschnitte dieser Schrift einen künstlichen, um nicht zu sagen gekünstelten Charakter tragen', auch den nachfolgenden Studien zugute kommen zu lassen; z. B. schon meiner, wie ich u. S. 65 eingestehe, sehr gewagten Konfrontierung des Begriffes ,Leben' mit Meinongs neuem gegenstandstheoretischen Begriff ,Objektiv'. Immerhin dürften sich wenigstens diese Studien I mit ihrer bloßen Aufzeigung von Aufgaben, zu deren Lösung ja auch die Studien IV nur ein Allergeringstes beizutragen hoffen, neben Drieschs neuesten ebenso scharf- wie tiefsinnigen Studien nur wie ziemlich kunstlose "Gegenstandstheoretische und psychologische Anfangsgründe der Entwicklungs- oder Gestaltungswissenschaft' ausnehmen. Wenn sie gleichwohl zurückgehen bis auf so abstrakte und allgemeine Unterscheidungen wie die von Objekt und Objektiv, so darf ich zur Rechtfertigung solchen Wagnisses fragen: Warum sollten solche in ihrer Allgemeinheit nur mehr rein philosophische, also dem naturwissenschaftlichen Biologen fernliegende Begriffe nicht doch einmal auch einer ganz allgemeinen Biologie Bedürfnis werden - wenn es z. B. Meinong in seiner , Emotionalen Präsentation' (diese Sitzungsberichte 1917, s. u. S. 9 Anm.) nötig gefunden hat, von ihnen und mehreren ebenso abstrakten und allgemeinen auszugehen, um immer festeren Grund zu legen für Werttheorie und Ethik (so in seinen Analysen der Begriffe ,Zweckmäßigkeit' und ,Sollen')?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. u. S. 81 ff., insbesonders S. 85 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Anschluß an Oelzelt, "Über Phantasie-Vorstellungen" (1889, Graz, Leuschner & Lubensky, S. 9 ff.) und an Meinong, "Phantasie-Vorstellungen und Phantasie" (1889 — jetzt in Meinong, Ges. Abh. Bd. I, S. 193 bis 270). — Hier (S. 250 [221]) die aus einer eingehenden Begriffsanalyse sich ergebende Definition: "Spontaneität — Prärogative des Intrasubjektiven bei Kausierung psychischer Erscheinungen." — Näheres über beide grundlegende Arbeiten erst in den Studien III und IV.

tiven Phantasie an- und durchgeführt worden war und ich dort überdies die Phantasieproduktion (z. B. eines Mozart) verglichen hatte mit organischer Produktion (z. B. einer stilvollen Tieroder Pflanzengestalt), so durfte ich aus Wiesners Betonen des "Innern" in seinem Begriffe der "Entwicklung", nämlich der "innern Kräfte", durch die sich jede "echte Entwicklung" unterscheide von der Pseudoentwicklung (z. B. einer Düne, deren Sandkörner nur durch äußere Kräfte zusammengetragen, nach Driesch "kumuliert" werden), ein Zeugnis zugunsten des allgemeinen Gedankens des "Innern", des "Spontanen", heraushören.

Hört aber der Philosoph als solcher von "Innerem" sprechen, so bringen es die Denkgewohnheiten kritischer Philosophie' mit sich, daß er auch den mit diesem Wort "Inneres" zu verbindenden Begriff nicht unbesehen als ein Letztes, als weiterer logischer (wenn nötig selbst metaphysischer) Analyse nicht Bedürfendes hinnehmen möchte, als ob schon dieses Wort ganz für sich selbst spräche. Und so werden mit einer solchen Überprüfung der Begriffe "Inneres" und "Spontan" in "Studien IV" die Restfragen an die Psychologie (und an drei andere philosophische Disziplinen) beginnen. Schon jetzt aber spreche ich gerne aus, daß mir Wiesners Büchlein nicht nur eine willkommene Bestätigung von längst, wenn auch nur auf einem Nachbargebiet gehegten eigenen Gedanken und meiner Stellungnahme in den auf verschiedensten Gebieten sich abspielenden Kämpfen zwischen Innerem und Äußeren (bis zu wertvoller Innerlichkeit und wertloser Äußerlichkeit, zwischen Freiheit und Zwang) war und ist; sondern auch, wo manche andere Bestimmungen des verehrten greisen Naturforschers den Philosophen (zum Teil auch schon den Physiker) nicht ganz befriedigen konnten, boten sie mir allenthalben sehr willkommene Anregungen. Ja, durch die fast übergroße Mannigfaltigkeit der von Wiesner berührten Gebiete (bis ins "Superorganische", d. h. in Ethik, Soziologie, Geschichte u. dgl.) haben die hierüber geäußerten Ansichten des Pflanzenphysiologen mir erst Mut gemacht, auch mich zu äußern über Gedankengänge, in die mich der Leitbegriff der 'Gestalt' seit langem geführt hatte und bis zum heutigen Tag immer weiterführt, so daß ich z. B. nicht nur ästhetische, sondern sogar ethische Werte messen zu dürfen glaube an der "Liebe zum Gestalteten".

War es dann bei Wiesner letztlich der Begriff der Zielstrebigkeit', den er von K. E. v. BAER 1 übernommen zu haben und durch ihn im Kampf gegen Darwins Lehre von nur ziellosen Variationen geführt worden zu sein überall aufs lebhafteste dankt, so sind mir nun Oelzelts Ansprüche an das .Empirische' in aller ,Teleologie' eine besonders kräftige Aufforderung, auch meinerseits auszusprechen, was ich über Ziel und über Streben denke; so namentlich, ob ,Streben', von dem die Biologen und sogar die Physiker so gerne sprechen, ohneweiters aus dem Psychischen ins Physische übertragen oder wenigstens umgedeutet werden dürfe. - Hatten Oelzelt und ich (wie ich in L2 677 ff. berichte) drei Jahrzehnte lang gestritten über , Notwendigkeit' vornehmlich als ein Element des Kausalbegriffes und der Kausalurteile, so war uns Wiesners Büchlein nun mit ein Anlaß, diesen Gesprächen von der causa efficiens eine Wendung zu geben auch zur causa finalis.

Gälte es (nach der Unart einer nur zu oft recht oberflächlichen, Geschichte' der Philosophie und des Philosophierens), fertige Schlagworte den einander gegenüberstehenden Meinungen aufzuheften, so müßte man Oelzelts Ausgehen von einem Weltgeist<sup>2</sup> als "Intellektualismus" bezeichnen, wenigstens um

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W<sub>II</sub> S. 3: ,K. E. v. Baer, den man mit Recht den Vater der Entwicklungsgeschichte genannt hat. S. 4 nennt Wiesner als ,Begründer der Entwicklungsgeschichte K. E. v. Baer und Robert Brown.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Ps<sup>1</sup> (auch schon in der Psychologischen Einleitung zur Logik, § 2) teile ich alle seelischen Erscheinungen ein vor allem in solche des Geistes und Gemütes. So beginnt in Ps<sup>2</sup>, § 7. Die vier psychischen Grundklassen<sup>4</sup>:

<sup>&</sup>quot;Die hinreichend weit geführte Analyse des menschlichen Seelenlebens führt zu folgenden zwei obersten Gattungen und vier nächsten Arten: Psychische Phänomene

I. des Geisteslebens (intellektuelle); II. des Gemütslebens (emotionale)

1. Vorstellungen, 2. Urteile,
3. Gefühle, 4. Begehrungen.

Hier dann auch Einiges zu den geschichtlichen Zweiteilungen von Aristoteles  $vo\tilde{v}_s$  und  $\ddot{v}\varrho s \dot{\xi}\iota_s$  bis zu Schopenhauers "Intellekt und Wille" und das allmähliche Fortschreiten zu Drei- und Vierteilungen.

JIntellektuell' und "emotional' hält nun auch Memong fest als Leitbegriffe in einer seiner neuesten Arbeiten "Über emotionale Präsentation" (Sitzungsberichte unserer Akademie, 183. Bd., 1917, 181 S.). Diese Schrift dürfte wohl die bisher tiefstbohrende zur Würdigung des

sein Voraus den ken (Vorstellen, Wissen) in Gegensatz zu bringen zu jedem metaphysischen "Voluntarismus" (der durch Wundt und Paulsen in aller Mund gekommen ist). Unter diesen weiten Begriff fällt jedenfalls auch Schofenhauers Teleologie ohne Intellekt. Eine psychologische Vorfrage jeder solchen Metaphysik aber — und unabhängig von dieser, eine der dringendsten Fragen aller gegenwärtigen Psychologie — ist von Anfang aufgegeben durch Schofenhauers Begriff und Behauptung eines intellektlosen Willens. Ist eine Metaphysik und Psychologie überhaupt denkmöglich zu machen gegen den, wie es scheint, offenen inneren Widerstreit eines "Willens" (oder auch nur Triebes, Dranges) ohne vorher vorgestelltes "Ziel"? Oder welches ist das denknotwendige Minimum von "Vorstellung", das in jedem Willen (oder sonstigem Begehren) mit enthalten sein, wenn auch vielleicht nicht vor ihm erlebt sein muß?

Wie der Begriff 'Inneres' so darf also auch der Name und Begriff 'Zielstrebigkeit' dem Philosophen nicht etwas ein-

Emotionalen in der Philosophie sein. So kann und wird sie u. a. auch den seit Schopenhauen immer mehr sich geltend machenden Versuchen, die einseitig intellektualistischen Denkrichtungen zu überwinden, die sehr nötigen festen theoretischen Grundlagen geben.

Da .Wille' nur eine Art des ,Begehrens', dieses nur eine Art des "Emotionalen" ist, wäre statt "Voluntarismus" allgemeiner zu sagen Emotionalismus. Doch empfehle ich keineswegs, eigentliche Terminologien festzulegen auf solche ,ismen' (mit denen leider besonders die gegenwärtige Erkenntnistheorie besonders freigebig ist). Wollten wir aber das in den Schlagwörtern "Intellektualismus" und "Voluntarismus" Gemeinte durch deutsche Wörter ersetzen, so würden unsere psychologischen Einteilungen dazu führen, nach dem Vorbild z. B. von "Weltgeist' auch von einem , Weltgemüt' - in weiterem Sinne, als Schopen-HAUERS, Weltwille' - zu sprechen. Wie aber auch sonst "Geist' häufig nicht als dem "Gemüt" einfach beigeordnet, sondern als dieses mit unter sich fassend gemeint war (umgekehrt umfaßt bei Kant, Gemüt' auch das Intellektuelle - für 'Geist' und 'Gemüt' gibt nun wohl das zusammenfassende ,Seelisch' oder ,Psychisch' den richtigen Ausdruck, weshalb wir auch statt ,Geisteswissenschaften' besser sagen: ,Wissenschaften vom Psychischen', L § 97, S. 894 ff.), so schließt auch Oelzelt aus seinem Weltgeist das Emotionale nicht aus (so S. 1 und S. 24). Jedenfalls aber ginge bei On dem Begehren und Fühlen das Urteilen und Vorstellen voraus (OE 1: , Soll ein Haus gebaut werden, so muß vorher irgend jemand wissen, wie das Haus aussehen soll.' Ich komme auf die Hypothese eines solchen Weltingenieurs erst im allerletzten Teil dieser Studien IV4 zurück, u. zw. im Zusammenhang mit Wiesners , Erschaffung').

fach Hinzunehmendes sein, insoferne er überall nach allgemein gegenstandstheoretischen und psychologischen Methoden die weitest- und tiefstgehenden Begriffsanalysen verlangt. Und weil bis heute über Wille und Vorstellung' noch gestritten wird. ob sie bei Schopenhauer und seinen Bekennern (wie Deussen) und Weiter- oder Umbildnern (wie ED. v. HARTMANN) überhaupt noch Psychisch-Reales oder aber nur Metaphysisch-Postuliertes bedeuten, werden wir zwar auch Schlagwörter wie ,Voluntarismus' und ,Intellektualismus' gelten lassen als Zeugnisse eines mehr gefühlten als gedachten und daher wohl auch vor allem Fühlen und Denken in der physischen und psychischen Natur der Dinge selbst gegründeten Gegensatzes. Aber diese populäre (und hiemit immerhin ,innere') Lebendigkeit solcher Leitbegriffe wird uns erst recht die große und noch lange nicht befriedigend gelöste Schwierigkeit zum Bewußtsein bringen, allen ,Voluntarismus' oder allgemeiner Emotionalismus zu schützen gegen einen so naheliegenden und, wenn er halbwegs gerecht ist, vernichtenden Einwand, daß Schopenhauers blinder Wille' ein vollkommener Widerstreit sei, wenn hier ,blind' = intellektlos im weitestgehenden Sinne heißen müßte.

Doch genug solcher Vorverweisungen auf Probleme, die natürlich die nachfolgenden Studien sowenig auch nur annähernd vollständig lösen werden, wie sie die scharfsinnigsten Nachfolger Schopenhauers, so vor allem E. v. Hartmann, haben befriedigend lösen können. — Aber wie Wiesner schon als Naturforscher durch logische Begriffsanalysen mit Erfolg bemüht war, z. B. dem soi-disant-Philosophen Spencer 1 die widernatürliche Subsumption des Begriffes "Zerstörung" unter den der Entwicklung als Denkfehler nachzuweisen, so wird vielleicht auch schon die bloße Frage des Philosophen Oeizelt-um den heuristischen' Wert psychovitalistischer Hypothesen in der Pflanzenphysiologie zu einer erneuten Prüfung anregen, ob jeder Vitalismus eo ipso Psychovitalismus sei.2 Durch solche Begriffsspaltungen wird ja wenigstens eines der Hindernisse beseitigt, die bisher die Entscheidung zwischen Vitalismus und Mechanismus sowohl von naturwissenschaftlicher wie von philo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Abschnitt VIII. S. 77 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. u. S. 45, Anm. meine vorläufige Verneinung dieser Frage.

sophischer Seite her verzögert haben. Zwar wäre es ein gewiß vergeblicher Versuch, das Mechanismus-Vitalismus-Problem mit bloß logischen oder psychologischen, also philosophischen Mitteln in einer für Biologen überzeugenden Weise auch nur zu klären, geschweige seiner Lösung näher zu bringen. Aber wenn z. B. ()ELZELT auf der letzten Seite (44) seiner ebenso knappen wie inhaltsreichen Schrift selbst in einer ganz speziellen Frage,1 die das pflanzenphysiologische wie das psychologisch-ethische Gebiet in gleichem Maße angeht, schließlich findet, es sei "jetzt noch geboten, das alles möglichst offen zu lassen', so werden wir solcher Zurückhaltung (die in ihrer Art daran erinnert, wie Kant in der Kritik der Urteilskraft an das Problem der Teleologie mit kritischer Vorsicht oder Übervorsicht herantritt), wenigstens die Aufforderung entnehmen dürfen, wieder einmal ganz allgemein die beständig sich aufwerfende, noch nie zu beiderseitiger Zufriedenheit beantwortete Frage nach dem natürlichen und für beide Teile wertvollen Verhältnis von Naturwissenschaft und Philosophie von neuem zu stellen. Dies geschehe in den folgenden Abschnitten I-V, aber so, daß wir zwar von ganz allgemeinen Thesen (zwei ,Prinzipien', dem  $\omega\textsc{-Satz}$  und dem  $\alpha\textsc{-Satz},$ s. u. § 1) ausgehen, aber dann überall so schnell als möglich wieder Anschluß suchen an Begriffe und Sätze des Physiologen Wiesner, des Philosophen Oelzelt (und vieler Anderer). Denn nur durch Erprobungen im Konkret-Einzelnsten können auch jene Prinzipien sich erst bewähren.

### I. Ein Unabhängigkeits- und ein Abhängigkeitsprinzip.

- § 1. Naturwissenschaft ist ganz unabhängig von Philosophie (Unabhängigkeitsprinzip,  $\omega$ -Satz).
  - Philosophie ist vielfach abhängig von Naturwissenschaft (Abhängigkeitsprinzip, α-Satz).<sup>2</sup>
- <sup>1</sup> Nämlich in der von Erich Bechers vielbesprochenem Buche "Die fremddienliche Zweckmäßigkeit der Pflanzengallen und die Hypothese eines überindividuellen Seelischen" (Leipzig 1917, 148 S.) angeregten Frage, ob die Wirtspflanze gegen den Parasiten altruistisch fühle oder ob über beiden ein Überindividuelles walte (das man z. B. mit Schopenhauer sich nicht sogleich als Weltgeist oder sonst einen Gott denken müßte).
  <sup>2</sup> In meiner Akademieschrift "Abhängigkeitsbeziehungen zwischen Abhängigkeitsbeziehungen" (s. o. S. 4) habe ich, ebenso wie in L § 25 und § 47 für die "Abhängigkeitsbeziehung im engeren Sinne" oder kurz

Beide Sätze zusammen können wir nennen: Die zwei Verfassungsgrundsätze des Verhältnisses zwischen Naturwissenschaft und Philosophie.

, Abhängigkeit das Zeichen  $\alpha$ , für Unabhängigkeit  $\omega$  eingeführt (wegen der Analogie des Muß zum Alle, in der formalen Logik bezeichnet mit  $\alpha$ ; und ebenso des Muß nicht, d. h. der Unabhängigkeit, zum Nicht Alle = Einige nicht, o). In dieser Symbolik schreibt sich dann z. B. das Verhältnis von Ursache und Wirkung  $U\alpha W$ , d. h. von der Ursache hängt ab die Wirkung; ferner das noch allgemeinere Verhältnis von Grund und Folge  $G\alpha F$ . Oder in einem lebendigeren Beispiel: Das Verhältnis des Herrn zum Diener  $H\alpha D$ ; d. h.: Vom Herrn hängt der Diener ab, d. h.: Wenn und weil und was der Herr will, "muß" der Diener (womit noch nicht gesagt ist, daß nicht auch der Herr vom Diener abhängt). — Schreiben wir also für Naturwissenschaft N, für Philosophie Ph, so gelangen wir zu den beiden Formeln für obige beide Prinzipien:  $Ph \omega N$  für den  $\omega$ -Satz,  $N\alpha Ph$  für den  $\alpha$ -Satz.

Als wir in der Philosophischen Gesellschaft an der Universität zu Wien einen Besprechungsabend (6. Mai 1918, aus Anlaß eines am 5. April vorangegangenen Vortrages von Dr. Neurath ,Schelling und Faraday') der ,Naturphilosophie' (s. u. S. 28 ff. Abschnitt V) widmeten und dabei obige beiden Prinzipien durchsprachen, zeigte sich ein völliges Auseinandergehen der Ausichten. Auf Formeln wie die obigen gebracht, lautete das Votum des Pflanzenphysiologen Molisch: Ph a N, N a Ph, dagegen das des Psychologen Swoboda: Ph w N, N w Ph. Der Mathematiker Emil Müller wollte überhaupt nichts wissen von einer allzu scharfen Abgrenzung verschiedener Wissenszweige und Denkrichtungen gegeneinander. Und so zeigte sich bei jedem der noch folgenden Redner in ihren ausnahmslos inhaltsreichen und wohlbegründeten Darlegungen ein völliges Auseinandergehen vor allem über den Begriff der Philosophie selbst (weniger über den der Naturwissenschaft), über den Begriff der ,Spekulation' (ob es nur eine philosophische oder auch eine naturwissenschaftliche gebe und geben solle) usw. Diese Vielheit von Ansichten konnte mich nur darin bestärken, auch die meinige an vorliegender Stelle auszusprechen und noch etwas näher zu begründen, als es in L § 4 und § 97 hatte geschehen können. -

Am Abend desselben Tages (4. Dezember 1917), an dem ich obige beiden Prinzipien für diese Akademieschrift aufgezeichnet hatte, sagte Prof. Molisch in seiner Gedenkrede für seinen Lehrer Wiesner: "Ähnlich wie Fegenke, Reinke, Mach, Ostwald und Boltzmann kam auch Wiesner von der exakten Wissenschaft schließlich zur Philosophie; und dieser Weg und nicht der umgekehrte erscheint auch der empfehlenswerte und Erfolg versprechende, denn ein Philosoph kann heute nur Ersprießliches leisten, wenn er sich bei dem Bestreben, vom Phänomenalen ins Metaphänomenale und Metaphysische einen Weg zu gewinnen, auf eine feste Basis positiver Kenntnisse zu stützen vermag.

- § 2. Ich weiß sehr wohl und fand es in wiederholten Gesprächen sowohl mit Fachmännern der Naturwissenschaft wie auch mit Fachgenossen der Philosophie bestätigt, daß man weder dem einen noch dem andern Prinzip ohneweiters zustimmt, ja, daß Manche sich beinahe das umgekehrte Verhältnis erwarten. Natürlich werden wir dabei nicht zurückgehen auf so traurige Erfahrungen, wie sie vorliegen z. B. in Hegels Mangel (wenn nicht Verhöhnungen) aller naturwissenschaftlichen Kenntnisse<sup>1</sup>; und ebensowenig auf Haeckels nicht minder arge Entgleisungen<sup>2</sup>, sobald er sich aus dem zoologischen in irgendein anderes, namentlich gern in philosophisches Gebiet wagt.
- § 3. Aber wir werden auch nicht einmal den bis vor kurzem als für jedes wissenschaftliche Denken einzig natürlich geltenden Weg einschlagen: Zuerst zu definieren, was man unter "Naturwissenschaft" und was unter "Philosophic" zu verstehen habe, um dann aus diesen beiden Begriffen ihr Verhältnis abzuleiten und, falls das Bestehen dieses Verhältnisses unmittelbar einleuchtet, es als Prinzip (bezw.
  - 1 Da gerade diese Seite von Hegels Philosophieren verhängnisvoll geworden ist für das Schicksal der Philosophie um die Mitte des 19. Jahrhunderts und da es gerade Naturforscher (FECHNER, HELMHOLTZ) waren, die durch Beiträge zu Psychophysik, Sinnespsychologie u. dgl. nicht nur wieder ein erstes Vertrauen zu einer ernst zu nehmenden Psychologie und hiemit Philosophie erweckten, sondern von deren Ergebnissen manches noch heute zum festen Besitzstand der philosophischen Wissenschaft gehört, so hat gerade diese Philosophie ein Interesse daran, keine Schleier zu ziehen über die Sünden einst berühmter Philosophen wider die Naturerkenntnisse, die auch sie schon hätten haben können. Kann doch die Neigung mancher Naturforscher von heute, die Philosophie selbst noch des 20. Jahrhunderts büßen zu lassen für jene Sünden des 19., nur überwunden werden durch schärfste Scheidung zwischen dem philosophischen Einst und Jetzt. Einiges hierüber in meinen didaktischen Handbüchern (Bd. IX ,Philosophische Propädeutik' und Bd. X ,Das Verhältnis der realistischen zu den humanistischen Unterrichtsfächern'). Dort Zusammenstellungen des Naturlehrers Schwalbe von Behauptungen HEGELS (z. B. die Fixsterne ein Hitzausschlag des Himmels und so uninteressant wie andere Hautausschläge). Weitere Beispiele in Höfler, "Zur gegenwärtigen Naturphilosophie" (Abhandlungen zur Didaktik und Philosophie der Naturwissenschaft, Berlin, Springer 1904, 136 S.; S. 6). <sup>2</sup> ,Hegel, Haeckel, Kossuth und das zwölfte Gebot' nennt sich die bekannte Streitschrift von Chwolson (Vieweg 1906). Ich habe einige entscheidende Sätze aus ihr angeführt in L2 20, 826. Anderes Einschlägige kürzlich in meinem Aufsatz ,Zur physikalischen Didaktik und zur physikalischen Philosophie' (Ztsch. f. d. physikal. u. chem. Unterr., 31. Jhg. Berlin 1918, Heft 1 und 2. - Vgl. u. S. 31, Anm. 2).

als ein Paar von Prinzipien) auszusprechen, andernfalls aber es als je einen Lehrsatz methodologisch zu beweisen. Sondern bekanntlich geht ja die gegenwärtige Axiomatik mit ihrer Forderung 'Zuerst die Axiome und aus ihnen erst die Definitionen' in einer Richtung vor, die dem einst für selbstverständlich gehaltenen und z. B. von Ευκιπ eingehaltenen Gang 'Zuerst die Definitionen, dann die Axiome' genau entgegengesetzt ist oder scheint.¹ Daher wollen auch wir (und wäre es auch nur probeweise) das Vorgehen dieser Axiomatik auf unsere zwei Prinzipien, den ω- und den α-Satz, und auf die zwei Begriffe 'Naturwissenschaft' und 'Philosophie' anwenden: Was ergibt sich dann aus den zwei Verfassungsgrundsätzen des § 1 als Wesen der Naturwissenschaft und was als das der Philosophie?

Da es sich hier um das Wesen zweier ganzer Wissenschaften oder Wissenschaftsgruppen handelt, so legt sich die Frage nach dem "Wesen", d. h. der Definition oder dem Begriff der "Naturwissenschaft" einerseits, der "Philosophie" andrerseits auseinander in die Fragen nach Gegenstand, Aufgabe und Methode<sup>2</sup> der einen wie der andern Wissenschaft (oder Wissenschaftsgruppe). Aber auch schon innerhalb des ersten dieser drei methodischen Glieder treffen wir die Unterscheidung unmittelbarer und mittelbarer Gegenstände; angewendet auf Naturwissenschaft führt sie sogleich über das Gebiet dieser hinaus in mehrere Gebiete der Philosophie (die Anwendung auf Psychologie vgl. in Abschnitt IV).

# II. Unmittelbare und mittelbare Gegenstände der Naturwissenschaft.

§ 4. Unmittelbare Gegenstände der Naturwissenschaft sind die "physischen Phänomene": Farben, Klänge, Temperaturen und alle anderen "Empfindungsgegenstände" einschließlich der Räumlichkeit. Diese Farben, Klänge, auch Raumörter u. dgl. sind also ganz das und nur das, was Macii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Abh. zw. Abh. (s. o. S. 4) habe ich hingewiesen auf Hillerts Grundlagen der Geometrie mit ihrer charakteristischen Methode, die Begriffe aus den Axiomen hervorgehen zu lassen, und daß ich diese Methode schon 1885 antezipiert hatte, indem ich die bis dahin nur als Folgerungs-Gesetze bekannten Beziehungen zwischen den A-, E-, J-, O-Urteilen zunächst übertrug auf die Abhängigkeitsbeziehungen α, ε, ι, ω und weiterhin auf die nur aus den dort geltenden Beziehungen ganz abstrakt vorgestellten A, E, S, D. — Vgl. auch L<sup>2</sup> 653.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jene drei Leitbegriffe werden in L<sup>2</sup> 792 ff, erörtert an der Spitze der Methoden- und Wissenschaftslehre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eine Einwendung Meinongs gegen diesen Wortlaut vgl. u. S. 50; sie betrifft aber mehr die verschiedene Bedeutung, in der er und ich das Wort, Phänomen nehmen, als die Sache obiger Gegenstandsbestimmung

zuerst kurz ,Empfindungen' genannt hatte — so im Titel der ersten Auflage des Buches ,Analyse der Empfindungen';

.§ 3. Die Farben als sogenannte Empfindungen. Es steht nicht im Einklang mit dem ursprünglichen Sinne des Wortes Empfindung, wenn man die Farben als Empfindungen bezeichnet. Jenem Sinne entspricht es wohl, zu sagen, man empfinde Schmerz, Wollust, Wärme, Kälte, nicht aber zu sagen, man empfinde Weiß, Rot oder Schwarz. Empfindungen sind im Sinne unserer Sprache etwas, was man in oder an seinem Leibe spürt, die Farben aber erscheinen stets außerhalb unseres Leibes und insbesondere außerhalb unseres Auges. Wenn wir unsere eigene Hand sehen, so erscheint uns ihre Fleischfarbe allerdings an einem Teile unseres Leibes, doch aber außer unserem Auge und wir sagen nicht, daß wir ihre Farbe empfinden, sondern daß wir sie sehen. Denn die Hand ist für den sie Sehenden auch nur ein Teil seiner Sehwelt, den er jedoch, weil die Bewegungen der Hand unter seiner unmittelbaren Herrschaft stehen, zu seinem leiblichen Ich rechnet. Für den Neugebornen aber, dem das erstemal seine Hand ins Gesichtsfeld kommt, spielt dieselbe als Sehding zunächst dieselbe Rolle wie die Hand eines andern neben ihm liegenden Kindes und er befindet sich zu seiner Hand in dem ähnlichen Verhältnis wie der junge Hund zu seinem Schwanze, wenn er ihn einmal zufällig sieht und nach demselben als nach etwas nicht zu ihm selbst Gehörigem schnappt.

Soviel mir bekannt, hat Herings Ausscheiden der Farben aus den Empfindungen keine Nachfolge gefunden. Denn dann müßte man ja auch die Töne oder Tonempfindungen, die Wärmeempfindungen (insofern ich nicht nur meinen lebendigen Leib, sondern auch den Ofen warm finde) aus den Empfindungen und so noch das meiste, was man bisher zu den Empfindungen gezählt hatte, von diesen ausscheiden. Herings Einwendungen erklären sich aber wohl sehr einfach daraus, daß er eben Empfindungsgegenstände, Emfindungsinhalte und Empfindungsakte zu unterscheiden nicht versuchte. Näheres hierüber in Ps <sup>2</sup> § 2 II.; auch § 22 'Die allgemeinen Aufgaben der psychologischen Empfindungslehre'; weiters dann in ETh. —

Während des Druckes dieser Studien I erschienen 'Einige Versuche und Bemerkungen zur Farbenlehre' von Prof. Franz Exner in den Sitzungsberichten dieser Akademie, math.-naturw. Klasse, Bd.127,1918. Auf Exners Stellungnahme gegen Goethes und Hermos 'Phänomenologie' und für Newtons und Hermoltz' Farbenlehre komme ich zurück in Ps² § 24 (auf den verallgemeinerten Vorwurf: 'Diese phänomenologische Methode hat auf dem Gebiete der Naturwissenschaften bisher stets versagt' in ETh).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hering, sonst in Raum- wie in Farbensachen einer der für lange Zeit wenigen Überzeugungsgenossen Macus, will merkwürdigerweise die Farben nicht unter die Empfindungen gezählt wissen, sondern er sagt in der zweiten (sehr erweiterten) Auflage seiner "Lehre vom Lichtsinn" (1. Heft, 1905):

von der zweiten Auflage an zog Mach (wie Avenarius) statt des ihm noch zu psychologisch klingenden "Empfindungen" das neutrale "Elemente" vor.

Bekanntlich hat aber Mach in seiner Analyse der Empfindungen' nicht nur dasjenige unternommen, was dieser Buchtitel zunächst erwarten ließ (nämlich nach dem Vorbild z. B. von Helmholtz', Analyse der Klänge' in ,einfache Töne' und nicht nur nach Hering und Mach Grau in Weiß und Schwarz. sondern nach Mach auch noch jede einzelne Tonhöhe in Hoch und Tief aufzulösen). Sondern über ein solches Analysieren der Empfindungen unabsehbar weit hinausgehend, hat es Mach unternommen, geradezu die ganze Welt in Empfindungen aufzulösen, worauf auch der Titel des I. Abschnittes als Antimetaphysische Betrachtungen' abzielt. Da man aber seither schon ziemlich allgemein fühlt und zugibt, daß auch jede Antimetaphysik schon eine Metaphysik ist, der Naturforscher als solcher aber jedenfalls ametaphysisch 1 arbeiten will, so ist es gerade durch Macus Forderung einer reinen Empfindungsphysik zu einer erkenntnistheoretischen Frage geworden, wie man dasjenige mit einem allgemeinen Namen nennen soll. was der Physiker an Wärmegraden, Wärmemengen, Tönen, Klängen, Geräuschen, Licht- (Leucht- und Beleuchtungs-) Intensitäten, Farben, elektrischen Ladungsgraden und Ladungsmengen u. dgl. m. zu unmittelbaren Gegenständen oder wenigstens zu Ausgangspunkten seiner Messungen und Gesetze macht. Ohne der Frage vorzugreifen (die Mach bekanntlich zu verneinen versucht hat), ob sich alles auf Bewegungen zurückführen' lasse, reihen sich jenen Sinnes-Qualitäten und -Intensitäten auch alle Raumbestimmungen an (meist kurz, aber nicht eindeutig ,Raum' genannt; die ,Zeit', als eine ,Form [auch] des inneren Sinnes', gehört nicht so ausschließlich den physischen', sondern mindestens ebensogut auch den psychischen' Phänomenen an). Innerhalb der Physik, nicht neben oder über ihr, liegt auch das Gegenstandsgebiet der Mechanik.

In L<sup>2</sup> 453 habe ich ametaphysische Bestimmungen von antimetaphysischen unterschieden (anläßlich einer vom Substanzgedanken unabhängigen Analyse des Gegenstandes der kategorischen Urteile) und dazu in L<sup>2</sup> 917 hingewiesen auf den Fortschritt der Medizin von antiseptischer zu aseptischer Wundbehandlung.

Ihre Gegenstande sind nicht nur ,die Bewegungen' mit ihren Einzeleigenschaften: Geschwindigkeiten, Beschleunigungen und den übrigen rein phoronomischen Bestimmungen, sondern auch die tononomischen, d. h. die (meist leider noch immer mehr oder weniger vernachlässigten) mechanischen Spannungen. Alle diese mehr oder weniger ,einfachen' Eigenschaften stehen hinreichend nahe jenen physischen Elementen: Tönen, Farben u. dgl., daß für sie alle ein gemeinsamer Name immerhin ein wenigstens theoretisches Bedürfnis ist. Und wenn auch die Erkenntnispraxis des Physikers kaum sehr stark das Bedürfnis hat, etwa mit Mach und Avenarius zu streiten, ob man all das besser ,Empfindungen' oder besser ,Elemente' nennen soll, so wollen wir, hierin das Ergebnis erkenntnistheoretischer (psychologischer und gegenstandstheoretischer), also philosophischer Überlegungen vorwegnehmend, als die gesuchten allgemeinen Namen festhalten Physische Phänomene (BRENTANO) oder Empfindungsgegenstände (WITASEK). - Daß die durch diese beiden Wörter bezeichneten Begriffe umfangsgleich, wenn auch nicht bis ins feinste inhaltsgleich sind, besprechen wir erst im Anhang' u. S. 117 Anm.).

Aber ist es denn überhaupt richtig, daß sich die Physik als solche mit den Tönen, den Farben, den Temperaturen u. dgl. beschäftigt? Überläßt sie das nicht dem Psychologen - wogegen den Physiker nur die Luft-, die Ätherschwingungen, die Bewegungen der Moleküle, also die Wärme als eine Art der Bewegung' u. dgl. angehen? Schon wieder eine Frage, die wenigstens insoweit über die Erkenntnispraxis des Physikers hinausgeht, als sie auch an den Psychologen gerichtet ist. Und wenn dann dieser für seinen Teil antworten wird, das meiste davon gehöre streng genommen nicht einmal mehr in die Psychologie (z. B. daß die Töne eine eindimensionale, die Farben eine mehrdimensionale Reihe bilden), in die "Gegenstandstheorie" (Phänomenologie im Sinne STUMPFS, nicht Husserls 1), so liegen solche Unterscheidungen schon ganz außerhalb physikalischer Gedanken- und Interessenkreise.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. L<sup>2</sup> 907 über das Verhältnis der Terminologie, z. B. auch "Eidologie" [Stumpf]; ferner L<sup>2</sup> 68 "Noologie" [Eucken].

Wieder etwas andere Gegenstände als der Physiker untersucht der Chemiker, der Pflanzen-, der Tierphysiologe usw. Immerhin haben aber die nach ihren Einzelgegenständen mehr oder weniger scharf abzugrenzenden Einzelgebiete der Physik und Chemie und auch noch der übrigen Disziplinen vom Leblosen und vom physisch Lebendigen untereinander genug Ähnlichkeiten der unter sie fallenden Phänomene, daß sowohl die einheitliche Bezeichnung "physische Phänomene" gerechtfertigt ist, wie schließlich die Zusammenfassung aller der vielen Einzeldisziplinen unter den singularis universalis "die Naturwissenschaft".

Angenommen nun, es bestehe nicht der geringste Zweifel oder Streit darüber, ob etwas ein physisches Phänomen¹ und hiemit unmittelbarer Gegenstand der Naturwissenschaft sei, so erheben sich doch sogleich weitere Fragen, die schon als solche wieder ganz hinausgehen über eine bloße naturwissenschaftliche Untersuchung: nämlich

§ 5. Gibt es außer den unmittelbaren Gegenständen der Naturwissenschaft (Mach "Elementen") auch mittelbare? Ein solcher wäre z. B. die von Mach geleugnete Kausalität; denn das Kausieren, die Kausalrelation, kann man nicht sehen, nicht hören, nicht tasten . . . es ist kein "physisches Phänomen", u. zw. weder "physisch", noch "Phänomen". — Ebenso die bisher nur einer Minderzahl von Naturforschern entbehrlich scheinende "Substanz" (nämlich alle physische Substanz — Materie — Stoff). — Und so wohl noch allerlei "Kategorien" (im Sinne Kants, z. B. Einheit, Vielheit, Negation, Wechsel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der Tat ist die Abgrenzung der "physischen Phänomene" gegen die psychischen und beider Phänomenklassen zusammen gegen alles Nichtphänomenale ein viel verhandelter Fragenkomplex, dessen systematische Beantwortung aber gewiß nicht in die (oder eine) Naturwissenschaft als solche, sondern schon ganz in die Philosophie (u. zw. in mehr als eine philosophische Disziplin) fällt; vgl. u. S. 33 ff., 50 u. a.
<sup>2</sup> Und ebensowenig irgendeine andere Abhängigkeitsrelation, also auch nicht die des "Bedingtseins". Dieses glaubt der gegenwärtig von einigen

nicht die des Bedingtseins'. Dieses glaubt der gegenwärtig von einigen Naturforschern (z. B. Verworn, Rob. Volkmann) verkündigte "Konditionalismus' an Stelle des Kausiertseins setzen zu sollen. Einiges gegen diesen neuen "ismus' und zugunsten eines geläuterten Kausalbegriffs in der o. S. 14 augeführten Abhandlung "Zur physikalischen Didaktik und zur physikalischen Philosophie"; vgl. auch S. 31, 96, Ann.

wirkung . . .), deren sich der Naturforscher zwar beständig erkenntnispraktisch bedient, deren erkenntnistheoretische Untersuchung aber wieder jedenfalls schon außerhalb der selbstgesteckten Grenzen physikalischer, chemischer, biologischer und was immer für sonstiger naturwissenschaftlicher Untersuchungsgebiete liegt. Denn das θεωρεῖν im Sinne aller 'Theorie' ist doch offenbar schon wieder etwas ganz anderes als θεωρεῖν — sehen — Farben- und Sehraum-Empfindungen erleben.

Wirft also ein Naturforscher als solcher auch nur die Frage auf, ob es außerhalb der Naturwissenschaft noch andere Wissenschaften geben kann und gibt, so muß die Antwort, wenn überhaupt, so schon durch eine andere als die Naturwissenschaft selbst gegeben werden. Und da eine solche Frage nach dem Ganzen und den Einteilungen der Wissenschaften in die Methodenlehre der Logik, die Logik aber unter die philosophischen Disziplinen fällt, so würde ein Naturforscher, der auch nur jene Frage aufwirft, sie hiemit auch schon bejaht haben zugunsten der Möglichkeit und Wirklichkeit einer außerhalb der Naturwissenschaft liegenden Philosophie. Womit nicht etwa gesagt werden soll, daß jede Geistes-(oder wie man augenblicklich lieber sagt, Kultur-) Wissenschaft 2 etwa schon ganz oder auch nur zum großen Teil wieder Philosophie sei. Doch müßte dies mit vielem andern erst erwogen werden innerhalb umfassenderer Betrachtungen, als sie auch der nächste Abschnitt III bringen kann.

§ 6. Vorher aber wäre nun noch näher und nicht nur für einen Theoretiker der logischen Wissenschaftslehre, sondern auch schon für die Erkenntnispraxis des Naturforschers selbst überzeugender, als durch obigen vorläufigen Hinweis auf die "Kategorien" (auf die wir in Abschnitt V, S. 34 ff. zurückkommen) zu erläutern und zu begründen, in welchem Sinn und mit welchem Recht wir denn überhaupt zwischen "unmittelbaren und mittelbaren Gegenständen" was immer für einer Wissenschaft, also auch jeder einzelnen Naturwissenschaft, unterscheiden? Aber auch dies werde verspart auf Abschnitt IV, wo wir im besonderen für die Psychologie von ihren unmittelbaren Gegenständen, den psychischen Phänomenen, noch allerlei mittelbare Gegenstände (zum mindesten psychische Dispositionen) unterscheiden werden. — Zuvor aber, u. zw. zunächst möglichst unabhängig von allem Vorausgehenden, fragen wir ganz allgemein:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L<sup>2</sup> § 97, S. 892-920.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L<sup>2</sup> § 97, S. 896 ff.

#### III. Was ist Philosophie?

Auf diese alte Frage habe ich eine ausführliche Antwort gegeben in L<sup>2</sup> § 4 (S. 4—22) und teile daher hier nur andeutend die Hauptergebnisse mit:

§ 7. Damit die Antwort nicht etwa nur die Nominaldefinition eines mehr oder weniger künstlichen und willkürlichen Begriffes von ,Philosophie' werde, gehen wir aus von den einzelnen philosophischen Disziplinen nach ihrer gegenwärtigen Verfassung. Unter ihnen ist die Psychologie die Wissenschaft von den psychischen Phänomenen (Erlebnissen), die Logik die Lehre vom richtigen Denken, die Ethik die Lehre vom guten Wollen. Da nun Denken und Wollen psychische Erscheinungen sind, so liegt als ein erster Versuch zu einer zusammenfassenden Definition der nahe, daß die Philosophie der Inbegriff aller Wissenschaften vom Psychischen sei. Dieser Definition würde sich auch die Ästhetik als die Lehre vom Schönen, vom Erhabenen und von ihren Gegensätzen einfügen, indem wir nichts ,schön' finden ohne eigenartige Gefühle des Wohlgefallens, und diese wie alle anderen Gefühle ebenfalls psychische Phänomene sind. - Außer einigen andern Einwendungen gegen diesen Definitionsversuch (z. B. warum dann nicht einfach Philosophie = Psychologie gesetzt wird, L 2 5-7) und obwohl für ihn die Aufteilung alles Physischen an die Naturwissenschaften, alles Psychischen an die Philosophie und andere 'Geisteswissenschaften' zu sprechen scheint, übersähe doch eine solche allzu enge Verbindung der Begriffe Philosophie und Psychologie (wie sie die Schule Brentano-Marty vertritt), daß sich über den das Physische und Psychische (einschließlich des "Metaphysischen" und "Metapsychischen') umfassenden Bereich des Realen der Bereich alles Wißbaren noch sehr viel weiter erstreckt, nämlich auch auf den des Idealen. Als dann Meinong (und gleichzeitig Itelson, Husserl u. a.) von einem solchen "Psychologismus" in sehr allmählicher, stetiger Entwicklung zur Forderung und Begründung einer wirklich psychologiefreien "Gegenstandstheorie" fortschritt, konnte er darauf hinweisen, daß schon die Mathematik, diese unbestrittenste aller Wissenschaften, weder ihrem Gegenstande noch ihrer Methode nach zwanglos einer Eingliederung weder in die Naturwissenschaften noch in die Geisteswissenschaften sich fügt. Denn die Mathematik behandelt nicht reale, daseiende, sondern ideale, ,daseinsfreic' Gegenstände. - Allgemeiner als die Mathematik ist die allgemeine Theorie der Relationen und Komplexionen; und die Relationstheorie, die weder ein Stück Naturwissenschaft oder Mathematik, noch ein Stück Psychologie ist, wird man schon vorgängig niemand anderem als der Philosophie zur Bearbeitung überweisen. Und so würde man schon angesichts einer verhältnismäßig noch immer so speziellen Disziplin wie die Relationstheorie jene Definition ,Philosophie = Psychologie' (oder ähnlich) als zu eng erkennen.

§ 8. Da nun schon diese Relationstheorie, obwohl einerseits mit dem Ganzen der Philosophie verglichen noch sehr speziell, doch andrerseits sogar mit dem Ganzen der Mathematik verglichen schon sehr allgemein ist, führt sie zunächst ganz unabhängig von dem bisherigen ersten Definitionsversuch aus dem Psychischen zu einem zweiten, dem aus dem Allgemeinen'. In der Tat liegt ja auch den Vormeinungen zur Frage , Was ist Philosophie? besonders nahe der Anspruch, daß die Philosophie alle andern Wissenschaften an Allgemeinheit übersteige'. Zwar liegt hiegegen wieder der Einwurf nahe, daß ja auch schon fast jede einzelne außerphilosophische Wissenschaft (z. B. Mathematik, Biologie) bestrebt ist, zu immer größerer Verallgemeinerung ihrer Erkenntnisse vorzudringen, ohne daß ihre jeweils letzten, höchsten Verallgemeinerungen aus den Grenzen dieser einzelnen Wissenschaften hinausreichen und in eine ihnen wesensfremde philosophische oder was immer für sonst eine Wissenschaft hinüberzugreifen oder bei ihr Anleihen zu machen brauchen. Wenn aber in den Fällen, in denen zwei übrigens gegeneinander scharf abgegrenzte Wissenschaften  $w_1$  und  $w_2$ bei solchen Verallgemeinerungen ihre obersten Ergebnisse in ein gemeinsames Gebiet Weinmünden, und wenn dann auch nur das eine der beiden Fächer gar selbst schon eine philosophische Disziplin, das andere z. B. ein naturwissenschaftliches oder historisches Spezialfach gewesen war, so pflegt man die weitere allgemeine Behandlung des von zwei Seiten her betretenen gemeinsamen Gebietes in der Tat schon nur mehr nach der Philosophie zu benennen. Allerdings meint man dabei unter Philosophie der Mathematik, Philosophie der Physik, Philosophie der Geschichte' nicht selten auch nur die allgemeinsten Sätze dieser Einzelwissenschaften selbst, ohne eine systematische Beziehung zu spezifisch philosophischen Disziplinen.

Einiges Nähere hierüber L<sup>2</sup> 11; hier auch der Unterschied, ja Gegensatz zwischen primärem Erkennen (z. B. der den Gegenstand der Physik ausmachenden Erscheinungen und Theorien) und sekundürem Erkennen (z. B. beschreibender und erklärender Psychologie, Logik und Erkenntnistheorie der psychischen Vorgänge, die sich in einem mit jenen Erscheinungen und Theorien beschäftigten Physiker abspielen). Wir kommen auf diesen Unterschied, ja Gegensatz zwischen Erkenntnispraxis und Erkenntnistheorie (ETh §§ 1, 3, 4) noch zurück unter V, S. 39.

Schlicßlich zeugen für die Beziehung zwischen Philosophie und Allgemeinheit die zwei allgemeinsten philosophischen Disziplinen (vgl. L<sup>2</sup> § 4, S. 13, näher in L<sup>2</sup> § 97, S. 908, 911):

Gegenstandstheorie

Metaphysik

als allgemeinste Wissenschaft

von idealen Gegenständen von realen Gegenständen nach apriorischen Methoden nach empirischen Methoden.

§ 9. Halten wir also das Merkmal der Allgemeinheit — u. zw. einer so hohen, daß sie äußersten Falls sogar die der relativ allgemeinsten Begriffe und Sätze jeder einzelnen Naturund Geisteswissenschaft noch mit umfaßt und insoferne beide noch übertrifft — als ein konstitutives Merkmal des Begriffes 'Philosophie' fest, so ergibt sich aus ihm von selbst wieder als konsekutives Merkmal auch die Mitbeachtung des Psychischen. Wogegen die Naturwissenschaften als solche, nämlich als Wissenschaften von der physischen Natur (ob wir auch von einer 'psychischen Natur' reden dürfen und sollen, vgl. auch u. S. 45, 49) grundsätzlich von allem Psychischem abstrahieren.

§ 10. Bisher haben wir einen einheitlichen Begriff der philosophischen Wissenschaften oder wissenschaftlichen Philosophie oder Philosophie als Wissenschaft zu gewinnen versucht ausschließlich durch die Abgrenzung ihrer Gegenstände. Durch diese sind aber, wie in jeder Wissenschaft, auch schon die besonderen Aufgaben ('philosophische Probleme'), die sie angesichts jener Gegenstände zu lösen oder doch der Lösung näher zu bringen wünscht, und durch die Aufgaben auch schon die Methoden vorgeschrieben. Über letztere einstweilen hier nur die These (wir werden sie u. S. 51, 53, 55 und noch eingehender zu begründen haben in Studien IV gegen zahlreiche Stellen bei Wiesner, die der 'naturwissenschaftlichen Forschung' die 'philosophische Spekulation' anreihen und gegenüberstellen):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Meinong, "Über philosophische Wissenschaft und ihre Propädeutik" (1885, s. u. S. 32) hat (S. 59) zu der "zuweilen aufgeworfenen Frage, ob Psychologie Naturwissenschaft sei oder nicht', so Stellung genommen: Vielleicht möchte es ... zur Vermeidung manches Mißverständnisses beitragen, wenn man ... den Wissenschaften von der unorganischen und organischen Natur die Psychologie als Wissenschaft von der psychischen Natur zur Seite stellte, wodurch ihr dann ein unanfechtbarer Platz unter den Naturwissenschaften gesichert wäre. Er hat aber seinerseits "selbstverständlich der derzeit bestehenden Gepflogenheit Rechnung getragen'. Nun hat sich aber an dieser 'Gepflogenheit' auch während der seitherigen dreieinhalb Jahrzehnte nichts geändert - wenigstens denkt noch heute bei "Naturwissenschaft" jeder an Physik, Astronomie u. dgl, aber kaum jemand an Psychologie des Urteilens, Fühlens usw. Daß auch der Naturforscher im bisherigen Sinne oft genug sich bis an die Grenze zwischen physischen und psychischen Phänomenen herangeführt sieht, würdigen wir noch in Studien IV, und IV.

Wie immer sich alle oder einige Gegenstände und Aufgaben der Philosophie von denen aller übrigen Wissenschaften unterscheiden mögen, so können doch die Methoden der Philosophie nicht von denen anderer Wissenschaften abweichen oder gar ihnen entgegengesetzt sein, sofern eben die Philosophie selbst überhaupt Wissenschaft bleiben oder werden will.

Insbesondere gibt es innerhalb philosophischer Wissenschaft nicht etwa eine "philosophische Spekulation", die angesichts philosophischer Gegenstände zu Erkenntnissen auf einem Weg führt, der angesichts aller anderen Gegenstände ein Um- und Abweg wäre. Es wird sogar zweckmäßig sein, das Wort "Spekulation" ebenso auf philosophischem Gebiete zur Kennzeichnung eines anti- oder mindestens amethodischen Denkens (namentlich für den Mißbrauch apriorischer Methoden, wo der Gegenstand empirische verlangt) vorzubehalten; wie die Wörter "Spekulation" und "spekulieren" ja auch in außerwissenschaftlicher Verwendung meist einen abfälligen Beiklang haben (z. B. Börsenspekulation — Börsenspiel, "ein Kerl, der spekuliert").

In L<sup>2</sup> § 4 (S.14—22) wird dann nach der vorausgegangenen Feststellung des Begriffes ,Philosophie als Wissenschaft' oder wissenschaftliche Philosophie auch noch besprochen der Begriff einer ,Philosophie als Weisheit'. — Natürlich wird in erster Linie nur von ersterer in diesen Schriften einer Akademie der Wissenschaften die Rede sein. Und erst in Studien IV<sub>4</sub>, dem allerletzten Teil dieser ,Studien', in denen wir vom Anfang bis ans Ende ausschließlich wissenschaftlich denken und darstellen werden (selbst dort noch, wo gefragt wird um die Möglichkeit eines ,außerwissenschaftlichen Erkennens' — wozu wieder einen äußeren Anlaß geben sowohl Wiennens Verweisungen auf ,philosophische Spekulation' wie Oelzelts Abgrenzungen zwischen seinem teleologischen ,Weltgeist' und einem superlativischen Gott der Religionen), werden sich von selbst auch Ausblicke aus dem Gebiet der Wissenschaft in das der Weisheit ergeben. —

Jetzt aber vor allem noch einige Restfragen einerseits zum Gegenstand der Psychologie (IV), die wir an erster Stelle innerhalb der philosophischen Disziplinen nannten, andrerseits zum Begriff der Naturphilosophie (V), die, falls es eine gäbe oder wenigstens geben könnte, zum natürlichen Vermittler zwischen Naturwissenschaft und Philosophie berufen scheint.

# IV. Unmittelbare und mittelbare Gegenstände der Psychologie.

§ 11. Im Titel von Ps <sup>2</sup> § 1 ,Gegenstand der Psychologie: alles Psychische; ihr unmittelbarer Gegenstand: die psychi-

schen Phänomene' schien mir diese doppelte Ergänzung des Titels, der in Ps¹ § 1 nur gelautet hatte: 'Gegenstand der Psychologie: Die psychischen Erscheinungen' vor allem deshalb nötig, weil schon damals neben den psychischen Erscheinungen durchgehends (namentlich in §§ 12, 33, 42, 65, 82) auch psychische Dispositionen behandelt worden waren Dispositionen aber sind nie Erscheinungen, nie Phänomene (können nie 'in die Erscheinung treten', nie phänomenal werden; sie überschreiten daher — wie auch alle 'Relationen' — jede eigentlich so zu nennende 'Phänomenologie').

Dieser für allen Phänomenalismus und Positivismus freilich anstößige Begriff eines Nichtphänomenalen wird ebenfalls erst in Abschnitt V näher zu erläutern und zu begründen sein. Sogleich hier aber die Feststellung, daß unter dem Begriff der .Disposition' auch jede physische und psychische ,Kraft' (Fähigkeit, also auch jede Energie = Fähigkeit, Arbeit zu leisten') fällt. Und da kein Forscher, weder der organischen noch der anorganischen Natur, zum allermindesten auf das Wort ,Kraft' verzichtet (wenn auch Manche sich noch immer beeilen hinzuzufügen: "Kraft ist ein bloßes Wort" — wonach auch ,Disposition' ein bloßes Wort ware - vgl. u. V S. 53), so haben wir in jeder, gleichviel ob mit Recht oder Unrecht angenommenen psychischen Disposition schon ein erstes Beispiel dafür, daß wenigstens die Psychologie (ob auch die Naturwissenschaften, vgl. Abschnitt V) neben ihren unmittelbaren, phänomenalen Gegenständen auch "metaphänomenale" Gegenstände wenigstens solange in Aussicht zu nehmen hat, bis etwa ihre Unwirklichkeit oder gar Unmöglichkeit durch den Positivismus überzeugender als bisher erwiesen sein wird. Alles, was dann auf gleicher Stufe mit (psychischen oder physischen) "Dispositionen" steht, zählt schon zu den mittelbaren Gegenständen derjenigen Wissenschaft, welche die diesen Dispositionen entsprechenden ,aktuellen Korrelate' zu ihren unmittelbaren, phänomenalen Gegenständen erwählt hat. -

§ 12. Außer diesem sozusagen 'kategorialen'¹ Sinn des Wortes 'mittelbare Gegenstände' der Psychologie liegt dann natürlich noch viel näher der handgreiflichere phänomenale

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über ,kategorial, metaphänomenal, noumenal' u. dgl. s. u. 🕭 33 ff.

Sinn, daß, weil zu den Hilfswissenschaften der Psychologie auch die Physiologie (und überdies die Physik) zählt, auch manche der zu den unmittelbaren Gegenständen der Physiologie gehörenden physischen Phänomene zugleich mittelbare Gegenstände der Psychologie sind. Denn ohne die Übertreibungen einer Physiologischen Psychologie' mitzumachen. weiß sich ja jeder Psychologe, auch wenn er so weit wie möglich nur ,deskriptive' (,phänomenologische'), also in erster Linie introspektive Psychologie treiben will, doch in zweiter Linie angewiesen auf Physiologie, Anatomie und weiterhin auch auf Physik als Hilfswissenschaften einer umfassenden Psychologie. Keine Psychologie heute mehr ohne Psychophysik', wie immer eng oder weit man letzteres von Feühner geschaffene Wort nehmen will. - Aber auch keine besonnene Psychologie mehr. die etwa die psychischen Phänomene aus den physischen zu deduzieren wagte; sie käme hiedurch in dieselbe verkehrte Denkrichtung, die sich in der "rationalen Psychologie" (und später in der ,mathematischen' von HERBART) als ebenfalls deduktiven Methoden so sehr unfruchtbar erwiesen hatte. Der einst so beliebte Zusatz ,empirische Psychologie 1 ist also zum Pleonasmus geworden.

Sollte ein Naturforscher (z. B. Psychiater) sich noch nicht ganz freigemacht haben von der einstigen Gewohnheit, zuerst an Gehirn und dann erst an psychische Phänomene zu denken, so bekennen wir uns ihm gegenüber zu den Worten des ausgezeichneten Arztes Josef Breuer, Mitgliedes unserer Akademie, der in seinen Studien zur Hysterie zagte: "In diesen Erörterungen wird wenig vom Gehirn und gar nicht von den Molekülen die Rede sein. Psychische Vorgänge sollen in der Sprache der Psychologie behandelt werden, ja es kann eigentlich gar nicht anders geschehen. Wenn wir statt Vorstellung Rindenerregung sagen sollten, so würde der letztere Ausdruck nur dadurch einen Sinn für uns haben, daß wir in der Verkleidung den guten Bekannten erkennen und die Vorstellung stillschweigend wieder restituieren. Denn während Vorstellungen fortwährend Gegenstände unserer Erfahrung und uns in all ihren Nuancen wohlbekannt sind, ist Rindenerregung für uns mehr ein Postulat, ein Gegenstand künftiger erhoffter Erkenntnis. Jener

Daß wir hiemit über dem Empirischen in der Psychologie das Apriorische (Gegenstandstheoretische) nicht übersehen oder leugnen, wird dargelegt in Ps<sup>2</sup> gegen Schluß des ,§ 4. Methode der Psychologie: die einer empirischen Wissenschaft'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Breuer und Freud, Wien (Deuticke) 1895, S. 161 zu Beginn des von Breuer verfaßten Abschnittes ,Theoretisches'.

Ersatz der Termini scheint eine zwecklose Maskerade. — So möge der fast ausschließliche Gebrauch psychologischer Terminologie vergeben werden:

Wir bringen diese Worte auch hier in Erinnerung (wie in Ps<sup>2</sup> § 4), weil sie uns ein Maßstab werden müssen für die in den Studien IV zu überprüfenden Methoden von Psychovitalisten und ihren Gegnern (Physiovitalisten, "Psychoid'-Vitalisten, wie Driesen, und Mechanisten).

Als vorläufiges, warnendes Beispiel dafür, was wir Psychologen an den uns von psychovitalistischer Seite bisher angebotenen Beiträgen zu unserer Fachwissenschaft für ziemlich ebenso bedenklich halten müssen, wie die meisten Biologen das Heraustreten aus der ihrigen, führe ich aus Paulys "Darwinismus und Lamarckismus" einstweilen nur an, daß er im zweiten Kapitel (nach einem ersten, Allgemeines') sofort an die Spitze stellt eine "Psychologie des künstlich Zweckmäßigen". Denn wenn hier (S. 8) PAULY sagt, er habe eine Reihe von Begriffen rein psychologischen Inhalts, wie die ,von altersher unterschiedenen Seelenvermögen der Empfindung, der Vorstellung und des Willens' ,vorausgeschickt, um den Physiker [!] auf einen Angriffspunkt hinzuweisen, welcher für ihn zur Lösung einer großen Frage in den psychologischen Phänomenen gegeben ist' (S. 9), so darf nicht erst der Physiker' oder sonst ein Naturforscher, der in einem Buch über Darwinismus und Lamarckismus doch vor allem Entwicklungsgeschichte und Theorie organischer, also physischer Gebilde und nicht sogleich an der Spitze eine "Psychologie" sucht, sondern es darf auch der Psycholog etwas verwundert diese Psychologie wieder in allzunahe Berührung sogar mit der 'Physik' gesetzt finden. Da ich später (in Studien IV) zu bekennen haben werde, daß meine eigenen Ansichten über Entwicklung (genauer: über die physischen und psychischen Kräfte bei der Gestaltung von Organismen) oft denjenigen Ansichten, die jetzt meist unter dem Namen ,Lamarckismus' gehen, näher stehen, als allem philosophierenden Darwinismus, 1 so sei dieser Ausdruck meiner Verwunderung über Paulys Beginnen mit Psychologie keineswegs im Sinne einer vorgängigen Ablehnung des von ihm schließlich Gewollten, sondern eben nur der von ihm eingeschlagenen Denkrichtung 2 zu jenem Ziele gesagt. Wohl aber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Est distinguendum , Darwinismus' und Darwin. Soeben lese ich in einem Vortrage des Paläontologen Othenio Abel (Schriften des Vereines zur Verbreitung naturwiss. Kenntnisse, Wien 1918, S. 95): ,Die falsche Lehrmeinung, daß Darwin alle Umformungen der Organismen durch Selektion erklären wollte, wird noch immer zu verbreiten gesucht, obwohl er ausdrücklich die Entstehung der Anpassungen von der Selektion ausgenommen hat und infolgedessen in unserem heutigen Sinne eigentlich als "Lamarckist" und nicht als "Darwinist" anzusehen wäre.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn also Breuer (s. o. S. 26) vom Psychologischen ausgehen und von hier aus zum Physischen ("Rindenerregung") gelangen will find scheinbar

scheint es mir für beide Teile förderlich, daß einmal, so wie dem (leider nicht mehr lebenden) Verfasser jenes psychovitalistischen Buches auch sonst allen Anschluß an die Psychologie suchenden Naturforschern von einem Psychologen erwidert werde, wie sehr dem angestrebten Vereintschlagen einstweilen noch eine Zeitlang Getrenntmarschieren zweckmäßig, ja nötig sei.

In diesem Sinne ist es mir auch Bedürfnis, ehe wir im übernächsten Abschnitt VI wieder zu den, zwar nicht ins eigentlich psychologische, so doch um so öfter ins "naturphilosophische" Gebiet übergreifenden Darlegungen und Forderungen Wiesners zu spezifisch naturwissenschaftlichen Begriffsbestimmungen, wie denen der "Entstehung und Entwicklung", zurückkehren, vorher noch ganz allgemein eine Revision der folgenden, einst von mir selber aufgestellten These vorzunehmen:

#### V. , Es gibt keine Naturphilosophie.

§ 13. Bis vor weniger als zwei Jahrzehnten, nämlich bis zum Erscheinen von Wilhelm Ostwalds "Naturphilosophie" (1902), galt dieses Wort nur mehr als eine traurige Erinnerung an die Übergriffe, die sich zu Zeiten Schellings und Hegels eine "spekulative Physik" als Ableger der "spekulativen Philosophie" in das Arbeitsgebiet exakter Naturforschung erlaubt hatte. Nach dem Erscheinen von Ostwalds Buch hielt ich über dieses ein Übungskolleg (Winter 1902/03), in dem ich obige negative These "Es gibt keine Naturphilosophie" mit der Verstärkung "es kann keine geben" aufstellte. Ihr hat damals als verehrter Teilnehmer des Kollegs der Arzt Josef Breuer, korrespondierendes Mitglied unserer Akademie, die Definition und These entgegengestellt:

"Naturphilosophie wäre also die Wissenschaft derjenigen metaphänomenalen Probleme, die der Naturforschung entsprießen."

Die Begründungen von These und Gegenthese habe ich dann mit Breuers Zustimmung veröffentlicht in dem Heft "Zur gegenwärtigen Naturphilosophie".1

Da sich seither nicht nur der Name Naturphilosophie erhalten hat, sondern auch immer wieder neue, groß angelegte

Paulx dieselbe Richtung einschlägt (Ausgangspunkte: die "Seelenvermögen der Empfindung, der Vorstellung und des Willens" und das dann bald hinzugesellte "Urteil"; Ziel: Organische Entwicklung), so ist das nur wieder ein Fall von Si duo faciunt idem, non est idem.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. o. S. 12, Anm. 1.

Darstellungen dieses Gebietes erschienen und erscheinen (die größte und beste wohl von Erich Becher in der "Kultur der Gegenwart", 1914, 427 S.), so versuche ich, mir erneut Rechenschaft zu geben über die Gründe meiner damaligen Abneigung gegen den Namen "Naturphilosophie". Wenn ich alles in allem auch jetzt noch nicht glaube, daß man neben auderen philosophischen Disziplinen wie Logik, Ethik, Ästhetik, oder auch neben Geschichts-, Sprach-, Rechts-, Religionsphilosophie eine besondere "Naturphilosophie" nennen sollte, schon weil hiefür der Begriff der "Natur" zu umfassend" ist, so brauchen dieses und andere Bedenken doch nicht jeden mit diesem Namen zu verbindenden Begriff zu treffen und noch weniger das unabhängig von allen Namen seither von Naturforschern oder Philosophen unter jenem Namen tatsächlich etwa Geleistete.

In L<sup>2</sup> § 4 (S. 12) sage ich u. a.: "Jedenfalls sollten wir es aber jetzt und künftig vermeiden, daß durch Vorausstellen einer Naturphilosophie vor die Naturwissenschaft (wie einst eine von Harms vor der großen Enzyklopädie der Physik, der u. a. auch Helmholtz', Physiologische Optik' angehört) irgendein Schein erweckt werde, als wolle die Philosophie dem Naturforscher die Methoden oder gar auch die Gegenstände seiner Forschung vorzeichnen.'<sup>2</sup> — Ich füge hier bei, daß merkwürdigerweise, als 1904 die Einleitung zu Helmholtz', Vorlesungen über theoretische Physik' erschien (fast gleichzeitig mit meinem o. S. 14 erwähnten Sonderheft "Zur gegenwärtigen Naturphilosophie', vgl. daselbst S. 14) auch Helmholtz selbst oder der Herausgeber allerlei Philosophisches dem Physikalischen der späteren Bände ebenfalls

Aus analogem Grunde kann ich mich auch nicht befreunden mit dem später modern gewordenen Namen (und Begriff?) ,Kulturphilosophie'.
 Warum vollends nicht ,Kulturwissenschaften' statt ,Geisteswissenschaften' zu sagen ist, vgl. L² § 97 ,Die Einteilung der Wissenschaften'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich halte hier die Erinnerung fest, daß, als ich 1872 Josef Stefans Vorlesungen über Physik (theoretische und experimentelle) zu hören anfing, er uns sogleich in der ersten Stunde vor jenem Voranstellen von Philosophie vor Physik warnte — unter Hinweis auf die damals soeben (1869) erschienene "Enzyklopädie". Frage ich mich heute, ob Harms", Philosophische Einleitung in die Enzyklopädie der Physik" (S. 54—414) als Kap. II an seinem richtigen Platze zwischen Kap. I, Allgemeine Literatur der Physik" und Kap. III, Vom Maße und vom Messen" stehe, so fürchte ich, daß noch heute jeder Physiker finden werde, daß man dieses oder ein anderes philosophisches Kapitel höchstens hinter, nicht vor dem wirklich physikalischen Inhalt suchen und studieren werde. Und dieser subjektive Eindruck entspricht nur dem objektiven Sachverhalt unseres ω- und α-Satzes (s. S. 12). — Vgl. aber u. S. 120, Anhang II.

wieder vorausgeschickt hatte. Ich fügte aber schon damals bei, daß diese Abfolge bei Helmholtz nur eine ziemlich äußerliche sei.

Gelegentlich der o. S. 13 erwähnten Besprechung in der Philosophischen Gesellschaft zeigte sich bei mehreren der Redner die Geneigtheit, alles allgemeinere Denken auch schon innerhalb der Naturwissenschaft, der Mathematik und dann ebenso auch der Staatslehre usw. als ein ,philosophisches' zu bezeichnen; namentlich insoweit irgendwelche apriorische Überlegungen das unmittelbare, empirische Erkennen durchsetzen. Und so war man geneigt, all das als Belege dafür in Anspruch zu nehmen, daß eben jede wirkliche Wissenschaft von allem Anfang durchsetzt sei und sein müsse von Philosophie. So schmeichelhaft das aber für die Philosophie als solche wäre (und also namentlich in einer Philosophischen Gesellschaft dankbar hätte quittiert werden müssen), hielte es doch weder einer schärferen theoretischen Analyse des aus den Gegenständen und Methoden der einzelnen Wissenschaften sich ergebenden Verhältnisses zwischen ihren Einzeln- und Gesamterkenntnissen stand, noch auch war und ist jenes scheinbare Zugeständnis an die Unentbehrlichkeit der Philosophie für jede Wissenschaft, also gegen die Unabhängigkeit außerphilosophischer Wissenschaften von philosophischen, ungefährlich für eine echte und streng wissenschaftliche Philosophie. 1 Denn stärker als solche gelegentliche Liebenswürdigkeit und Nachgiebigkeit außerphilosophischer Forscher oder Liebhaber der verschiedensten Erkenntnisgebiete sind und bleiben die rein gegenständlichen Eigenarten und die von ihnen und nur von ihnen abhängigen Abhängigkeits- und Unabhängigkeitsbeziehungen zwischen diesen Gegenständen und weiterhin zwischen den durch sie geforderten Methoden. Daher wird es nicht ganz unnützlich sein, wenn wir gegenüber der von Emil Müller<sup>2</sup> sehr mit Recht betonten schließlichen Zusammengehörigkeit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So hatte ich schon während des o. S. 13 erwähnten Vortrages ,Schelling und Faraday' zu bemerken Gelegenheit, wie die Wiedergabe angeblich tiefsinniger Vorahnungen von Beziehungen zwischen Magnetismus und Elektrizität (der Naturphilosoph hatte 30 Jahre vor Faradays Versuchen über Magneto-Induktion geglaubt, man werde aus Magneten elektrische Funken ziehen können u. dgl. m.) bei den zuhörenden Physikern doch nur das Gegenteil von Hochachtung vor solchen Ahnungen hervorbrachte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. o. S. 73.

aller Einzelerkenntnisse zu größeren Gruppen und schließlich zu Einem großen Ganzen (wie es in dem alten, nun fast veralteten Namen "universitas literarum" gemeint war), doch darauf bestehen, daß nun einmal zwischen einzelnen Wissenschaften neben den Abhängigkeits- auch Unabhängigkeitsbeziehungen bestehen.

Als ein besonders durchsichtiges Beispiel habe ich in der Methodenlehre der Logik (L<sup>2</sup> 908) näher besprochen die natürliche Reihe der Disziplinen Arithmetik, Geometrie, Phoronomie, Dynamik. Daß hier nicht nur subjektive und willkürliche Beziehungen, sondern objektive, natürliche Verhältnisse festgehalten sind, wird bestätigt z. B. durch die in jahrzehntelangen Entwicklungen sich durchsetzende grundsätzliche Befreiung der Arithmetik von allen geometrischen Veranschaulichungen (vgl. L<sup>2</sup> 909, dort auch gegen ,die Übertreibungen, . . die dem Denken alle Anschauung entziehen und es in fundamentlose Relationen aufzulösen suchen'). Wenn sich so die von Comte entworfene .Hierarchie der Wissenschaften' seither verfeinert und überfeinert hat zu Bemühungen, immer mehreren Wissenschaften unter Beibehaltung ihrer Namen ganz andere Gegenstände zuzuweisen (ein Beispiel die Logisierung der Arithmetik, die ,raumlose Geometrie' u. dgl.) und wenn hierdurch nur allzu vieles an solchen Gegenstands- und Methodenfragen so strittig geworden ist, daß es nun schon schwer scheint, auch nur innerhalb dieser exaktesten Wissenschaften ganz unbestrittene Beispiele für natürliche Abhängigkeits- und Unabhängigkeitsverhältnisse aufzuzeigen, so möchte ich doch z. B. an der Unabhängigkeit der Phoronomie von der Dynamik festhalten, trotz dem z. B. durch Schlick 2 im Interesse der allgemeinen Relativitätstheorie geforderten Ineinanderfließenlassen auch schon jener zwei Gebiete.

Angesichts einer solchen augenblicklichen Tendenz zur Instabilität (ich wähle das Wort in Erinnerung an Fechners Prinzip der Stabilität als eines für ihn letzten Zieles aller Entwicklung) dürfte man auf Nachsicht rechnen, wenn auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch in meiner Didaktik des mathematischen Unterrichtes (1. Aufl., Teubner 1910, S. 257 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ,Raum und Zeit in der gegenwärtigen Physik. Zur Einführung in das Verständnis der allgemeinen Relativitätstheorie' (Berlin, Springer 1917, 63 S.). Dieses Büchlein, das durch seine Knappheit und Klarheit gut einführt in die Leitgedanken der physikalischen Relativitätstheorie, gab mir Anlaß, in dem Aufsatz ,Zur physikalischen Didaktik und zur physikalischen Philosophie' (s. o. S. 14) an einigen Beispielen aufzuzeigen, warum manche über das physikalische Gebiet hinausgehende philosophische Einzelbehauptungen Schlicks (z. B. S. 53: ,Es gibt so viele anschauliche Räume als wir verschiedene Sinne besitzen') den Psychologen und Gegenstandstheoretiker nicht befriedigen können. — Vgl. u. S. 120, Annang II.

an Stelle der durch ein Jahrhundert lang strenge, ja leidenschaftlich geltend gemachten Bemühungen, Naturwissenschaft von Philosophie unabhängig zu machen und zu erhalten, gerade jetzt eine Geneigtheit aufgekommen wäre, die Schärfe jener Abgrenzung zu mildern oder abstumpfen zu lassen durch ein Mittelding ,Naturphilosophie'. Und da dann mit den objektiven Gründen, d. h. den aus den Gegenständen und Methoden beider Wissenschaften oder Wissenschaftsgruppen mit logischer Notwendigkeit sich ergebenden ω- und α-Relationen 1 auch wieder subjektive Motive sich mischen mögen, ja nicht mehr abweisend z. B. gegen Philosophie zu scheinen, nachdem man ein Leben lang eine vielleicht zu schroffe Abneigung gegen sie gleich allen oder den meisten Fachgenossen innerhalb der Naturwissenschaft miterlebt hatte, so könnte zwar die Entmischung so tief fundierter An- und Absichten bis auf weiteres einigermaßen aussichtslos scheinen - aber eben doch nur subjektiv, wogegen für eine schärfere, objektive Methodologie die reinliche Scheidung nicht unmöglich ist und gemäß dem clara pacta boni amici schließlich für beide Teile auch nicht unnützlich bleiben wird.

Aus allen diesen objektiven (und hoffentlich nur zum Teil auch wieder subjektiven) Gründen unterziehe ich also jetzt meine These von 1904 "Es gibt keine Naturphilosophie, es kann keine geben" um so lieber einer erneuten Prüfung, als ich damals innerhalb des Gegenstandes der Philosophie (in Übereinstimmung mit Meinongs <sup>2</sup> Auffassung von 1885) die Beziehung auf das Psychische stärker und einseitiger betont hatte, als ich es seit Meinongs Einführung des Begriffes und Namens "Gegenstandstheorie" nun für richtig halte. Und da diese Einführung einer wirklich psychologiefreien Gegenstandstheorie neben der Psychologie und den psychologischen Teilen der Logik, Ästhetik und Ethik (auch der Erkenntnistheorie und der Metaphysik) mich zu demjenigen Hervorheben der Allgemeinheit als eines zweiten und sogar des konstitutiven Merkmales der Philo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. o. S. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über philosophische Wissenschaft und ihre Propädeutik', Wien, Hölder 1885, 182 S. Aber schon damals sagte Meinorg (S. 5): "Psychologie . . . ist nicht die gesamte Philosophie; aber ein Teil derselben, ihre Fundamentaldisziplin . . . Philosophie ist nicht Psychologie, . . . sondern eine ganze Gruppe von Wissenschaften.' — Näheres hierüber in meinem Vortrage (Rom 1905): "Sind wir Psychologisten?" (vgl. L<sup>2</sup> 7).

sophie geführt hat, gegenüber welchem der Anteil des Psychischen zu dem meisten Philosophischen zu einem nur mehr konsekutiven Merkmal wird (wie o. S. 23 ff. nach L² 8 ff. dargestellt wurde), so bin ich jetzt in der mir sehr erwünschten Lage, den Einwendungen Josef Breuers von 1904 gegen meine damalige Ablehnung aller Naturphilosophie in einem sehr wesentlichen Punkte recht zu geben. Freilich wird aber mein Nachgeben nicht so weit gehen, daß ich eine "Naturphilosophie" innerhalb der philosophischen Disziplinen oder sie auch nur als ein Drittes zwischen Naturwissenschaften und Philosophie aufgenommen sehen müchte.

- § 14. Doch auch unabhängig von meiner damaligen und jetzigen Stellungnahme zum Namen und Begriff Naturphilosophie bedarf es einiger Worte zu dem damals von Breuer geschaffenen und von Wiesner wie ich fürchte, nicht zum Vorteil der Sache umgedeuteten Kunstausdruck "Metaphänomenal". Um also vor allem den Begriff festzulegen, den Breuer damals mit dem Worte "Metaphänomenal" verbunden wissen wollte, muß ich den Wortlaut der Schlußstelle seiner schriftlichen Mitteilung an mich (als Beilage I zu S. 62 vollinhaltlich mitgeteilt auf S. 129—131 des Heftes "Zur gegenwärtigen Naturphilosophie") hier wiedergeben und weise besonders hin auf die Worte und Sätze (1) (2) (3):
- ,1. Führt die naturwissenschaftliche Forschung auf Begriffe und Probleme, die jenseits des phänomenalen (1) Gegenstandes der Naturwissenschaft liegen? Es scheint, die Antwort müsse bejahend ausfallen, alle kategorialen (2) Begriffe sind eigentlich metaphysisch (Materie, Substanz, Kraft, Energie usf.). Wer glaubt, diese metaphänomenalen Begriffe (2) und Probleme (2) einfach ausschalten zu können, darf die Möglichkeit einer Naturphilosophie leugnen, wer das nicht tut, muß sie, scheint es, annehmen. Aber damit ist nur dann entschieden, daß es neben der Naturwissenschaft eine Naturphilosophie gebe, wenn Naturwissenschaft außerstande ist, die philosophische Bearbeitung (2) dieser Begriffe selbst zu leisten. Die Frage wandelt sich also in die andere:
- 2. Besteht in bezug auf diese ein wesentlicher Unterschied der Methoden, so daß die Naturwissenschaft, wenn sie ihre Bearbeitung (2) unternimmt, dies nicht mit ihren Methoden tun könnte, sondern zu andern greifen muß? Diese Frage, scheint mir, muß bejaht werden, und wenn dem so ist, dann reduziert sich unsere Hauptfrage eigentlich auf eine persönliche und buchhändlerische:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W<sub>III</sub>, S. 69, 155 ff., setzt: metaphänomenal = subliminar (unterschwellig). Sitzungsber, d. phil.-hist Kl. 191. Bd. 3. Abh.

Kann der Naturforscher mit gutem Erfolg, an der Grenze des Phänomenalen angelangt, sein Arbeitsinstrument beiseite legen und gegen das der Metaphysiker austauschen? Oder ist solche Personalunion (3) des Physikers und Philosophen untunlich und unersprießlich? Angesichts der nicht ganz geringen Zahl von Männern, die zugleich Physiker und Philosophen waren, und zwar mit Erfolg, kann man diese Frage nicht verneinen. Aber diese Personalunion (3) entscheidet die Frage nicht. Es ist eben nur Personalunion (3), die induktive Naturwissenschaft und die Bearbeitung der Probleme des Metaphänomenalen bleiben getrennte Reiche.

Naturphilosophie wäre also die Wissenschaft derjenigen metaphänomenalen Probleme, die der Naturforschung entsprießen.

Namentlich die als ,kategoriale (2) Begriffe' angeführten von "Materie, Substanz, Kraft, Energie usf." lassen erkennen, daß Breuer im wesentlichen gleichsetzt metaphänomenal (1) = kategorial (2) Dies trifft in der Sache genau damit zusammen, daß ich schon zehn Jahre früher (1894) an der Spitze meiner Abhandlung "Psychische Arbeit" unterschieden hatte ,phänomenale Quanta und kategoriale Quanta'. Und da sich nun an das Wort ,Kategorie' selbst wieder ganze Ketten von noch immer ungeklärten Fragen knüpfen, die anheben bei der Zweierleiheit der Bedeutungen, die mit demselben Wort "Kategorie" Aristoteles und Kant" verbunden haben, so erleichtert es die Verständigung, wenn wir statt des positiv klingenden ,kategorial' zuerst noch das wesentlich negativ und insoferne unvorgreiflicher gemeinte nnetaphänomenal' setzen und auch bei dem μετά' nicht so sehr an das gewöhnliche (selbst wieder mehrdeutige oder ganz dunkle) ,hinter', als an ein schlichtes Nicht denken: also für erste: metaphänomenal = nichtphänomenal. Nur daß man hier das Nicht nicht gar zu schlechthin nur vernichtend meinen darf, sondern so, daß es eben außer dem Phänomenalen noch etwas geben könne, für das dann freilich der positiv klingende

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,Psychische Arbeit', Ztschr. f. Psychol. (hgb. v. Ebbinghaus), VIII. Bd., 1894; in Sonderausgabe bei Lepold Voß, jetzt Johann Ambrosius Barth.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In L<sup>2</sup> 228 unterscheide ich den Aristotelischen Sinn des Wortes Kategorie als gegenständlichen Sinn vom Kantschen 'funktionalen' Sinn dieses Wortes. Wir kommen auf solche 'Funktionen' der 'Kategorien' (z. B. 'Ursache') im Sinne von Kants 'Verstandesbegriffen' zurück im Texte S. 38 ff.

Name, Kategorie' oder "Noumenon",¹ oder wie man sonst sagen mag, leichter erfunden und ausgesprochen, als selbst wieder mit klaren Begriffen verbunden ist. Für den Anfang aber genug, daß z. B. wenigstens die viel berufenen Relationen (z. B. Gleichheit, Abhängigkeit), auf die auch kein Naturforscher in seiner Denkpraxis zu verzichten gewillt und fähig ist, jedenfalls nicht auf ganz derselben Stufe stehen wie z. B. die "Sinnesqualitäten", die Phänomene der Farben, Töne, Temperaturen. Gäbe es also wirklich sonst nichts Metaphänomenales, so be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kant, Kr. d. r. V. Der Transscendent. Doctrin der Urteilskraft (Analytik der Grundsätze), drittes Hauptstück. Von dem Grunde der Unterscheidung aller Gegenstände überhaupt in Phaenomena und Noumena' identifiziert die , Noumena' mit , Dingen an sich selbst' (Berliner Ausgabe, Bd. III 214<sub>15</sub>; ferner 211<sub>18</sub>: ,Der Begriff eines Noumenon, d. i. eines Dinges, welches gar nicht als Gegenstand der Sinne, sondern als ein Ding an sich selbst [lediglich durch einen reinen Verstand] gedacht werden soll ... '). Hiemit ist nicht nur der Begriff des Noumenon sehr viel enger genommen als ich seiner bedarf zum Gegensatz von Phänomenon: sondern - was mir noch viel wichtiger ist und einen Leitgedanken meiner ETh gegenüber dem fast allgemeinen Gebrauch der Wörter ,Phänomen' und das gleichbedeutende ,Erscheinung' bilden wird: ich wünsche durch das Wort , Erscheinung' nicht einen Gegensatz zum , Ding an sich', also eine wesentlich negative Komponente des Begriffes , Erscheinung' in erster Linie zu betonen, sondern die durchaus positive Komponente, wie sie gemeint ist in den Ausdrücken unserer Alltagssprache: ,In die Erscheinung trefen, neue literarische Erscheinungen, der applaudierte Schauspieler erscheint vor dem Vorhang'. Dieses positiven Begriffes , Erscheinung' bedarf ich nicht nur, um auch weiterhin (trotz mancher Einwendungen gegen diese Terminologie) von "seelischen Erscheinungen' oder "psychischen Phänomenen" sprechen zu dürfen im Gegensatz zu physischen. Sondern ich glaube noch immer, daß dieser positive Sinn von Phänomen den Gegensatz zu allem, was nicht in die Erscheinung treten kann, sondern nur gedacht, nämlich aus Erscheinungen geschlossen wird, insofern noumenal ist und bleibt (z. B. Kräfte und Massen im Unterschiede von Geschwindigkeiten, Beschleunigungen, Bahnformen, Krümmungen u. dgl.), kräftiger ausdrückt, als die zum Ersatz von ,phänomenal' vorgeschlagenen Ausdrücke ,wahrnehmbar', anschaulich' u. dgl. Aus diesen und einigen andern Gründen wird der Gegensatz phänomenal und noumenal (einschließlich kategorial) ein Leitbegriff für den ersten speziellen Teil meiner ETh (Die Erkenntnisse nach ihren gegenständlichen Besonderungen) sein; sodann für den zweiten speziellen Teil (Die Erkenntnisse nach den Besonderungen der Erkenntnisakte) die Leitbegriffe a posteriori und a priori (u. zw. ausschließlich ,das gegenstandstheoretische Apriori'). — Vgl. u. S. 48, 49.

stünden doch immer noch jene Relationen. Also: Es gibt (und es ,besteht') Metaphänomenales und: Es spielt auch in der Naturwissenschaft eine Rolle. — Aber was für eine?

§ 15. Schon mit dieser Frage stehen wir wieder an dem Punkt, auf den wir uns o. S. 15, 19 geführt sahen, da wir als , unmittelbaren Gegenstand der Naturwissenschaft' die physischen Phänomene: Farben, Klänge, Raumorte . . und die zusammengesetzteren,1 aber noch immer ganz phänomenalen: Geschwindigkeit, Beschleunigung . . abgegrenzt hatten. Aber alle Gegenstände, von denen die Naturwissenschaften handeln. waren eben jene Farben, Klänge, Beschleunigungen usw. doch nicht. Denn wo blieben da die Massen, die Kräfte (einschließlich der Energien<sup>2</sup>) u. dgl.? Diese sind und bleiben, wenn überhaupt etwas, so nur ,kategoriale', nichtphänomenale, metaphänomenale Quanta. Hat sich der Positivismus Comtes, hat sich der Phänomenalismus Maces als stark genug erwiesen, auf diese metaphänomenalen Begriffe ganz zu verzichten oder sie wenigstens überzeugend zu analysieren in die "Empfindungen" (oder ,Elemente') von Raumörtern samt Innervations-, Berührungs- . . Empfindungsqualitäten und -Intensitäten? Die Anstrengungen und Anregungen Machs haben zwar weit gereicht und zwei Jahrzehnte lang einer großen Zahl von Naturforschern ganz neue Denkgewohnheiten anerzogen, oder früher latent gewesene aktualisiert; aber es hat nicht den Anschein, als wäre diese Bewegung im Weiterwachsen, eher scheint sie im Abflauen. - Doch weder mit einer Geschichte noch einer Prophezeihung, wie es mit der Überwindung des Phänomenalismus innerhalb der Naturwissenschaft in der Erkenntnispraxis gestanden habe und stehen werde, wollen wir uns hier beschäf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daß die aus den unmittelbar phänomenalen Gegenständen s und t der Mechanik abgeleiteten  $\frac{ds}{dt}$  und  $\frac{d^2s}{dt^2}$ , die wir also schon dieser ihrer rein quantitativen Struktur nach ebenfalls als mittelbare Gegenstände zu bezeichnen hätten, ebenfalls ganz unter die Gegenstände höherer Ordnung gehören (wenn auch nicht unter die Gestaltqualitäten, wie ich in den allerersten Jahrgängen der Ztschr. f. d. phys. Unterr. gegenüber den irreführenden Definitionen "Geschwindigkeit ist Weg in Zeit 1" gesagt hatte), vgl. nun in L² S. 237 u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß auch "Energie" unter den der "Fähigkeit", der "Kraft" im natürlichen weitesten Sinn, fällt, vgl. L § 28. — Vgl. auch o. S. 25.

tigen, sondern nur mit der von jenen vergangenen und künftigen Tatsachen wieder wesentlich unabhängigen Frage:

Wenigstens angenommen, eine naturwissenschaftliche Erkenntnispraxis hätte es außer mit Farben, Beschleunigungen u. dgl. auch zu tun mit Substanzen (seien es chemische Grundstoffe, Moleküle, Atome oder Elektronen, seien es die Newtonsche Masse oder eine elektromagnetische Masse); sie habe ferner zu tun mit Ursachen (einschließlich der vom Ursachbegriff abgeleiteten Begriffe der Kraft, der Energie u. dgl. m.).; und ebenso wenigstens angenommen, daß irgendeine Richtung innerhalb eigentlich naturwissenschaftlicher (nicht naturphilosophisch oder sonstwie philosophisch sein wollender) Schulen auch nur eine Zeitlang mit einigem Erfolg zu leugnen versuchte, daß mit diesen Wörtern ,Substanz, Ursache' u. dgl. m. auch ganz oder wenigstens halb deutliche Begriffe zu verbinden seien: so würde doch jedes, auch jedes rein negierende Denken an und über jene Begriffe, im Unterschiede zum Operieren mit ihnen, schon nicht mehr in die Naturwissenschaft fallen.

Z. B. Schon die allgemeine Reflexion, ob man die regelmäßigen Koexistenzen und Sukzessionen zwischen physischen Phänomenen im Denken bearbeiten solle mittels des Leitbegriffes der Ursache oder des Leitbegriffes der Bedingung, wie der Konditionalismus' von Verworn, Rob. Volckmann u. a. (vgl. o. S. 19) oder gar nur mittels des Begriffes der mathematischen "Funktion", wie Mach will, ist ein "Denken über das Denken" — ist also schon Logik und Erkenntnistheorie — ist nicht mehr naturwissenschaftliche Erkenntnispraxis. Vermag aber ein Physiker, ein Chemiker, ein Physiolog auf eine noch so erfolgreiche Bearbeitung der Phänomene seines Faches hinzuweisen, so hat er hiemit noch so gut wie nichts beigebracht an Nachweisen, daß jene Kategorien oder Metaphänomena Ursache, Substanz u. dgl. m., die sich in seiner Hand als Denkmittel bewährt haben (oder nicht haben), seinem Auge auch ebenso durchsichtig bleiben, wenn sie für ihn die Denkziele, und wenn erreicht, fertige Denkgegenstände werden.

Diese an den Beispielen der Leitbegriffe Ursache und Bedingung erläuterte These, daß man unterscheiden könne und müsse zwischen diesen Begriffen als Denkmitteln für Naturforscher, Denkgegenständen für Logiker und Erkenntnistheoretiker, also Philosophen, wollen wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie ungenau die "Beschreibung" ist, daß die Relation Ursache—Wirkung  $(U \ \alpha \ W)$  nicht mehr besage, als w = f(u), beweist schon der naheliegende Umstand (vgl. u. S. 96, Pkt. 2), daß jede Funktionalrelation umkehrbar ist  $[u = \varphi(w)]$ , die Kausalrelation aber nicht im selben Sinne, L² 276.

sogleich grundsätzlich verallgemeinern zu einigen in dieser Allgemeinheit sehon ganz nur mehr philosophischen Unterscheidungen zwischen funktionalen und gegenständlichen Kategorien und weiterhin zwischen Erkenntnispraxis und Erkenntnistheorie.

Angenommen, daß Kant, wenn nicht ganz, so doch zu einem noch so kleinen Teil rechtgehabt habe, indem er z. B. Kausalität unter seine zwölf Kategorien aufnimmt und ihnen die Rolle ,reiner Verstandesbegriffe' zuweist, so setzt auch Kant voraus, daß, noch ehe er über diese oder eine andere Kategorie kritisch nachdenkt, sich eben diese Kategorie in ihm und anderen schon betätigt habe als eine Form des Denkens, u. zw. als eine "Form", durch die die "Materien" des äußeren und inneren Sinnes (also wie wir heute sagen, die Gegenstände äußerer und innerer Wahrnehmung) erst zu einer durchdachten "Erfahrung" werden. Nach dieser Auffassung (die wir unsererseits erst in ETh auf ihre Stärken und Schwächen allseitig überprüfen wollen) wäre also "Ursache" und etwas allgemeiner der Gedanke ,notwendiger Verknüpfung' (die α-Relation) durch das Denken erst hineingetragen in die vor diesem Gedachtwerden ungeformten Elemente der Empfindung (und des inneren Sinnes, also in alle physichen und psychischen Phänomene). Die Kategorie Kausalität fungiert also (nach Schopenhauer allein, nach Kant neben elf andern solchen Formen, d. h. Formerinnen) als ein Werkzeug der Erfahrung (nach Kants Formel: als Bedingung der Möglichkeit einer Erfahrung').

Die Kausalität (deutlicher: Kausalrelation, allgemeiner: Zusammenhangs- oder Notwendigkeitsrelation) wäre also hier in den Denkvorgüngen eines kausal oder sonstwie in a-Relationen Denkenden (eines Naturforschers oder pragmatischen Historikers u. dgl. m.) ganz nur das, was der Hammer in der Faust des Schmiedes ist. Dieser Schmied schmiedet Schwerter, Sensen u. dgl. m. und also wohl auch einmal selbst wieder einen Hammer. Gegenüber der sonst geradezu unbegrenzten Mannigfaltigkeit alles dessen, was ein Hammer aus dem Eisen formen kann, ist es aber doch fast nur eine Ausnahme, jedenfalls ein gegenüber jener Vielfältigkeit verschwindender Einzelfall, wenn nichts gehämmert wird, als wieder nur ein Hammer. — Aber wie hoch oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich verkenne nicht, daß gerade obiges Hammer-Gleichnis in der Hand philosophierender Naturforscher zur Waffe werden könnte, mit der sie mein Unabhängigkeitsprinzip (den ω-Satz des § 1) bekämpfen könnten; etwa so: Wenn man als Schmied nicht nur Sensen, sondern auch Hämmer hämmern kann, warum sollte man als Physiologe nur über Nervenbahnen und nicht auch über 'die Grenzen des Erkennens' schrei-

gering man die Wichtigkeit einschätzt, die das Herstellen der Handwerkzeuge selbst für alles weitere Handwerk habe, so wären diese Werkzeuge doch sogleich wertlos, wenn es nicht außer ihnen noch andere Dinge gäbe, die des Geschmiedetwerdens nicht eben nur um des Schmiedens willen wert sind. — Was wir aus dem nur allzu nahe liegenden Gleichnis folgern, ist der in dem schier unendlichen Gerede über Erkenntnistheorie und Erkenntniskritik (also einer Theorie der Theorie und Kritik der Kritik, auch Theorie der Kritik und Kritik der Theorie) nicht immer genügend scharf herausgearbeitete

Unterschied, ja Gegensatz zwischen Erkenntnispraxis und Erkenntnistheorie: Wir wollen hier die Verschiedenheit beider als zugegeben voraussetzen (nähere Unterscheidungen und Begründungen in ETh § 1); dieser Verschiedenheits- (also Vergleichungs-) Relation aber wollen wir sogleich noch anfügen die Unabhängigkeits- (also Zusammenhangs-) Relation:

Erkenntnispraxis ist unabhängig von Erkenntnistheorie. Also in den Zeichen wie im  $\omega$ -Satz des obigen § 1:  $ETh \omega EPr$  [lies: von aller ETh unabhängig ist alle EPr].

Zu jenem Gedanken des "Fungierens" der Kategorien (der "funktionalen Kategorien" im Unterschied von den "gegenständlichen", s. u. S. 40) aber noch zwei Bemerkungen:

Angenommen, daß die Kategorien im Sinne Kants ursprünglich gar nichts anderes seien als Funktionen, Betätigungsweisen des Verstandes: woher weiß der an (in) einem gegebenen Erfahrungsmaterial sich betätigen wollende Verstand, nach welchem seiner zwölf Handwerkzeuge er greifen müsse, um jenes Rohmaterial zu formen? Diese Frage schlösse mehrere weitere ein: ob jedes Material durch jede der zwölf Kategorien geformt werden könne oder gar müsse, und was dergleichen an Kants Gedankengang hoffentlich nicht nur von außen herangebrachte Fragen mehr wären. Weder auf diese Fragen noch auf die in Kants, Grundsätzen des Verstandes' (im Unterschied von den Grundbegriffen, chen seinen zwölf Kategorien) beabsichtigten Antworten kommt es uns

ben? Ob aber bei einiger Arbeitsteilung die Übung im Sensenschmieden bürgt auch nur für ein ebenso gutes Hammerschmieden? Wie ich in der Ztschr. f. d. physikal. Unterr. 1918 anläßlich eines Streites zwischen Kausalismus und Konditionalismus zu bemerken hatte (vgl. o. S. 19), wird einem Erkenntnistheoretiker von Fach, der den über Erkenntnis schreibenden Physiologen nur die drei Begriffe: Empfindung, Vorstellung, Assoziation (gar nicht auch "Urteil"!) handhaben sieht, nicht besser zumute sein, als wenn man einem Chemiker von Fach zumuten würde, statt mit unsern 80 Grundstoffen auszukommen mit den 3 vermeintlichen Elementen des Theorhikastus Paracelsus: merewins, sal, sulfur.

1 Vgl. eine audere Ansicht (Schlicks) in Anhang II (S. 120).

aber hier noch an, sondern statt solcher Metakritik nur wieder auf eine so naheliegende Sache, daß wir sie statt durch weitere Allgemeinheiten ausreichend klar und bestimmt aussprechen können wieder in einem bloßen Gleichnis:

,Pawlows Hund' (wie man kurz sagt, um die berühmten Versuche über die die Verdauung nicht nur begleitenden, sondern ihr sogar vorausgehenden Sekretionen zu bezeichnen) bringt bekanntlich einem nur gesehenen, noch nicht verschluckten Futter ganz bestimmte Arten von Speichel entgegen. So nun würden die im Verstand bereitliegenden Kategorien, z. B. die der Ursache, sich ganz unmittelbar des der Anschauung dargebotenen Empfindungs- und sonstigen Vorstellungsmaterials bemächtigen und sie dem Denken verdaulich machen. — Also z. B. der Mensch, vom Naivsten bis einschließlich zum Naturforscher, brauchte nur die strahlende Sonne gesehen und den warmgewordenen Stein betastet zu haben und sein Denken täte das Transitivum ,Die Sonne erwärmt den Stein' aus eigenem hinzu; ebenso der Historiker seine pragmatischen Urteile zu dem chronistischen Tatsachenmaterial. Diese beiden und so jeder kausal Denkende hatten dabei nicht die geringste Freiheit, ob sie angesichts bestimmter Phänomenenpaare die Kausalrelation aus eigenem dazutun wollen oder nicht: die Spontaneität des Verstandes, auf die Kant soviel Wert legt, bestünde nicht etwa in irgendwelcher Wahlfreiheit, ob man kausal denken wolle; sondern wenn nur überhaupt außer der Anschauung auch noch die Fähigkeit des Denkens vorhanden ist, funktioniert die bereitliegende Kategorie der Kausalität ,von selbst', wie die Speicheldrüse beim Sehen der Speisen. - Mag das Gleichnis sonst hinken (und hoffentlich wird nicht vom Naturforscher, sowenig wie vom Historiker, die Vergleichung übelgenommen): die nur so sich betätigende Kategorie, die Kategorie ganz nur als Funktion, hat gar nicht Gegenstand irgendeines Erkanntwerdens werden müssen, ja wohl kaum können; weiß doch nicht erst das Tier, sondern wissen auch nur die allerwenigsten Menschen (ausgenommen nämlich nur die Verdauungsphysiologen) keineswegs, daß und was in ihnen beim Verdauen und sonstigem Assimilieren, ja was überhaupt während aller ihrer Lebensfunktionen sich eigentlich abspielt.

Nochmals bitte ich die Anführung von Kants Kategorien innerhalb dieses Gleichnisses nicht als ein Eintreten für seine Funktionaltheorie der Kategorie (wie wir sie nennen könnten) zu nehmen. Jedem Für und Wider dieser Theorie müßte ja, wenn auch gar nicht für den Erkenntnispraktiker, so doch um so mehr für jeden Erkenntnistheoretiker, vorausgehen die gegenstandstheoretische Analyse so allgemeiner Begriffe wie Einheit, Vielheit, Allheit, Qualität, Quantität usw. und aller sonst etwa noch gehandhabten und denkbaren Kategorien oder Noumena oder Metaphänomene (oder wie man sie sonst nennen will). Wobei für die geschichtlichen Unterschiede zwischen den Kategorien des Kant und denen des Aristoteles vor allem wesentlich die generelle Absicht ist, daß des Aristoteles Qualität, Quantität, Tun, Leiden usw. einfach den gegenständlichen Sinn sehr abstrakter und allgemeiner

Gegenstandsklassen aufweisen; welcher gegenständliche Sinn offenbar wieder ganz unabhänig davon ist, ob und von welchen dieser Gegenstände nachmals Gebrauch gemacht wird in irgendwelchen Verstandesoder sonstigen Erkenntnisfunktionen.

Als Anwendung auf die in diesen Studien I berührten Sonderfragen aber wird uns nun das herausgegriffene Beispiel der Ursache (Kausalrelation 1) einen Nachtrag zum Abschnitt II (S. 15 ff.) liefern, wo wir von unmittelbaren Gegenständen der Naturwissenschaft (Farben, Tönen, Temperaturen..) sprachen und hiemit auch an mittelbare Gegenstände der Naturwissenschaft vorauszudenken aufgefordert hatten. Wenn dann Breuer (o. S. 34) die Begriffe der Substanz, Kraft u. dgl. ,der Naturwissenschaft entsprießen' ließ, so läge es nahe, eben in diesen Metaphänomenen nun jene mittelbaren Gegenstände der Naturwissenschaft wiederzufinden. Und ich selbst führte sie ja o. S. 19 an als Beispiele für solche Mittelbarkeit. Nach den jetzigen Unterscheidungen aber werden wir bei schärferem Zusehen doch zu unterscheiden haben, ob denn diese kategorialen Begriffe Substanz, Kausalität u. dgl. überhaupt noch "Gegenstände' der Naturwissenschaft genannt werden dürfen. Bei Kants funktionaler Auffassung der Kategorien hatten wir zu sagen: Weder Substanz noch Kausalität, weder Stoff noch Kraft (alle diese und ähnlichen Begriffe in ihrer abstrakten Allgemeinheit gedacht) sind überhaupt noch Gegenstand der Naturforschung als solcher. Vielmehr liegen sie bereit im Denken des Physikers, Chemikers, Physiologen . ., sobald er die Farben, Temperaturen.. seiner unmittelbaren Untersuchungsgegenstände wahrgenommen und gemessen hat. Und nichts anderes ist für die gelingende Forscherarbeit einschließlich der logischen Bearbeitung der sinnlich aufgefaßten Gegenstandselemente vom Naturforscher als solchen zu verlangen, als daß er eben jener

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Augenblicke des Abschlusses dieser Studien I erhalte ich die Abhandlung von Meinong ,Zum Erweise des allgemeinen Kausalgesetzes (Akad. d. Wiss. in Wien, philos.-histor. Klasse, Sitz.-Ber. 189. Bd. 4. Abh. 1918, 118 S.). Hier wird die Kausalrelation zurückgeführt auf die Implikation (S. 45), die Objektive Implikans und Implikatum, die Objekte Implikator und Implikament. — Daß mir die Implikation: Wenn A so X auch mit unter die α-Rel. (Abhängigkeits- oder Zusammenhangsrelation) zu fallen scheint, in teilweisem Gegensatz zu Meinong, vgl. meine L² 470ff.; auch L² § 20, S. 211 ff. u. § 48. — Vgl. u. S. 102, Anm.

kategorialen Begriffe sich mit so fragloser Sicherheit bedient, wie der gesunde Instinkt oder Reflex schon des Tieres und auch noch jedes nicht zufällig theoretisch über Assimilation sekundär forschenden Menschen die assimilativen Funktionen vollzieht, ohne an sie zu denken, ja kaum von ihnen zu wissen. Wie das Denken über diese Funktionen dem Physiologen vorbehalten bleibt, so das Denken über Kausalität, Bedingung, Funktion usw. dem Erkenntnistheoretiker.

Aber wenn es ganz streng genommen erst dieser ist, der in aller Schärfe dringen mag auf den grundsätzlichen Unterschied zwischen dem primären Erkennen aller Erkenntnispraxis und dem sekundären Erkennen aller Erkenntnistheorie (worüber einiges in L<sup>2</sup> 11, 81 und abschließend in ETh §§ 1 und 4), so wird diesen Unterschied praktisch wohl auch jeder Naturforscher gern zugeben. Und so hatte Breuer und habe mit ihm wohl auch ich Recht, wenn wir sagen:

"Die metaphänomenalen Probleme, die der Naturforschung entsprießen", können nicht selbst wieder gelöst werden durch Naturforschung. —

Eine weitere, schon nicht mehr so prinzipielle Frage aber bleibt es, ob denn solche "metaphänomenale" Probleme nur der Naturforschung entsprießen - ob nicht vielmehr ein Begriff wie der der Ursache ganz gleich stark (oder schwach) z. B. auch der Psychologie Bedürfnis ist, wie er es der Physik, der Physiologie, der Astronomie ist (oder nach Macii nicht ist). — Noch weniger wichtig wäre es, wenn sich historisch erwiese, daß Begriffe wie der der Substanz, der Energie, die Breuer als weitere Beispiele für Metaphänomenales angeführt hat, zwar anfänglich nur der Naturwissenschaft entsprossen und erst aus ihr in die Geisteswissenschaften, zunächst in die Psychologie übertragen worden seien und daß sie dann freilich nicht so sehr eine Erweiterung ihres Umfanges gewonnen als an Bestimmtheit des Inhaltes verloren hätten. - Auch auf solche Tatsachen- und Gewissensfragen kann schon nicht mehr der Naturforscher als solcher antworten; denn auch schon die bloße Frage, eben weil sie eine Frage nach Erweiterung ist, ,entsprießt' höchstens seinem Gebiet, nicht aber kann auf diesem eine gegenständlich und methodisch überzeugende Antwort reifen.

Z. B. Ein Wort wie "Psychische Energie" ist freilich leicht erfunden, aber es ist sehr zweierlei, ob von einem Psychologen als Korrelat zu seinem Begriff "Psychische Arbeit" oder ob von einem Chemiker wie Ostwald nur als Fortsetzung seiner Reihe der fünf aufeinander nicht zurückführbaren physischen Energien; was dann die von ihm benannte und gemeinte "psychische Energie" dem schärfer Blickenden sogleich wieder als einen letztlich doch nur materialistischen Übergriff in das psychologische Tatsachen- und Begriffsgebiet erkennen läßt.

Vergleiche ich also meine Ablehnung der Naturphilosophie von 1904 mit dem, was Breuer sogleich damals erwiderte und was wieder Becher zehn Jahre später in seinem schönen Buch zu ihren Gunsten nicht nur sagt, sondern wirklich leistet, so schrumpft dieser unser Gegensatz bald auf ein dem Fernerstehenden fast unmerklich klein Scheinendes ein, das aber bei näherem Zusehen sich der Grenze Null nicht einmal nähert. Ich will deshalb hier nur nochmals zwei Möglichkeiten gegeneinander abwägen: die eine, daß man Begriff und Namen Naturphilosophie auch weiterhin beibehält, die andere, daß man wieder ohne ihn auskommen will und kann.

Für den ersteren Fall wäre zu unterscheiden, ob man nur a) in sozusagen didaktischem Interesse aus Naturwissenschaft einerseits, aus Philosophie andrerseits alles dasjenige übersichtlich zusammenstellt, was dem Studierenden und allenfalls sogar dem Forscher des andern Gebietes gelegentlich am meisten interessieren kann. b) rein wissenschaftlich durch Bebauen eines Zwischengebietes, Naturphilosophie' das eine oder das andere oder beide angrenzenden Gebiete zu fördern, mit neuen Erkenntnissen zu bereichern hofft, zu denen es ohne eine selbständige naturphilosophische Wissenschaft nicht käme. Und vielleicht wird ja auch ohne ein allzu peinliches Auseinanderhalten von a) und b) wenigstens Einseitigkeit auf beiden Gebieten vermieden, und hiedurch, wenn schon nicht die Wissenschaft, so doch wissenschaftliches Interesse weiterhin fördernd angeregt. Gefördert aber könnte in einem Falle b) bald mehr die Naturwissenschaft, bald mehr die Philosophie sein. Ein Präzendens eines solchen Zwischenreiches war die Psychophysik: sie wollte ja nicht nur die Psychologie durch Physik (und Physiologie) neu befruchten, sondern wirklich eine neue Wissen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich habe in meiner Abhandlung 'Psychische Arbeit' (s. o. S. 34), die 1894 veröffentlicht wurde, aber schon von 1880 an entworfen war, den Ausdruck 'psychische Energie' gebraucht ganz ebenso als Korrelat zu meinem Begriff 'psychische Arbeit', wie die physische Energie definiert ist als Korrelat zur physischen Arbeit, nämlich als 'Fähigkeit' zu mechanischer, kalorischer usw. (wogegen Ostwald 'Energie' einfach gleichsetzt mit 'Arbeit').

schaft neben und zwischen den zwei (oder drei) genannten sein. Und in der Tat sind durch Fechners Unternehmen weit über das von ihm selbst Gewollte (das Messen des Psychischen) hinaus alle zwei oder drei genannten Wissenschaften gefördert worden; am meisten allerdings doch die Psychologie, die nicht so sehr um eine messende Empfindungslehre wie um eine "messende Urteilslehre" (Stumpf, Tonpsychologie; vgl. meine Ps. § 38) bereichert wurde.

Versuchen wir aber doch auch die andere Möglichkeit, daß man den erst 1901 wieder aufgetauchten Namen "Naturphilosophie' früher oder später loszuwerden wünscht, schon vorher auszudenken und nutzbar zu machen für eine möglichst klare Abgrenzung der beiden Gebiete, auf die der Doppelname Natur-Philosophie hinweist. Nicht um diesen Namen wird es sich dabei handeln, sondern um die Sache des in § 1 ausgesprochenen w-Satzes. Klang die in ihm behauptete oder geforderte Unabhängigkeit aller Naturwissenschaft von aller Philosophie, d. h. von aller Psychologie, Logik, Erkenntnistheorie usw. etwas paradox und dürfte das Paradoxon in der Hauptsache schon erledigt sein durch das allgemeine und in nichts rückgängig zu machende Auseinanderhalten von naturwissenschaftlicher Erkenntnispraxis und philosophischer Erkenntnistheorie, so erübrigen doch noch zahlreiche Einzelfragen, die ich aber nicht schon in diesen Studien I, sondern erst in Studien IV als ,Restfragen' insoweit zu beantworten versuchen werde, als eben Philosophie (auch hiedurch und hiefür abhängig von dem durch unabhängige Naturwissenschaft schon Geleisteten) beitragen kann wenigstens zur Klärung der Kompetenzen).2

Dazu auch die Gegenstandstheorie, insofern Meinongs ,relationstheoretische Deutung des Weberschen Gesetzes' (anstatt der bis dahin geführten Streitigkeiten zwischen psychologischer und physiologischer Deutung) dieses Gesetz überaus einfach so erklärte, daß uns die relativen Verschiedenheiten gleich ,erscheinen', weil sie gleich sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich werde z. B. die o. S. 11 angeführte Frage von Oelzelt nach dem für die Pflanzenphysiologie heuristischen Wert des Psychovitalismus, dessen klaren Begriff ich erst in Studien IV abzugrenzen suche gegen Unklarheiten wie die unten S. 45 erwähnte, doch schon hier in Studien I wenigstens insoweit verneinen müssen, als, wenn wirklich die vom Physiologen als solchen zu beobachtende physischen Phänomene an Pflanzen (z. B. Organbewegungen, chemische Reaktionen u. dgl.) zum Teil anders ausfallen sollten, falls es ein Seelenleben der Pflanzen gibt, als wesen es keines gibt, über ein solches Seelenleben eben schon wieder

Weil aber die Frage nach dem Verhältnis von Naturwissenschaft und Philosophie, speziell Naturphilosophie, neuestens wieder aufgeworfen und mit ausführlichen Begründungen zugunsten der Möglichkeit und Wirklichkeit der Naturphilosophie beantwortet worden ist in Bechers großem, lehrreichem Buch, so wird mir nun die Vergleichung dieser seiner Bejahung auch mit meiner damaligen Verneinung Pflicht und Bedürfnis.

§ 16. Immerhin muß ich mich auch dabei beschränken auf die Hervorhebung des Haupt- und fast einzigen Punktes, der unsere Auffassungen trennt. Ganz einig ist ja Becher mit mir, wenn er vor allem begrifflich scheidet (S. 32), Philosophie der Natur und Philosophie der Naturwissenschaften . . . Die Naturphilosophie hat die Natur zum Gegenstande, sie will das Ganze der Natur¹ erkennen. Die Philosophie . . . der Naturwissenschaft hat nicht die Natur selbst, sondern die Naturwissenschaft zum Gegenstand, sie will deren logische Struktur, Voraussetzungen und Methoden erforschen. Sie fragt nach der Rolle von Voraussetzungen, Axiomen, Postulaten und Konventionen, von Erfahrung und Vernunft, von Induktion und Deduktion, von Analyse und Synthese, von Beschreibung und Erklärung, von Beobachtung und Experiment, von Vergleichung, Veranschaulichung und Idealisierung, von Hypothese und Fiktion usw. — So haben die Naturphilosophie und die Philosophie der Naturwissenschaften verschiedene Aufgaben.

nicht mehr der Physiolog als solcher entscheiden (und wäre es auch nur verneinen) kann, sondern nur der Psycholog, also Philosoph, der dann freilich alles Einschlägige vom Physiologen vorher gelernt haben müßte. Oelzelt hat sich bisher dieser meiner Auffassung, daß die Physiologie als solche von Psychologie unabhängig sei und bleiben müsse, nicht angeschlossen. Dies hängt damit zusammen, daß für Oelzelt, soviel ich weiß, aller Vitalismus eo ipso Psychovitalismus ist, wogegen ich mir einen Physiovitalismus wenigstens denken kann. Weniger gut den Psychoidvitalismus von Driesch (vgl. o. S. 6, 27); aber da es diesen nun einmal gibt, so hätten wir zu unterscheiden (vgl. auch u. S. 68):

## Vitalismus

Physiovitalismus Physoidvitalismus [?] Psychovitalismus.
Psychoidvitalismus [Driesch]

¹ Natürlich hängt alles davon ab, wie weit man 'das Ganze der Natur' nimmt: ob man auch die 'psychische Natur' (vgl. u. S. 49 Anm., auch o. S. 23 Anm.) oder nur die 'physische Natur', was in letzterem Falle freilich eine Tautologie wäre. Bechen selbst meint Natur im gewöhnlichen, engeren, physischen Sinn; auch ich meine es ebenso, wenn ich schon im Titel dieser Studien die 'Naturwissenschaft' neben und vor 'Philosophie' nenne und erst dieser, namentlich ihren Disziplinen Psychologie, Logik, Ästhetik und Ethik, alles Psychische ◆orbehalte.

Sie sind trotzdem nicht scharf getrennt, die eine ist auf die andere angewiesen.

Ganz ähnlich nun hatte auch ich (Zur gegenwärtigen Naturphilosophie S. 67) unterschieden: "Es gibt keine Philosophie der Natur: aber es gibt eine Philosophie der Physik — vorsichtiger ausgedrückt: es wird vielleicht einst eine geben."

Was Becher und mich trennt, ist also meine Negation: Es gibt keine Philosophie der Natur und seine Äffirmation und Forderung: Die Philosophie der Natur habe zum eigentlichen "Ziel die Erfassung der Gesamtnatur" (S. 33). Daß Becher mehr fordert, als was jede einzelne naturwissenschaftliche Disziplin leistet, wogegen ich von vornherein nur von einer einzigen Disziplin, der Physik, sprach (dies aus dem äußerlichen Grund, daß es eben in einem Sonderheft der Ztschr. f. d. physikal. Unterr. geschah), ist offenbar kein wesentlicher Umstand, der uns trennen würde. Ja, wenn Becher von "Gesamtnatur" spricht und ich als konstitutives Merkmal der Philosophie letztlich die "Allgemeinheit" festhielt (zu der sich die Beziehung nur eines, wenn auch großen, Teiles der Philosophie auf das Psychische dann schon nur mehr als konsekutives Merkmal gesellt, s. o. S. 23), so scheint ja unter solche Allgemeinheit auch die Gesamtnatur zu fallen.

Dennoch fürchte oder hoffe ich, daß, wenn wir annehmen, sämtliche bisherige oder künftige naturwissenschaftlichen Disziplinen hätten jede ihr Gebiet so weit ausgebaut, daß ihre Grenzen einander zu berühren anfangen, man zum endgültigen Vereinigen nicht erst einer "Philosophie" bedürfen würde. Oder sind nicht auch jetzt schon die Beziehungen zwischen Physik und den rein physischen Teilen z. B. der Physiologie (Anteil des physikalischen Brechungsgesetzes an den Vorgängen im lebendigen Auge u. dgl.) ganz und gar nur Sache der beiden physischen Nachbarwissenschaften, so daß für ein Mithelfen von Philosophie weder Bedürfnis, noch auch nur die geringste Gelegenheit bleibt? In den o. S. 22 benützten Formelbuchstaben  $w_1, w_2, W$ wäre also auch bei einer Aneinanderfügung sämtlicher Naturerkenntnisse  $w_1 + w_2 + \ldots + w_n = W$  ein solches W noch gar keine philosophische Wissenschaft, sondern eben nur die gesamte Naturwissenschaft, u. zw. die von Philosophie ganz unabhängige. - Hiemit verträgt sich durchaus, daß eine überall nach Allgemeinheiten, Ganzheiten ausschauende Philosophie auch ihrerseits mit Interesse zur Kenntnis nehmen würde, daß oder inwieweit die vordem vereinzelten naturwissenschaftlichen Disziplinen zu einer solchen Vereinheitlichung vorgeschritten seien: aber ein solches Interesse wäre eben nur das

der Philosophie als solcher, wogegen jene gesamte Naturwissenschaft in sich immer noch völlig unabhängig bliebe von dem, was nun diese ihre eigene Vollendung beigetragen hätte auch zur Erweiterung der philosophischen Gesamtwissenschaft.

Soweit also glaube ich meinen  $\omega$ -Satz und  $\alpha$ -Satz (o. § 1) auch gegenüber Bechers allgemeiner Bestimmung des Zieles seiner Philosophie der Natur oder Naturphilosophie aufrecht erhalten zu können. —

Aber Becher führt auch den besonderen Begriff und Namen einer Naturerkenntnistheorie ein und dieser ist der größere Teil des ganzen Buches (S. 37—202) gewidmet. Hiezu sei nun vor allem bemerkt, daß man dieses Wort auf zweierlei Art lesen kann: Natur-Erkenntnistheorie und Naturerkenntnis-Theorie. Letzterer glaube ich zustimmen zu können, gegen erstere einige Einwände erheben zu sollen.

Von einer Naturerkenntnis-Theorie wird man ebensogut sprechen können und nach ihr oft das Bedürfnis haben, wie z. B. meine Logik sehr viele Fußnoten "Zur Logik der Mathematik", "Zur Logik der Physik" bringt. Dies natürlich nicht, als ob nicht die allgemeine Logik so wie für alles andere auch für Mathematik und Physik verbindlich wäre. Aber wenn z. B. der "Schluß von n auf n+1" von Poincaré geradezu zum einzigen "synthetischen Urteil a priori" unserer gesamten Erkenntnis erhoben wird, a so ist jener spezifisch mathematische Schluß doch allzusehr in den Interessenkreis auch der allgemeinen Logik und Erkenntnistbeorie gerückt; wie ja auch Kants Frage: "Wie sind synthetische Urteil a priori möglich?" die für eine Erkenntniskritik überraschend speziell klingende Aufgabebestimmung gewesen war. Ob Poincarés Beschränkung des synthetischen Apriori nur auf jene mathematische Schlußform im Recht war, kann dann gewiß nicht mehr der Mathematiker als solcher, sondern kann erst wieder der Logiker

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einleitung. Aufgabe der Naturphilosophie (S. 3-33) geht der NETh voraus; es folgt ihr ein 'Gesamtbild der Natur (S. 205-419). In letzterem wieder der größte Teil (S. 206-361) das physikalisch-chemische Teilbild der Natur und erst S. 361-419: 'Die lebenden Kürper und das Lebensgeschehen'. Auch von diesem letzten Teil scheinen mir erst die allerletzten Betrachtungen (S. 403-419) über 'Zweckmäßigkeitsentwicklung und Beseelung. Psychovitalismus. Kritische Betrachtung von Einwänden gegen den Vitalismus. Metaphysischer Abschluß des Naturbildes' wegen ihrer Beziehung zur Psychologie wirklich die Grenze der Naturwissenschaft schon gegen die der Philosophie überschritten zu haben und also selbst in die Philosophie als solche zu fallen; und ebenso ist natürlich ein 'Metaphysischer Abschluß des Naturbildes' ganz philosophisch.
<sup>2</sup> Vgl. L<sup>2</sup> 683.

(und Erkenntnistheoretiker, also Philosoph) als solcher kritisieren. -Ähnlich und viel allgemeiner nun darf der Inbegriff und die Art der Handhabung der ,Naturerkenntnis', d. h. der bisherigen naturwissenschaftlichen Einzeldisziplinen oder eine künftige Erfassung der "Gesamtnatur' (gleichviel ob wir letztere noch einer nur alles Physische umfassenden Naturwissenschaft oder einer Naturphilosophie zuschreiben) so gewiß auch den ganz allgemeinen und insofern philosophischen Erkenntnistheoretiker interessieren, wie ich ja mit Meinong 1 geradewegs als Gegenstand der Erkenntnistheorie die Erkenntnispraxis definiere Den Erkenntnistheoretiker als solchen darf und muß also sicherlich, wie jede andere Erkenntnispraxis, auch die des Naturforschers interessieren. Nicht als ob er irgendwie sie fördern oder gar berichtigen könnte; sondern; Sollte der Naturforscher in seinem Erkennen geirrt haben, so kann auch die Aufdeckung und Berichtigung seines Irrtums schlechterdings wieder nur er oder ein anderer Naturforscher leisten, nie und nimmer der ihm zuschauende und ihn "kritisierende" Erkenntnistheoretiker. - Doch über ein solches Verhältnis von Erkenntnistheorie und Erkenntniskritik alles Nähere erst in meiner ETh.

Nun aber die Natur-Erkenntnistheorie. Werden sich innerhalb einer alle Erkenntnispraxis zu ihrem Gegenstand machenden Erkenntnistheorie verhältnismäßig kleine oder vielleicht auch große Teile, die auf "Natur' und auf nichts anderes gehen, so scharf abheben von allem durch eine Erkenntnistheorie sonst noch zu Leistenden, daß jenem ersten der beiden Begriffe, die mit Bechens Wort "Naturerkenntnistheorie" möglicherweise zu verbinden sind, noch ein objektiv von aller Nichtnatur sich deutlich abhebender Gegenstand gesichert ist? Die Frage ist wesentlich, ja beinahe entscheidend für Sein oder Nichtsein einer auch nur halbwegs selbständigen Naturphilosophie — und ich glaube sie alles in allem verneinen zu müssen, wieviel auch im einzelnen von unserer Bejahung einer Naturerkenntnis-Theorie der Natur-Erkenntnistheorie zugute zu kommen scheint.

Es sei gestattet, hier aus dem (schon o. S. 35, Anm. erwähnten) Plan meiner Erkenntnistheorie, wie ich sie nach dem Erscheinen meiner Logik abzuschließen und zu veröffentlichen hoffe, hier noch mitzuteilen, daß "Der speziellen Erkenntnistheorie erster Teil: die Besonderungen der Erkenntnisse nach ihren Erkenntnisgegenständen", der zweite die nach den Erkenntnisakten enthalten wird. Dabei gedenke ich als oberste Einteilung der für eine Erkenntnistheorie in Betracht kommenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So las mir's 1890 Meinong aus einer damals begonnenen Handschrift eines Systems der Erkenntnistheorie vor; und so wird nun auch der Titel des § 1 meiner ETh lauten.

Gegenstände die schon o. S. 35 erwähnte in Phänomena und Noumena zu stellen; als eine andere dann die in Ideales und Reales, und erst innerhalb des Realen wieder als eine Unterteilung die der physischen und psychischen Phänomene (und des Metaphysischen und Metapsychischen, s. u. S. 52). So gewiß nun die ersteren beiden Gegensätze die Erkenntnistheoretiker von jeher beschäftigt haben, so will mir doch scheinen, daß es mit jenen beiden Begriffspaaren das in seiner Art (z. B. für eine klare Gegenstandsbestimmung der Psychologie) gewiß grundlegend wichtige des Physischen und Psychischen doch schon nicht mehr aufnimmt an spezifisch erkenntnistheoretischer Bedeutsamkeit (womit ich natürlich nicht leugne, daß ja, schon weil das Erkennen selbst ein psychischer Vorgang ist, wie auch Becher hervorhebt, eine psychologiescheue Erkenntnistheorie in sich unmöglich bliebe). Wenn wir nun das Wort ,Natur' nicht in dem erweiterten Sinn nehmen, in dem man auch von einer psychischen Natur sprechen kann, 1 sondern wenn wir (wieder mit Becher S. 12) bei dem durch das Wort ,Naturwissenschaft' fast immer gemeinten engeren, nämlich ausschließlich physischen Sinn bleiben, so dürfte man doch finden, daß alles in allem eben jenes Physische, unbeschadet seiner sonstigen Eigenart gegenüber dem Psychischen (und des Physisch-Realen zusammen mit dem Psychisch-Realen gegenüber allem Idealen), keine erkenntnistheoretisch so spezifisch eigengearteten Erkenntnisakte (oder etwas allgemeiner Erkenntnisformen') mit sich bringe, daß wir der (physischen) "Natur' im einzelnen oder ganzen ein besonderes Stück oder gar eine besondere Art von Erkenntnistheorie widmen könnten und müßten. -

Wenn ich also aus diesen und einigen verwandten Gründen, die ich aber hier nicht mehr ins einzelnste ausführen kann, mich nicht habe überzeugen können von einer solchen Sonderstellung einer Naturerkenntnistheorie, daß sie den Inhalt oder auch nur die Grundlage zu einer philosophischen Sonderdisziplin, Naturphilosophie, abgeben könnte oder müßte, so bleibt durch solche Ablehnung besonderer Gegenstände, Aufgaben und Methoden für eine besondere Wissenschaftsdisziplin Naturphilosophie doch alles unberührt, was man als didaktische Wohltat fühlt, wenn man von Beguer alles 2 Wesentliche gesammelt und gesichtet findet, was gerade ein Naturforscher an Denk- und Erkenntnismitteln mit tatsächlichem bisherigen Erfolg gehandhabt hat; und namentlich wenn man, falls ich hier meinem persönlichen Geschmacke Ausdruck geben darf, bei jenem Sichten gerade dasjenige als erkenntnistheoretische Spreu vom Weizen gesondert findet, was (wie Meinong vor

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Bezeichnung ,psychische Natur' vgl. auch L<sup>2</sup> 10 (Deussen 1895). Auch in meiner Naturlehre für die Oberstufe (Vieweg 1903) weise ich. an der Spitze des § 1 darauf hin, daß wir neben der physischen Natur die psychische nicht zu übersehen haben. (Vgl. o. S. 23, 45, Anm.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oder fast alles; vgl. die wesentlich zustimmende Anzeige von Веснекs Buch durch Driesch (Deutsche Lit. Zeitung 1915, Nr. 46, Sp. €317—2325)

kurzem in diesen Akademie-Berichten ähnlich sagte 1), ,in den Wind gesäet worden war und noch immer wird.

Darf ich einigermaßen glauben, mit Vorstehendem meine Stellung von 1904 gegen Naturphilosophie (d. h. gegen Philosophie der Natur und für Philosophie der Naturwissenschaften) in der Sache gerechtfertigt zu haben (ohne daß ich darum weiterhin unduldsam geworden sein möchte gegen den Namen der Naturphilosophie, falls unter diesem Namen was immer für eine Sache der Naturwissenschaft oder der Philosophie wirklich wissenschaftlich, d. h. durch Forschung, nicht nur "Spekulation", s. u. S. 53, gefördert werden sollte)?

Es erübrigt mir aber noch die Stellungnahme auch zu folgenden Äußerungen von Meinong, an die sich dann noch einmal einige Bemerkungen über Metaphysik und Metaphänomene anknüpfen mögen.

§ 17. Meinong erwähnt in seiner Abhandlung "Über Gegenstandstheorie' (1904, § 11 , Philosophie und Gegenstandstheorie') meinen Vorschlag, ,der unter Zugrundelegung einer geistvollen Konzeption J. Breuers dafür eintritt, Metaphysik als die Wissenschaft vom Metaphänomenalen zu charakterisieren. Der Grund, um deswillen ich diesem Vorschlage beizupflichten außerstande bin, ist im wesentlichen der nämliche, um deswillen ich mich seit Jahren nicht mehr entschließen kann, die Phänomene des Lichtes, des Schalles für das zu halten, mit dem der Physiker, oder auch die psychischen Phänomene für das, womit es der Psycholog zu tun hat. Phänomene als solche sind eine, immerhin eine sehr wichtige Art pseudo-existierender Gegenstände.2 Was im Falle einer Pseudoexistenz wirklich existiert, sind jederzeit nur inhaltlich bestimmte Vorstellungen: Vorstellungen aber sind, um hier der Einfachheit wegen nur von der Physik zu reden, wie ja gerade Höfler selbst durch besonders handgreifliche Argumente dargetan hat, niemals Untersuchungsobjekte der letzteren. Nun ist freilich das Phänomen nicht das Phänomenale, die Erscheinung nicht das Erscheinende, sofern unter letzterem etwas gemeint ist, das aus der Erscheinung erkannt werden, dessen Existenz also etwa aus der Tatsache der Erscheinung erschlossen werden kann. Daß ein solches Erscheinendes das ist, dem sich z. B. das physikalische Interesse zuwendet, das möchte auch ich ganz und gar nicht bestreiten. Dann kann ich aber auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,Zum Erweise des allg. Kausalgesetzes' (Sitzungsberichte 189/4, vgl. o. S. 41): ,Als . . positivistischer und empiriokritischer Wind den Funken zwar nicht zu leuchtender, wohl aber zu sengender Flamme entfachte . . ' (S. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. hiegegen o. S. 35 Anm. meine Unterscheidung negativer und positiver Komponenten des Begriffes ,Erscheinung' = Phänomen'.

nicht absehen, wie es möglich sein sollte, dergleichen Phänomenales aus dem Bereiche metaphysischer Problemstellungen, etwa der nach Anfang und Ende dieses Erscheinenden, auszuschließen.

Da ich mir eine so ausgiebige Abschweifung vom Hauptthema dieser Studie, wie die Wichtigkeit des von Breuer und Höfler angeregten Gedankens zu einigermaßen angemessener Würdigung erforderte, nicht gestatten kann, so mögen für jetzt diese wenigen. Andeutungen genügen, zu motivieren, warum es mir nach wie vor immer noch am angemessensten scheint, bei der Charakteristik der Metaphysik auf das Moment der größtmöglichen Allgemeinheit im Sinne eines möglichst umfassenden Geltungsbereiches für ihre Aufstellungen das Hauptgewicht zu legen. Die Metaphysik ist weder Physik, noch physische, noch psychische Biologie, vielmehr umfaßt sie Unorganisches wie Organisches und Psychisches in ihr Forschungsgebiet zusammen, um zu ermitteln, was für die Gesamtheit des in diese so verschiedenen Gebiete Fallenden Geltung hat.

Daß und warum ich mich dieser Bestimmung der Metaphysik durch die Allgemeinheit ganz anschließe, wurde schon gesagt (o. S. 22 und viel ausführlicher in meiner L² § 97 S. 911 ff.; hier auch eine ansehnliche Reihe von Stimmen von Schopenhauer und Fechner bis Külpe, die alle die notwendig empirische Methode jeder wissenschaftlich erfolgreich werden wollenden Metaphysik hervorheben — entgegen Kants schon von Schopenhauer mit Recht getadelter, von vornherein apriorischer Definition). Auch Meinong stellt gegen Schluß seiner einführenden Abhandlung "Über Gegenstandstheorie" dieser als der allgemeinsten apriorischen philosophischen Disziplin die Metaphysik als allgemeinste empirische gegenüber (jene von [größtenteils] idealen, diese von realen Gegenständen; vgl. o. S. 22).

Eine andere Frage aber bleibt es gerade dann, wenn wir die Metaphysik reklamieren für eine möglichst verallgemeinerte, Physisches und Psychisches zusammenfassende Empirie, wie wir uns verhalten zu denjenigen Erwartungen und Bedürfnissen, denen das Wort "Metaphysik" gerade durch den Sinn des μετά — "hinter" (u. zw. nicht jenen harmlosen äußerlichen, daß des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon 1885 hatte Meinong Über philosophische Wissenschaft und ihre Propädeutik' (Wien Hölder, S. 8 Anm.) gesagt: "C. Stumpf ist gewiß nicht im Unrecht, wenn er einmal daran erinnert, daß einige Naturforscher heutzutage mehr spekulieren als alle Philosophen zusammen' (Tonpsychologie, Bd. I, S. 336).

Aristoteles Erste Philosophie ,hinter' den Büchern über Physik angereiht wurde) Ausdruck gegeben hat. Wenn sogar noch KANT, trotz immer wieder erneuter Warnungen, nichts ,hinter' den Phänomenen erkennen zu wollen, von dem Phänomen das Noumenon unterscheidet und letzteres mit dem Ding an sich identifiziert, wäre es auch nur, um seine Erkennbarkeit (nicht überall ganz konsequent) zu leugnen, so wird es doch nur so vorsichtig als möglich sein, wenn man sich wenigstens die Möglichkeit offenhält, neben (wenn schon nicht ,hinter') einem Physischen auch ein Metaphysisches, neben dem Psychischen ein Metapsychisches denken zu dürfen, manchmal vielleicht auch zu können und zu müssen. - Und wir fallen mit einer solchen Anerkennung von Metaphysik (inkl. Metapsychologie), also ausdrücklich von realem Metaphänomenalen, auch nicht etwa wieder zurück in eine Antiempirie, der ja die Definition der Metaphysik bloß durch das Merkmal der Allgemeinheit (innerhalb des Empirischen) hatte ausweichen und zuvorkommen wollen. Vielmehr erlaubt und gebietet ja schon die Definition der Metaphysik gerade durch das Merkmal der Allgemeinheit (neben den Merkmalen des Realen und Empirischen), nicht von vornherein haltzumachen bei "Phänomenen", als wären diese das unserem Erkenntnis- einschließlich Schließvermögen ausschließlich Erkennbare (an ein solches bloßes, nie bewiesenes und zu beweisendes Dogma des Phänomenalismus glauben wir eben nicht). Haben wir uns aber dann in der Allgemeinheits-Definition der Metaphysik vorgenommen, nichts Reales, gleichviel ob es direkt in die Wahrnehmung fällt oder ob es erst aus Wahrnehmungen als daseiend erschlossen werden muß, von unserer Untersuchung auszuschließen, so müßte ja auch jenes im metaphänomenalen Sinn Metaphysische und Metapsychische, soweit es auch nur möglicherweise in den Bereich des Realen und Existierenden fällt, doch auch Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung werden dürfen. Denn eben nur die Untersuchung, nicht aber ein Dogma kann entscheiden, ob und inwieweit auf das Daß und das Wie der hinter den Phänomenen liegenden Realitäten mit Wahrscheinlichkeit (wohl nie mit Gewißheit) zu schließen sei. Möchten dann noch so viel 'Dinge an sich' im besonderen Kantschen Sinn in gar keiner Weise mit Erfolg. zu erkennen sein, so gilt gleiches doch ganz gewiß

nicht für sehr viele andere Metaphänomene, als deren Beispiele Breuer Materie, Substanz, Kraft, Energie anführt.

Zwar hört man immer wieder z. B. ,Kraft ist ein bloßes Wort': aber kein Positivist hat noch erklärt, warum man dann nicht längst auch schon auf dieses Wort verzichtet hat, wenn kein Begriff bei dem Worte' wäre. Die Gründe gegen das Leugnen und Entbehrenwollen oder auch nur Entbehrenkönnen aller Begriffe von Metaphänomenen. die noch Breuer als für die Erkenntnispraxis der Naturwissenschaften unentbehrlich gehalten hatte (wiewohl eben damals Macus Kampf gegen die "Ursache" u. dgl. den Meisten als siegreich galt), werden, wie gesagt, erst in ETh selbst grundsätzlich erörtert und zu widerlegen versucht werden; u. zw. dies dort nicht nur durch eine ,Naturerkenntnistheorie', sondern nur durch eine ganz allgemeine erkenntnistheoretische Abwägung, warum es denn neben und hinter Phänomenen nicht auch soll Metaphänomene als , Noumena' geben können. Wie es denn auch Macii nie selbst versucht hatte, seinen Phänomenalismus durch einen Verzicht auf alles voeiv zu begründen - vielmehr selbst immer von einer Anpassung der Gedanken an die Tatsachen' spricht, ohne zu zeigen, ob und wie denn auch die "Gedanken" sich etwa analysieren, auflösen lassen in ,Empfindungen' oder ,Elemente', d. h. Empfindungsgegenstände' (physische Phänomene) ohne Empfindungs-, geschweige Denkakte.

Aber auch wenn man vielleicht nicht mit Unrecht glaubt, daß man in den Kampf gegen das Metaphänomenale nicht wieder kämpfend eingreifen, sondern besser das Abflauen des Interesses für die sich "Positivismus" nennenden Negationen schweigend abwarten sollte, drängen sich doch dem Philosophen auch von entgegengesetzter, nämlich allzu gläubiger Seite Pflichten klarer Stellungnahme auf.

Als nicht ganz klar nämlich befremden mich die Stellen in  $W_{\rm III}$  (auch manche in  $W_{\rm II}$  und  $W_{\rm I}$ ), in denen Wiesner von der "naturwissenschaftlichen Forschung" appelliert an eine "naturphilosophische Spekulation". Hiegegen hier nur noch folgendes:

Wie ich sagte und mit gewissen Milderungen aufrecht erhalte: "Es gibt keine Naturphilosophie", so sagte ich um so mehr (s. o. S. 24): "Es gibt keine philosophische Spekulation" — nämlich nicht als eine Erkenntnisquelle, die neben oder vor oder nach der den naturwissenschaftlichen oder was immer für anderen (nämlich psychischen oder metaphysischen oder idealen) Gegenständen zugewendeten strengen Forschung ernstlich in Betracht käme und je schon einen ehrlichen Erfolg aufzuweisen gehabt hätte.

Ich führe als Beispiel und zur Begründung meiner Abneigung schon gegen das bloße Wort, philosophische Spekulation' folgende Stellen an, nicht so sehr von Wiesner, als von Reinke. Letzterer sægt (W 80):

Als Naturforscher sage ich, die Organismen sind gegeben, als Naturphilosoph sage ich, sie sind geschaffen.

Wenn dies ein Naturphilosoph ,sagt', wer kann eindeutig denken und sagen, was auch nur das Wort "geschaffen" (oder "Erschaffung" im Titel von Wiesners Buch) heißt? Diese bloße Wort- und Begriffsfrage komme aber zur Sprache erst innerhalb der allerletzten, im engsten Sinne metaphysischen Restfragen zur Gestaltungstheorie in Studien IV..1 Jetzt aber fragen wir, unabhängig von dem besonderen Gegenstand, über den Reinke ,als Naturphilosoph' etwas ,gesagt' zu haben glaubt: Nach welcher Methode werden Behauptungen oder auch nur Vermutungen ausgesprochen über etwas, das als physisch Reales unter die Gegenstände der Naturforschung gehört (wie die Organismen, und wären es auch nach den Hypothesen der Erschaffung oder der Urzeugung die allerersten, die es je gegeben habe)? Wieso wären solche Behauptungen, falls sie sich bis zum logischen Rang unmittelbar oder mittelbar evidenter, bis zum Rang evident gewisser oder wenigstens evident wahrscheinlicher Urteile erheben ließen, dennoch nicht mehr Sache der Naturforschung, sondern einer Naturphilosophie? Und wenn ich diese Frage von ihrem besonderen Anlaß weg hinaufrücke in das der ganz allgemeinen Methoden- und Wissenschaftslehre der Logik, so sehe ich mich immer nur vor der Alternative: Entweder die Behauptungen oder Vermutungen einer ,spekulativen 'Naturphilosophie haben nichts zu tun mit der physischen Natur, oder nichts mit der logisch zu fordernden Evidenz, durch die sich ein Urteil über was immer für einen Gegenstand (physisch oder psychisch oder ideal) auszeichnen muß gegenüber was immer für Einfällen oder Bekenntnissen. Denn nur Evidenz erhebt das Urteil zur Erkenntnis. Wäre aber Naturphilosophie nur ein Gebiet des 'Glaubens' (ein fünfbis sechsdeutiges Wort, L § 53), wo kein Wissen oder evidentes Vermuten mehr möglich, dann hätte wissenschaftliche Philosophie das stärkste Interesse daran, nicht einmal ein Wort zu dulden, in dem Natur' doch nur das Bestimmungs-, Philosophie' aber das Grundwort ist. -

Doch nun von solchen letzten Allgemeinheiten zurück zu einigen ganz besonderen, nämlich zu den für Wiesners drei Entwicklungsschriften leitenden, spezifischen und sehr speziellen Gedanken; zunächst dem der "Entstehung" im Unterschiede von "Entwicklung". Immerhin erlaube ich mir aber (da es in diesen Akademieschriften eben weder auf bloße Berichte, noch bloße Kritiken ankommt, sondern auf Mitteilung eigener Gedanken), Wiesners Begriffe überall zu messen an dem Leitbegriffe dieser Vier Studien: dem der "Gestaltung".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dort erst auch die "Kosmogonie" von Ehrenfels (Diederichs, Jena 1916). ▼

## VI. Wiesners Begriff der ,echten Entwicklung'. ,Gestalt' als Kern des echten, natürlichsten Begriffes von ,Entwicklung' = Gestaltung.

§ 18. Vielseitige und gründliche Erörterungen historischen wie sachlichen Inhalts führen Wiesner¹ zu folgender allgemeiner Charakteristik der "echten Entwicklung: Die Abhängigkeit der Entwicklung von individuellen Potenzen des sich Entwickelnden; die Notwendigkeit der individuellen Begrenzung; Gesetzmäßigkeit des Entwicklungsverlaufes und im Zusammenhange damit die Tendenz, ein bestimmtes Ziel zu erreichen. — Damit ist eine vorläufige Charakteristik der wahren und echten Entwicklung gegeben, welche durch die später folgenden Untersuchungen auf ihre Richtigkeit geprüft werden soll'.

Ich beabsichtige hier nicht, diese Einzelbestimmungen und ihre terminologische Fassung durch Wiesner ins einzelne nachzuprüfen; sondern ich teile nur mit: Der von Wiesner unserer Philosophischen Gesellschaft vorgelegten Abhandlung wurde auf Grund eines sehr eingehenden Berichtes von Dr. med. Ludwig LINSMAYR († 16. Dezember 1916) eine Reihe von Besprechungen, zwar im Anschluß an Wiesner, aber nicht abhängig nur von ihm, gewidmet; sie haben zu wesentlicher Übereinstimmung aller Teilnehmer an der Besprechung (unter ihnen der Mathematiker HANS HAHN, der Nationalökonom Neurath, der Philosoph Krei-BIG und noch zahlreiche Andere) geführt, wobei als entscheidender Leitbegriff der der "Gestalt' sich herausstellte. Vorbereitet war diese Übereinstimmung allerdings durch zahlreiche Besprechungen, die wir in vorausgegangenen Jahren geknüpft hatten an Ehrenfels' Begriff der Gestaltqualität'. Ich versuche nun, da ich in jenen Besprechungen als ihr Leiter unparteilich zu sein und nur für einen formal richtigen Verlauf zu sorgen hatte, erst hier auszusprechen und zu begründen, daß und warum mir jede analytische oder synthetische Definition des Begriffes ,Entwicklung' nur in dem Maße gelungen erscheint, als in ihr ,Gestalt' als cin Ziel alles Entwickelns (und also vorher schon richtunggebend) sich herausstellt; was wir dann

<sup>1</sup> WIII 45; auch WII (gegen Spencer), WI I.

kurz (und in dieser Kürze für sich freilich nicht mehr ohneweiters verständlich) fassen können in die Gleichung:

## Entwicklung = Gestaltung.

Um diese These allseitig zu erläutern und zu begründen, wäre nun freilich die Wiedergabe alles dessen nötig, was durch und seit EHRENFELS festgestellt wurde über Begriff und Name der ,Gestaltqualität'. Doch gehört eine solche Darstellung heute schon nur mehr in die Lehrbücher der Psychologie und Gegenstandstheorie<sup>1</sup>, nicht in die Berichte dieser Akademie über jeweilig neueste Fortschritte philosophischer Wissenschaft. Indem ich also nur daran erinnere, daß EHRENFELS' Ausgangsbeispiel die "Tongestalt", d. i. Melodie, Harmonie und Rhythmus, bis hinauf zu musikalischen Gestalten höchster Ordnung, Symphonie und Tondrama, gewesen war, gedenke ich dem sehr Vielen, was in den nun bald drei Jahrzehnten seit Ehrenfels' grundlegender Abhandlung (1890) an psychologischer und gegenstandstheoretischer Weiterführung der "Gestaltqualitäten" geleistet worden ist, eine Bestätigung seiner und meiner Gedanken hierüber von einer Seite her binzuzufügen, nämlich von der biologischen, die zum mindesten insofern als ein unbefangenes Zeugnis gelten darf, als der Zeuge K. E. v. BAER<sup>2</sup> schon der Zeit (1860) und um so mehr seinem ganzen Gesichtskreis nach nicht hat bestochen sein können durch die sehr viel spätere psychologische Entwicklung. - Damit aber das Problematische, was die Analogie , Tongestalten und lebende Gestalten' freilich selbst wieder mit sich führt, nicht sehon den Inhalt vorliegender Studien I beeinfluße, ja vielleicht verdächtig mache, sondere ich von ihnen jene Analogien zwischen Musikalischem und Biologischem ganz ab und werde sie veröffentlichen als Studien II (s. u. S. 60). Bis dahin also wird der Leser bei ,Gestalt' an nichts anderes - vorläufig - zu denken brauchen, als wofür dieses Wort ohnedies am meisten in Gebrauch ist: an Raumgestalten.

§ 19. Aber auf eine Art Erweiterung auch wieder dieses Begriffes 'Raumgestalt' können und dürfen wir von vornherein nicht verzichten, falls er uns leiten soll selbst nur zur beschreibenden Analyse dessen, was wir als lebend, als organisch, als Entwicklung (ontogenetische und phylogenetische) uns zum nächsten Ziel einer Annäherung biologischer,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf die neueste Phase, die der Streit um die Gestalt und die mit ihm zusammenhängenden Begriffe der Fundierung, der "Gestaltproduktion" u. dgl. erreicht hat in dem Buche von Linke (1918), komme ich zurück erst in dem "Anhang I" (u. S. 107—120).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> An seine einschlägigen Äußerungen (die Vergleichung des "Lebens" mit Musik) werden meine Studien II anknüpfen.

psychologischer und gegenstandstheoretischer Begriffe gesetzt haben. Nicht ruhende, bewegungslose Gestalten können uns dienen als begriffliche Vorbilder für das logische Verarbeiten unserer Anschauung von lebenden Gestalten. Sondern zum mindesten dasjenige Maß von Beweglichkeit auch schon geometrischer Figuren, das Euklid und noch lange nach ihm die Geometrie meiden, das aber jetzt schon ein erster Schulunterricht in Raumlehre ausnützen zu müssen überzeugt ist, wird uns von allem Anfang Bedürfnis sein, wenn wir einen lebendigen Organismus auch nur von einem toten und um so mehr von einem von vornherein leblosen 1, unorganischen unterscheiden und wenn wir weiterhin Leben und Leblosigkeit gegeneinander begrifflich abgrenzen sollen. Man mag bei solcher Bewegung zuerst an das rhythmische Funktionieren vieler. vielleicht der meisten lebenswichtigsten Organe denken (Herzschlag, Atmung u. dgl. und sehr viel weitergehend auch z. B. die von Bücher betonte Bedeutung der Rhythmik für alle, auch die geistige Arbeit). Aber weiterlin wird sich der Begriff der , Zielstrebigkeit', den Wiesner von K. E. v. Baer übernommen hat (und auf dessen Analyse wir erst in Studien III und IV abschließend eingehen wollen), von vornherein nicht beschränken dürfen nur auf das geschlechtsreife Individuum als "Ziel" der ontogenetischen Entwicklung; sondern als das umfassendere "Ziel" haben wir sogleich den Rhythmus der Geschlechterfolgen 2 ins Auge zu fassen (auch solange noch nicht die phylogenetischen Entwicklungen und allenfalls Rückbildungen mit einbezogen werden). Näher eingehen wollen wir auf die in diesem Rhythmus sich darstellende "Richtungsstrebig-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich halte es für eine nicht zu billigende Ungenauigkeit des Ausdrucks, wenn Wiesner (und wohl auch noch mancher andere Biologe) die Würter leblos' und ,tot' wie gleichbedeutend gebraucht. Der weitere Begriff ist ,leblos' (als kontradiktorisch zu ,lebend'); unter ihn fällt ,tot' (= nicht mehr lebend).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> W<sub>III</sub> S. 41 sagt sehr nachdrücklich: ,Das Bezeichnendste in der organischen Entwicklung liegt in ihrem Rhythmus und in ihrem in zeitlich begrenzte Perioden geteilten Verlauf, welcher mit der Fortbildung der Anlage (z. B. mit dem Pflanzenkeim) zu beginnen und mit der Erzeugung der Anlage zu schließen scheint, aber doch eine zusammenhängende Kette bildet, so daß die Entwicklung der Pflanzen und Tiere sich als potentiell unbegrenzt darstellt.'

keit' (wie ich sie nennen möchte¹) auch erst in Studien III und IV (in letzterer namentlich, weil wir ja erst in IV wieder auf den Begriff des "Strebens' in seinem eigentlichen, dem psychologischen² Sinn eingehen und uns dann darüber klar werden müssen, was denn eigentlich der Gegenstand des Strebens ist, falls wir von einem Streben in der außerpsychischen, wenigstens in der organischen Natur zu sprechen uns überhaupt getrauen).

§ 19. Um bis dahin diesem gedanklichen Übergang von ruhenden zu bewegten Gestalten im weitesten und insofern philosophischen Sinn doch auch einen bestimmten Rückhalt in biologisch bewährten Begriffen zu sichern, lasse ich mich im Nächstfolgenden leiten durch die Gegenüberstellung zweier Begriffsreihen aus der Schrift PAUL NIKOLAUS COSSMANN, Elemente der empirischen Teleologie' (Stuttgart 1899, 132 S.). Hier.(S. 39) sagt § 8 ,Besonderheit des Biologischen, an Grundbegriffen untersucht':

"Die biologischen Begriffe zerfallen in zwei Klassen: solche, welche Koexistenzen, und solche, welche Successionen betreffen.

Wir geben erstens ein Verzeichnis von Begriffen, welche auf die Beschaffenheit der lebenden Körper

angewendet werden:

Organisch Lebend Tot Anabiotisch Korrelation der Teile Angepaßtheit

Normal Pathologisch Mißbildung Es folgt zweitens eine Zusammenstellung von Begriffen, welche auf Vorgänge an organischen Körpern

angewendet werden:

Leben Wachsen

Kämpfen ums Dasein

Fortpflanzen
Entwickeln
Degenerieren
Anpassen
Gesund sein
Heilen
Krank sein.

Der zweiten Reihe (,Vorgänge') fügt Cossmann bei: ,Neuerdings auch Selbstregulation, Selbstordnung, Auslösung, Dauerfähigkeit.' (Dazu die Anmerkung: ,Vielfach ist das Bestreben bemerkbar, durch Anwendung von Termini, welche in einem andern Sinne auch auf Anorganisches anwendbar sind, das spezifisch Biologische der Begriffe, wenn auch nicht zu beseitigen, so doch zu eskamotieren.') Dann fährt Cossmann fort: ,Ein Überblick über diese Begriffe zeigt sofort, daß in jeder Gruppe je ein Grundbegriff enthalten ist, welcher in allen andern wiederkehrt. In der ersten Reihe ist es der Begriff des Organischen, in der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. u. S. 99 Ann. über die von mir erst im März 1919 bemerkte Priorität Goldscheids für das Wort "Richtungsstrebigkeit", das sich mir 1918 aufgedrängt hatte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. o. 3. 9.

zweiten der des Lebens. Nur auf Organisches lassen sich die übrigen Begriffe der ersten Gruppe anwenden. Lebend bezeichnet einen Zustand, welcher den der zweiten Reihe angehörenden Vorgang des Lebens zuläßt, tot denjenigen, welcher ihn ausschließt (S. 39/40).

Als ich vor kurzem (Herbst 1917) diese beiden Charakteristiken Cossmanns wieder las, drängten sie mir eine Frage auf, die dem unmittelbaren Interesse des Physiologen und Biologen, selbst noch des empirischen Teleologen, gewiß schon recht fern und nur dem Gegenstandstheoretiker, also Philosophen, um so näher liegt. Cossmann grenzt die beiden Reihen von Begriffen ab durch die (als äquivalent angenommenen) Leitbegriffspaare Koexistenz-Succession, Beschaffenheit-Vorgang. - Erinnert aber der Gegensatz beider Reihen nicht auch an das Begriffspaar Objekt und ,Objektiv', das, nachdem durch Meinong die Objektive' (z. B. daß die Sonne leuchtet, daß sie keine Scheibe ist) entdeckt und gegen die Objekte (Sonne, leuchten [?]..) abgegrenzt waren (1901), bald darauf (1904) von Ameseder und Mally 2 sogar zur obersten Einteilung aller ,Gegenstände' gemacht worden war? Da die beiden Cossmann schen Reihen veröffentlicht waren (1899) zwei Jahre vor der ersten Einführung des Begriffes "Objektiv" durch Meinong, so war jene im biologischen und teleologischen Interesse unternommene Scheidung zweier biologischer Reihen durch den Teleologen Cossmann noch völlig unabhängig von dem viel allgemeineren Interesse, das Meinong zuerst noch als Psycholog, dann er und seine Schüler als Gegenstandstheoretiker an jenem Gegenüberstellen von Objekten und Objektiven nahmen. Da die Objektive (weitere Beispiele: Rot sein = Röte, Verschiedenheit = Verschiedensein, vgl. meine L2 §§ 6, 23, 41) durch das "Sein" hinausgehen über bloße Objekte (z. B. rot, verschieden), so fügen sich die letzten Beispiele Cossmanns, Gesund sein', ,Krank sein' auch schon äußerlich in das Objektiv ein.

Noch äußerlicher, aber um so durchgreifender ist der sprachliche Umstand, daß Cossmanns zweite Reihe in lauter Verben, die erste teils in Adjektiven (normal, organisch, tot, dazu das Verbaladjektiv lebend). teils in Substantiven ausgedrückt ist (unter letzteren z. B., Angepaßtheit', was analog dem "Verschiedenheit — Verschiedensein',

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Statt ,tot' wäre allgemeiner zu sagen: ,leblos'; s. o. S. 57 Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In den Grazer ,Untersuchungen zur Gegenstandsth. u. Psych. (Joh. Ambr. Barth 1904), S. 54 ff. und S. 127 ff.

allerdings auch wie ein Objektiv klingt; doch dürften derlei Schwankungen auf eine Begriffsnuancierung, also letztlich Äquivokation der Silbe ,heit' zurückgehen).

Ohne jetzt schon irgend näher eingehen zu wollen in die teils sehr speziellen, teils sehr allgemeinen biologischen und teleologischen Interessen, die sich an so ziemlich jeden Begriff der beiden Reihen knüpfen 1, seien diese, wie gesagt, hier nur angeführt als Beleg dafür, wie eine aus rein sachlich-biologischen, also gewiß nicht nur formalistischen Interessen unternommene Untersuchung von der Art der Coss-MANN schen ganz ungezwungen (,von selbst') von dem Punkt ab, an dem sie in philosophische (nämlich diesmal gegenstandstheoretische) Unterscheidungen hineinführt, aus dem naturwissenschaftlichen Gebiet auch schon herausgeführt haben muß. Und dies nicht nur insofern, als das Begriffspaar Objekt-Objektiv in seiner vollen, weitestgehenden Allgemeinheit sicherlich nicht mehr den Naturforscher was immer für einer Einzeldisziplin interessieren kann, sondern weil eine methodisch bewußte Überprüfung, inwieweit wir es hier etwa nur mit sprachlichen Äußerlichkeiten (z.B. leben, lebend, Leben) und also Zufälligkeiten, oder aber doch schon auch mit rein gegenständlichen, von den Sprachbildnern mit bewundernswerter instinktiver Sicherheit aufgefaßten und festgehaltenen Unterschieden von Vorstellungen und ihren Gegenständen zu tun haben, eine völlig andere Technik der Analyse und Vergleichung fordert, als sie noch irgendwie in den Bereich des Kennens und Könnens eines Naturforschers als solchen fallen und von ihm verlangt werden kann. Und eben weil sogar in der Philosophie die "Gegenstandstheorie' und speziell auch das "Objektiv' bis vor kurzem noch ein Neuling war, der nun aber von fast allen Seiten (die Brentano-Orthodoxic ausgenommen) mit beinahe erstaunlicher Freundlichkeit wie ein sehon lang bekannter und vertrauter Hausgenosse behandelt zu werden anfängt, so habe ich dieses Beispiel von Arbeitsteilung und Abgrenzung zwischen naturwissenschaftlicher und philosophischer Begriffsanalyse hauptsächlich schon deshalb hier vorweggenommen, weil man angesichts jenes von Cossmann bemerkten Dualismus der zwei Reihen kaum nötig finden wird, die ihm künftig etwa noch zu widmenden näheren Analysen und Begründungen dieses Auseinanderhaltens erst wieder einer ,Naturphilosophie' zuzuweisen. Sondern die Begriffe selbst hat dem Teleologen Cossmann wie früheren Anti- oder Ateleologen ganz nur die Biologie geliefert und sich mit ihnen lange Zeit ohne weitere Kritik befaßt und begnügt. Von wo aber ein Auseinanderhalten nach so ganz allgemeinen Leitbegriffen wie Koexistenz-Succession oder Beschaffenheit-Vorgang oder Objekt-Objektiv erwünscht scheint, fällt diese Aufgabe ganz in die Logik (natürlich nicht ,formale', sondern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine von Biologie zunächst unabhängige, dann aber wieder für eine Lebenslehre im weitesten Sinn nutzbar zu machende Anwendung der Unterscheidung von Objekt zu Objektiv werden die Studien II bringen durch im Begriffspaar der Melodobjekte und Melodobjektive.

ihrer materialen, gegenstandstheoretischen Untersuchungen über "Oberste Klassen von Begriffen und Namen", vgl. L§§ 22—28, zugrunde legende), die sich hiebei unterstützt wissen muß durch eine Sprachphilosophie der grammatischen Kategorien Substantiv, Adjektiv, Verbum; beide aber, Logik und Sprachlehre, müssen zur ersten Voraussetzung rein gegenständliche, also "gegenstandstheoretische" Grundlagen haben, mag man diese nun so oder anders oder gar nicht benennen.

Suche ich mir nun nach diesen methodischen Vorbemerkungen darüber Rechenschaft zu geben, warum sich mir bei Cossmanns beiden Reihen die Frage aufgedrängt hat, ob und inwieweit sie unter die beiden Klassen Objekt und Objektiv fallen mögen, so hoffe ich, daß es nicht nur das äußerliche, sprachliche Kleid gewesen sein werde: Nomina für die erste Reihe (z. B. organisch); Verba für die zweite (z. B. leben, entwickeln). Vielmehr glaube ich unter einem Gesamteindruck gestanden zu sein, der zurückgeht auf Meinongs erste Beispiele (von 1901, u. a. 'daß keine Ruhestörung vorgefallen sei'), durch die er sich und uns die Eigenart der Objektive gegenüber bloßen Objekten (z. B. 'Ruhestörung') nahezubringen suchte.¹

<sup>1</sup> Erst als obiges geschrieben war, traf ich (beinahe zufällig beim Wiederlesen) in Meinongs , Annahmen 2 (1910, S. 65) auf folgende Stellen, die ausdrücklicher, als ich es erwartet hatte, z. B. ,Donnern' als Objektiv, Donner als Objekt einander gegenüberstellen. Gerade weil es sich für Meinong dort nach dem Zusammenhange mehr um eine erkenntnistheoretisch gewichtige Sache (daß die Wahrheit von Objektiven unabhängig sei von ihren Zeitbestimmungen) handelt, als um die schon vorher von Cossmann benutzte und in seiner zweiten Reihe zusammengestellten ,Verbalgegenstände' (nach einem durch Rudolf Kampe 1906 geprägten überaus glücklichen Terminus, vgl. meine L2 § 23, S. 238), so bilden mir die folgenden Sätze Meinongs auch aus ihrem Zusammenhange gelöst eine willkommene Bestätigung des von mir zuerst nur einem allgemeinen Aspekt auf Cossmanns zwei Reihen entnommenen Objektivcharakter eines Verbalgegenstandes "Leben" gegenüber den Nominalgegenständen: "organisch" und "Organismus". Ich führe daher einige der einschlägigen Stellen Meinongs im Wortlaut an und verweise im übrigen auf den Zusammenhang seines ganzen § 11 , Allgemeines über die Beschaffenheit der Objektive' (S. 59-71). Dazu auch § 12 ,Über die Natur der Objektive' (S. 71-80).

S. 65: ",Das Donnern hat aufgehört ... Unser ungestörtes Beisammensein hat ein Ende' ... Das Donnern, das Beisammensein .. sind Objektive. Aber wie man "Verschiedensein' und "Verschieden', resp. "Schwarzsein' und "Schwarz' im Denken nicht eben deutlich auseinanderzuhalten pflegt, so könnte mit Donnern und Beisammensein leicht genug auch nur "Donner" und "Beisammen' gemeint sein, also Objekte."

Zwar läge es nahe, statt bloßer Beispiele sogleich eine strenge Definition geben zu wollen, was Objektive sind und um was sie mehr sind als bloße Objekte. Aber die Forderung oder der Versuch einer Definition oder auch nur einer allgemein gefaßten Distinktion übersähe, daß wir ja hier ebenso vor einem Letzten auf gegenständlichem Gebiet stehen, wie auf psychologischem beim Definieren und Distinguieren z. B. vom Urteilen und vom Vorstellen. Auch das Objektiv durch seine Beziehung zum Urteil, das Objekt durch seine zum Vorstellen zu definieren, entspricht nicht der Stellung der Gegenstandstheorie

S. 67: "Der Umstand, daß das Verbum ein 'Zeitwort' ist, d. h. daß die Zeitbestimmung in der Regel am Verbum, sei es durch dessen Flexionsformen, sei es adverbial zur Geltung kommt, erzeugt freilich einigermaßen den Schein, als gehörte diese Zeitbestimmung zum Objektiv. Gibt man sich aber nur erst die Mühe, den Objektivgedanken recht deutlich auszudenken, dann stellt sich, wie mir scheint, auch die deutliche Evidenz dafür ein, daß Zeitdaten durchaus Objekt- und nicht Objektivcharakter haben und so ihrer Natur nach dem Objektiv gar nicht zugesprochen werden können." —

Entgegen dem, was Meinong hier über 'Zeitwort' sagt, lehrt Stöhn in seiner Logik (1911) und wieder in der Psychologie (1917), daß z. B. in dem Gedanken 'Der Vogel auf dem Baume wird singen' der Gedanke des Futurum ebensogut wie mit dem Singen auch mit dem Baum und dem Vogel verbunden werden könnte; wonach es nur eine Art sprachlicher Zufall wäre, wenn das Futur- $\sigma$  statt mit dem Stamme  $u\delta$  nicht ebensogut mit  $\delta \varrho \nu \iota \vartheta$  oder mit  $\delta \varepsilon \nu \delta \varrho$  verbunden wird. Solcher Ansicht gegenüber (vgl. hiezu meine L² 228) wäre es doppelt erwünscht, wenn Kampe seine Theorie der 'Verbalgegenstände' (s. o. S. 61, Anm.) bald veröffentlichen und sie vielleicht auch der obigen Frage 'Was ist Leben (in allerallgemeinstem Sinne)?' dienstbar machen wollte.

Oder soll aller Gegenstandstheorie der Boden entzogen werden durch Sprachphilosophie, indem man auch Objekt und Objektiv nur sprachlich, nicht gegenständlich unterschieden sein läßt? — In einem Aufsatz über die Geschichte der Schrift (Deutsche Literaturzeitung 1919, Nr. 2, Sp. 28) lese ich: "Das Bild des Auges z. B. bedeutet nicht nur Auge, sondern auch sehen, das der Kohle auch schwarz." Also hier Auge ein Objekt, sehen ein Objektiv (nicht ebenso bei Kohle und schwarz). Es wäre sehr vorschnell, aus einem solchen doppeldeutigen primitiven Schriftzeichen schließen zu wollen, daß der Mensch jener Vorzeiten, wenn er gescheit genug war zum Erfinden von Schrift, zu dumm gewesen sei, um zwischen den zweierlei Gedanken, also vor allem den Gegenständen Auge und sehen, einen Unterschied zu machen. — Oder gar zu schließen, daß wir auch heute noch nicht philosophisch schärfer denken können oder dürfen, als die Erfinder der Hieroglyphen?

zur Psychologie.1 Will man aber, auf rein gegenständlichem Boden bleibend, an Stelle einer Definition wenigstens eine Charakteristik2 der beiden obersten Klassen von Gegenständen geben, so mag als solche immerhin jener Gesamteindruck dienen. nach dem sich im Vergleich zu einem Objektiv wie ,daß keine Unruhe war oder ist oder sein wird', der bloße Vorstellungsgegenstand ,Unruhe' gleichsam starr, bewegungslos, ,leblos' zeigt. Höre ich nur sagen "Unruhe", so werde ich sogleich fragen: Was ist's, was war's damit? War eine, ist eine zu befürchten? Es wire also gestattet, geradezu das Begriffspaar lebend und leblos (das uns auf unserem Grenzgebiet von Biologie und Philosophie augenblicklich ohnedies am nächsten liegt) zu einer wenigstens vorübergehenden und hoffentlich nicht allzu äußerlichen Charakteristik der lebensvolleren Objektive gegenüber den an und für sich lebensunfähigen Objekten wenigstens für den Augenblick zu dienen. (Einen unvermeidlich unvollkommenen Versuch, einem allgemeinsten Begriff von Leben' den schon sehr allgemeinen des Objektivs' dienstbar zu machen, verschiebe ich gegen Ende dieses Abschnittes, u. S. 65, um das übrige unabhängig zu erhalten von jenen noch sehr problematischen Beziehungen.)

Ehe wir aber jenem Gesamteindruck, der sich als solcher fürs erste mit bloßen Analogien behelfen mag, doch nachmals wesentlich strengere, dafür aber auch viel abstraktere Züge zur Charakteristik abzugewinnen versuchen, bietet sich ein Unterschied dar, dessen sich Meinong (1893 in der Abhandlung, Psychische Analyse', also damals noch in bewußt psychologischer, unbewußt freilich auch schon gegenstandstheoretischer Ab- und Hinsicht) bedient hatte zur Charakteristik der Urteile, bezw. Begehrungen gegenüber den Vorstellungen, bezw. Gefühlen. Nachdem er dort (Ges. Abh. I, 381 [448]) zuerst als Analogon aus dem physischen Gebiet eine raumzeitliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nämlich in dem Zeichen ω für Unabhängigkeit wie in unserem § 1 Ps ω Ggth.; d. h.: Von der Psychologie ist unabhängig das Gegenstandstheoretische. Also auch der Begriff des Objektivs von dem des Urteils. — Auch hierüber Näheres bei Μεινονα, Annahmen <sup>2</sup> S. 62; dazu meine Logik <sup>2</sup> § 41, S. 410.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über Definition, Distinktion und bloße Charakteristik vgl. L § 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ztschr. f. Psychol., Bd. VI, S. 448 f. Ges. Abh. Bd. I, S. 382.

Bewegung (,der "fliegende Pfeil" fliegt in keinem Punkte seiner Flugzeit, aber er ruht auch in keinem, genauer: ob er fliegt oder ruht, darüber gibt ein herausgegriffener Zeitpunkt gar keinen Aufschluß') herangezogen hatte, bestimmt er dann 'das psychische Analogon im Gegensatz von Aktivität und Passivität' so, daß als unverändert, richtungslos charakterisiert wird die Passivität, die Ruhe; dagegen: 'Wer tut, muß etwas tun; dieses etwas ist ein Zielpunkt, auf den das Tun gerichtet ist und mit dessen Erreichung es seinen natürlichen Abschluß findet'.

Für den so festgelegten Gegensatz des Richtungslosen und Gerichteten hat nun die Physik seit langem¹ die festen Begriffe und Termini skalar (z. B. Temperatur) und vektoriell (z. B. Geschwindigkeit); und es dürfte sich sehr empfehlen, aus jedem dieser beiden Begriffe denjenigen Kern herauszuschälen, der dann über den physikalischen oder sonst physischen Konkretisierungen ebenso steht, wie über den spezifisch psychologischen.

Die deskriptive Psychologie wird dem Beispiel der in ihren Begriffsbildungen so unvergleichlich weiter vorgedrungenen Physik nur dankbar sein können, wenn sie ihr durch ihre ähnlich zugeschärften Leitbegriffe, wie es die Skalar- und die Vektor-Größen in ihren physikalischen Determinationen sind, ein Werkzeug auch für alle <sup>2</sup> psycho-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Ps <sup>2</sup> § 7 ,Die psychischen Grundklassen' versuche ich einen Überblick über die meist stillschweigend und wie selbstverständlich gehandhabten Unterscheidungen (z. B. ,höher—nieder', ,aktiv—passiv' u. dgl.) zu geben und z. B. auch den von mir (1894) eingeführten Unterschied zwischen ,psychischen Arbeiten und Nichtarbeiten' der Psychologie, u. zw. schon der psychologischen Beschreibung dienstbar zu machen. — Man könnte sogar einteilen und dann wohl auch hienach definieren:

|            | Intellektuell | Emotional |
|------------|---------------|-----------|
| Skalar     | Vorstellung   | Gofühl    |
| Vektoriell | Urteil.       | Begehrung |

Doch mache ich in Ps<sup>2</sup> § 7 auf die Gefahren aufmerksam, die ein solches Einteilen (aus dem sich dann die Definitionen ergäben: ,Vorstellen = skalares, intellektuelles Phänomen' — ,Begehren = vektorielles,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z. B. gibt MAXWELL in Matter and Motion (deutsch von Fleischl, Vieweg) eine hübsche, elementar-mathematische Darstellung großer Teile der Mechanik nach Vektormethoden.

logische Analyse und Beschreibungen einhändigt. Dieses Werkzeug dann nicht zu mißbrauchen, indem man etwa ins Psychologische auch das spezifisch Physikalische mit herübernimmt, bleibt natürlich Sache jedes einzelnen deskriptiven Psychologen - vorher aber schon des Gegenstandstheoretikers. Und für diesen nun dürfte sich jener Gegensatz von Skalar und Vektoriell zwar wieder erkennen lassen in dem Gegensatz von Beschaffenheit und Vorgang (wie Cossmann mit dem gewöhnlichen Sprachgebrauch sagt; vgl. namentlich S. 39, vgl. o. S. 58-60). Aber diese beiden gegenständlichen Kategorien der Beschaffenheit (oder ,Koexistenz') einerseits, des Vorganges ("Sukzession") einschließlich "Tun" andrerseits, werden doch noch an logischer Klärung gewinnen, wenn man sich der sehr abstrakten Begriffselemente, wie sie die Wörter ,skalar' und ,vektoriell' terminologisch fixieren, einmal allgemein, d. h. auch für Psychologie durch Gegenstandstheorie ausdrücklich bemächtigt haben wird. Freilich geht dann eine solche Analyse jedenfalls schon tiefer, als die bloße Berufung auf "Koexistenz" und "Sukzession", mit der Cossmann auszulangen glaubt (übrigens ganz in Übereinstimmung mit der Betonung dieser Unterschiede in meiner Logik von 1890, § 25, S. 57 ff., für die wieder Meinones Relationstheorie von 1882 vorbildlich war).

Und wie steht es nun mit der inneren Zusammengehörigkeit des ganz allgemeinen Gegenstandspaares Objektiv—Objekt mit jenem "gleichsam Lebend" und "gleichsam Leblos", wofür wieder Urteil und Vorstellung (ebenso Begehrung und Gefühl) die psychologischen Typen sein mögen?

Natürlich werde ich mich hüten, hier das Problem , Leben' in seiner ganzen biologischen, geschweige in einer noch allgemeineren philosophischen Allgemeinheit auch nur anfassen, geschweige lösen zu Sollte ein Philosoph als solcher einem Biologen als solchem hierüber überhaupt etwas Brauchbares zu sagen haben, so könnte es innerhalb vorliegender Studien erst als ein letztes, also erst innerhalb der 'Restfragen', die wir uns auf Studien IV übriglassen, Platz finden. Aber auch ohne alle Anmaßung, selbst wesentlich Neues beizutragen zu dem seit dem Wiederaufkommen des "Vitalismus" von allen Seiten her, naturwissenschaftlichen (physiobiologischen) wie philosophischen, in Angriff genommenen Bemühungen, auch nur die konstitutiven Merkmale des Begriffes ,Leben', wenn nicht in Definitionen, so doch in haltbaren Charakteristiken zu sammeln, haben auch wir nicht nur das Recht, sondern geradezu die Pflicht, sobald als möglich einen Einfall, wie den der Beziehung zwischen Leben und Objektiv, vor allem Verdacht, ein bloß spielerischer zu sein, so gut als möglich zu schützen. Und schon deshalb werde sogleich hier (ohne noch den Studien IV

emotionales Phänomen' usf.) für das lebendige Erfassen der vier Grundklassen psychischer Phänomene in ihrer ganzen Eigenart nur allzuleicht mit sich führt.

vorzugreifen) an je einer Äußerung eines Naturphilosophen und eines Kulturphilosophen (wenn ich auch dieses Wort vorübergehend gebrauchen soll, vgl. o. S. 29, Anm. 1) aufgezeigt, wie sich Merkmale, die den für das Objektiv wesentlichen von verschiedenen Seiten her zum mindesten sich nähern, den Versuch einer Analyse des Lebensbegriffes schon im physischen Sinn auch dem Nicht-Naturforscher aufdrängen.

§ 20. ERICH BECHER , Naturphilosophie' S. 364 sagt: , Früher sprach man wohl von "lebendem Eiweiß" in der Ansicht, daß eine besondere Art von Eiweiß (oder mehrere Eiweißarten) im wesentlichen die lebende Substanz bilden. Indessen sind nichteiweißartige Körper. z. B. Kohlehydrate, für die lebende Substanz ebenso unentbehrlich wie Eiweißkörper. - Jedenfalls gibt auch die stoffliche, speziell etwa die chemische Beschaffenheit nicht die gewöhnlichen Unterscheidungssmerkmale des Lebendigen ab. Diese liegen im Stoffe sowenig wie in der Form 1 der Lebewesen; sie liegen in den Vorgängen, die wir am lebenden Körper, an seiner Substanz und an seiner Form, beobachten. Körper erscheint uns lebendig, wenn er atmet und Nahrung aufnimmt, wenn er auf Reize hin Bewegungen aus eigener Kraft ausführt, wenn er wächst und wenn er sich fortpflanzt (und dabei seine Natur vererbt). Solche Unterscheidungsmerkmale benutzen wir, wenn wir einen Körper daraufhin prüfen, ob er lebt oder nicht. Es handelt sich um Vorgänge oder, wenn man will, um Tätigkeiten, die vorübergehende oder dauernde Formänderungen oder Substanzänderungen darstellen: die Formänderungen bei der Muskelbewegung z. B. setzen chemische Änderungen in der Muskelsubstanz voraus, die freilich für gewöhnlich leicht wieder ausgeglichen werden.

Indem hier als Beispiel von ,Vorgängen' von vornherein ausschließlich physische (Atmen, Wachsen, Nahrungsaufnahme . .) angeführt werden, ist von vornherein auch nur die physische Seite des ,Lebens' gemeint; und daß Becher im übrigen dem Psychovitalismus zuneigt, nimmt offenbar nicht den geringsten Einfluß auf die vorstehende Beschreibung der in sich apsychischen, rein physischen Vorgänge als ,Vorgänge'. Vielmehr ist wesentlich hier nur ihre Abgrenzung gegen ,Stoff' und ,Form' der Lebewesen (wo offenbar hier das sonst vieldeutige ,Form' = Gestalt, u. zw. räumliche, ruhende Gestalt). —

Vergleichen wir nun hiemit die Gleichung "Leben = Gestalt", 2 die Chamberlain in seinem Kantbuch (im vorletzten Abschnitt "Platon"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Form heißt hier jäußere Gestalt; denn schon S. 362 hatte Becher hervorgehoben: "Wenn ein Organismus durch Absterben sich in ein totes Gebilde verwandelt, kann die äußere Form so gut wie unverändert fortbestehen; sie findet sich dann an einem unbelebten Körper. Die Formen mancher Lebewesen kommen auch in der toten Natur vor . . . Die äußere Form macht also ein Naturding nicht zu einem lebenden Wesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schiller gelangt im 15. seiner Briefe (1793/94) ,Über die ästhetische Erziehung des Menschen' zu einer Zuordnung von

mit dem "Exkurs über das Leben") als Erträgnis der ganzen weitausholenden Betrachtung aufstellt und einschärft, so mag hier mitgeteilt werden, daß, als ich jene Stellen vorlas, von einer in allen naturwissenschaftlichen und philosophischen Dingen völlig unvoreigenommenen Seite sogleich eingewendet wurde: Nicht Gestalt kann = ,Leben' sein, sondern höchstens Gestaltung.1 - Dies ist so zweifellos richtig und naheliegend, daß das Weglassen der Silbe ,ung' in obiger Gleichung sich nur erklären läßt aus dem Wunsche, eine kürzeste Formel für den Begriff ,Leben' zu geben. Und in der Tat kommt es Chamberlain ja vor allem an auf den Nachweis, daß nicht etwa schon die Leitbegriffe .Stoff und Kraft aus der allgemeinen Physik und Chemie ausreichen, um durch sie in was immer für einer Kombination den Begriff , Leben' auszuschöpfen, sowie auf die positiven Hinweise, daß eine vermeintlich amorphe ,lebende Substanz' (z. B. eines Infusoriums) schon für das Mikroskop überall ein wesentliches Gestaltetsein, unterscheidbare Organe und ihre verschieden verteilten Leistungen, aufweist.

Zwischen Gestalt und Gestaltung (= ,gestalten' als Infinitiv, nicht als Plural ,Gestalten') ist der Unterschied wieder kaum ein anderer,¹ als der zwischen Objekt und Objektiv. Aber über diese Selbstverständlichkeit für jedermann hinaus darf doch wohl auch noch die folgende in Erinnerung gebracht werden: Wir Psychologen haben es zum Glück wenigstens dahin gebracht, daß sich für die früher stark schwankenden Ausdrücke ,psychische Phänomene', ,Bewußtseinstatsachen' usw. nachgerade ganz allgemein der Ausdruck ,Erlebnis' in dem spezifisch psychologischen Sinn ,psychisches Erlebnis' festgelegt und eingebürgert hat. Und es wird sich weder sprach-

Leben Gestalt lebende Gestalt similicher Trieb Formtrieb Spieltrieb.

Letzteres in dem Satze: "Der Gegenstand des Spieltriebes, in einem allgemeinen Schema vorgestellt, wird also lebende Gestalt heißen können; ein Begriff, der allen ästhetischen Beschaffenheiten der Erscheinungen und mit einem Worte dem, was man in weitester Bedeutung Schönheit nennt, zur Bezeichnung dient." Wir werden erst in Studien IV2 "Restfragen der Gestaltungstheorie an die Ethik einschließlich Ästhetik" diesen Konstruktionen Schillers näher nachgehen, aber auch schon bis dahin in Schiller, Goethe, Herder künstlerische Vorläufer eines wissenschaftlich-philosophischen Leitbegriffes "lebende Gestalt" dankbar verehren. Vgl. u. S. 81, Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Freilich nur unter der Voraussetzung, daß man scharf achtet auf die fast immer zu Doppel- oder Mehrdeutigkeiten führende Silbe ,ung' (L² 35, Vorstellung' bald Vorstellungs-Akt, bald V.-Inhalt, bald V.-Gegenstand, bald zwei oder alle drei auf einmal. Ähnlich, Lösung' L² 35, 45.

lich noch sachlich etwas dagegen einwenden lassen, daß füglich Erlebnis doch auch Leben sei, nicht weniger fraglos als Stoffwechsel, Fortpflanzung u. dgl. m. Der physiologische (oder wie wir etwas pleonastisch sagen könnten: physiobiologische) Begriff des Lebens muß sich daher als der eine Speziesbegriff einen zweiten ihm beigeordneten gefallen lassen, nämlich daß neben allen physischen Lebensäußerungen an den psychobiologischen (was hier gar nichts zu tun hat mit Psychovitalismus(1) Begriff als seelisches Leben, Seelenleben gedacht und auch dieses als etwas Reales gelten gelassen werde. Und so ferne es heute jedem Psychologen schon als solchem liegt, von den Abhängigkeitsbeziehungen zwischen Psychologie und Physiologie sich etwa unabhängig machen zu wollen, sobald es irgend mehr gilt als eine abstraktiv-, deskriptive' Psychologie, so dürfen wir doch auch den Übergriffen einer sogenannten physiologischen Psychologie gegenüber wenigstens soviel festhalten, daß auch noch den rein psychischen Seiten von ,Vorgängen', wie Sehen, Hören, Aufmerken u. dgl. m. alles Typische des Lebens in nicht geringerem Maße zukommt, als was immer für physischen Lebensvorgängen.

Ja, es dürfte nicht eben doch nur wieder ein sprachlicher Zufall sein, daß wir zu einer über das noch unmittelbar phänomenal Gegebene möglichst wenig, d. h. gar nicht hinausgehenden Besprechung aller jener Arten psychischer Erlebnisse eben lauter Infinitive: sehen, hören, denken. in der kunstlosen Sprache vorfinden; wogegen in jedem "Ich denke"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allen Vitalismus scheint mir vorschnell mit Psychovitalismus identifiziert zu haben WIII S. 168: "Im Streite der Meinungen, inwieweit im Leben des Organismus neben den mechanischen Prozessen auch psychische tätig sind, regte sich der längst begrabene Vitalismus, um als Neovitalismus — im extremsten Falle — alle spezifischen Äußerungen des Lebens auf psychische Vorgänge zurückzuführen. Ich erinnere an Bunges bekannten Ausspruch, daß wohl die vom Winde bewegten Blätter einen mechanischen Prozeß uns vorführen, aber alle faktischen Lebenserscheinungen des Baumes und überhaupt der Organismen psychisch verursacht sind. Dementsprechend wäre auch die organische Entwicklung ganz und gar ein psychisches Problem. Über diese naturwissenschaftlich nicht zulässige Behauptung ist wohl kein Wort zu verlieren . . . Vielleicht noch weiter als die Neovitalisten der Bungeschen Richtung ist Driesch gegangen, welcher die ganze organische Formbildung metaphysich zu erklären versucht.' Es folgt dann die u. S. 92 mitgeteilte Stellungnahme Wiesners gegen Drieschs Entelechiebegriff. - Vgl. hiezu meine Gruppierung von viererlei denkbaren ,Vitalismen' o. S. 45.

das Pronomen (also Nomen im weiteren Sinne) in I. pers. sing. schon den bekannten Einwendungen von Hume, Lichtenberg, Mach ausgesetzt ist. Also allgemeiner:

§ 21. Wenn schon der bloße Infinitiv 'Donnern' ein Objektiv bedeutet,² dann ebenso (oder um so mehr?) jeder der Namen (z. B. Hören, Denken . .), die unsere Sprache uns zur Verfügung stellt zur Bezeichnung der unmittelbar phänomenalen Gegebenheiten unseres Seelenlebens. Nehmen wir überdies hinzu, daß schon das Wort 'Leben' noch allgemeiner ist, als nur 'psychisches Leben', so möchte es — und fast zage ich, das in solcher Allgemeinheit auszusprechen — sobald wir den Grad der Allgemeinheit der beiden Begriffe 'Leben' und 'Objektiv' gegeneinander abwägen, vielleicht gerade der lebendige Begriff 'Leben' sein, der auch dem (bis heute Manchen für eine volle Bemessung seiner Tragweite noch allzu ungewohnten) 'Objektiv' erst die ihm eigentümliche Charakteristik des 'Lebensvolleren' gegenüber dem vergleichsweise 'Leblosen' des Objektes verleiht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hiezu auch, daß Meinong ('Erfahrungsgrundlagen des Wissens', S. 26) es geradezu unmittelbar einleuchtend findet, daß die gegenstandstheoretische Korrelation von Eigenschaft und Substanz (z. B. 'grün — Grünes') sich nicht erstrecke z. B. auf 'denke—Denkendes'. Solange diese negative gegenstandstheoretische These unwiderlegt bleibt, wären hiemit allein schon alle apriorischen Thesen des Substanzialismus ganz auders als in seiner Bekämpfung durch Wundt, Paulsen u. A. (vgl. meine Ps¹ und Ps² § 17) widerlegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nur allzunahe legt das Beispiel ,Donnern' - ,Donner' (s. o. S. 61) den Einwand, daß ja bei einer Subsumption der Objektive unter das im weitesten Sinn Lebendige auch Donnern' ein Leben besagen würde; und von hier also nur ein Schritt zum Einwand, daß eben die ganze Bevorzugung von Cossmanns zweiter Reihe (o. S. 58) samt Meinongs Objektiv hinauslaufe auf eine bloße Äußerlichkeit, nämlich die sprachliche des Verbums gegenüber dem Nomen. Da ich meinerseits mich auf spezifisch Sprachliches sowenig einlassen müchte wie auf spezifisch Physiobiologisches, so überlasse ich es Sprachforschern einschließlich Sprachphilosophen Stellung zu nehmen zur radikalsten Auffassung; zu dieser zählt ja wohl Stöhrs Lehre vom "Vitalitätszeichen (des Lebewesens, der Belebtheit oder der Vitalität)', das ,offenbar mit dem Verbalstamm as in asmi, ich bin identisch' sei (Sтöhr, Psychologie S. 416 ff.). Dazu in Stöhrs Logik die Auffassung, daß es ohne die Wörter elval, öv keine Aristotelische Philosophie gegeben hätte. Dann natürlich auch nicht dasjenige große Stück der Meinongschen, die das Objektiv durch einen Gegenstand ,Sein', nicht durch das bloße Wort charakterisiert; vgl. meine L2 228 f.

Und befremdet diese Subsumption des Begriffes, Objektiv' unter den weitest gefaßten Begriff, Leben' oder wagt man wenigstens auf diesem (in seiner Gänze ja doch noch um so mehr ungewohnten) Gebiet des 'Gegenstandstheoretischen' nicht sogleich Stellung zu nehmen, ob (und vollends: warum) 'Leben' noch allgemeiner sei als 'Objektiv', ja, ob sie überhaupt etwas miteinander zu tun haben, so wird wenigstens auf seiten der psychischen Korrelate (Objekte durch Vorstellen mittelbar präsentiert,¹ Objektive nur durch Urteile zu erfassen) sogleich die Charakteristik des Urteilens als etwas Lebensvollerem im Vergleich zum bloßen Vorstellen (falls es überhaupt ein solches in realer Isolierung gibt) um so leichter Zustimmung finden.

Alles in allem aber brauchen wir nicht erst zu versichern, daß nach Anführung so verschiedener, miteinander bisher wohl noch nicht oft in Beziehung gesetzter Leitbegriffe: zeitlich punktuell—zeitlich streckenhaft; Passivität—Aktivität; skalar—vektoriell; Koexistenz—Sukzession; Beschaffenheit—Vorgang; Objekt—Objektiv; leblos—lebend nur zu leicht die Wahl wehtun kann, welchem aller dieser Begriffe der logische Primat zukommen mag. Stellt sich aber diese Frage eine analytische Psychologie in Arbeitsgemeinschaft mit einer ebenso eifrigen analytischen Gegenstandstheorie, so wird sich ja am besten während solcher lebensvollen Bemühungen innerhalb mehr als einer Wissenschaft der letzte logische Kern wohl früher oder später von selbst reinlich herausschälen.

Waren vorstehende Erwägungen so sehr allgemein gehalten, daß sie "philosophisch" in nicht eben ganz freundlichem Sinn Jedem klingen mußten, der sich von vornherein keinen Gewinn davon versprechen kann, das biologische Problem der Physiobiologie in Berührung zu bringen mit irgendwelchen ihr sonst so fernliegenden Ausblicken in Psychologie, Gegenstandstheorie und im Dienste beider auch wieder in etwas Sprachphilosophie, so ist es nun um so mehr an der Zeit, uns wieder durch den Naturforscher Wiesner erinnern zu lassen an die Bedürfnisse, die sich ihm aus dem Wort "Entwicklung" heraus aufgedrängt haben, zu diesem Wort den sachgemäßen Sinn, den o. S. 55 mitgeteilten strengen Begriff zu suchen. Indem wir durch die Gleichung Entwicklung — Gestaltung der gleichen Absicht, wenn auch von ganz verschiedenen Seiten her, einigermaßen gedient zu haben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Meinong, Emotionale Präsentation (s. o. S. 9) zeigt (S. 4, 118 u. a. — vgl. aber auch S. 55, 57; S. 38, 62), daß und warum Präsentiertwerden und Vorgestelltwerden nicht identifiziert werden darf.

hoffen, so werden sich die beiden folgenden Abschnitte VII und VIII wesentlich darauf zu beschränken haben, daß auch in Wieners Abgrenzung seines Begriffes "Echte Entwicklung" gegen "Pseudoentwicklung", gegen bloße "Entstehung" und gegen Spencers "Auflösung" (einschließlich Zerstörung!) etwas den Begriffen Gestalt und Gestaltung Verwandtes die Leitgedanken geliefert habe, wenn auch gerade diese zwei Wörter von Wiesner fast gar nicht zu den angestrebten Begriffserklärungen herangezogen, sondern nur sozusagen unwillkürlich ab und zu ausgesprochen wurden. Natürlich kommt es ja auch uns nicht auf das Wort, sondern auf den Begriff und letztlich auf die Sache der "Gestaltung" an.

## VII. Wiesners Begriff der "Entstehung".

§ 22. Wiesner hat in allen drei Schriften Wi, Wii, Wii und namentlich schon im Titel der dritten, letzten 'Erschaffung'² Entstehung' Entwicklung' den ihm als allein 'echt' erscheinenden Begriff der 'Entwicklung' besonders wirksam herauszuarbeiten versucht durch den Kontrast zu bloßer 'Entstehung'. Wenn wir uns also beschränken auf das natürliche Verhältnis nur der zwei Begriffe 'Entstehung' und 'Entwicklung' gilt es aber, ehe wir dieses Verhältnis selbst, u. zw. wie Wiesner den Begriff der 'Entstehung' im Dienste des der 'Entwicklung', ins Auge fassen, ersteren auf seine eigene Haltbarkeit, unabhängig von allen Gedanken über 'Entwicklung', zu prüfen.

In dieser Hinsicht nun sind von zuständiger naturwissenschaftlicher Seite Bedenken erhoben worden in einem Schreiben, das Prof. Wegscheider nach den "Naturwissenschaftlichen Bemerkungen" Wiesners ( $W_{\rm I}$ ) an diesen gerichtet und das hier wiederzugeben mir mein geehrter Herr Kollege gestattet hat:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. o. S. 3.

Wie schon o. S. 54 angedeutet wurde, scheinen mir alle wissenschaftlich bleiben oder werden wollenden Gedanken über "Erschaffung", "Kosmogonie" und auch noch die etwas spezielleren über "Urzeugung" u. dgl. immer höchstens an das Ende, gewiß aber nie an den Anfang einer "empirisch" bleiben wollenden Untersuchung und Darstellung zu gehören. Denn schon die ausschließlich empirische Methode, durch die wir die Metaphysik (im Unterschiede zur apriorischen "Gegenstandstheorie") charakterisiert haben (oben S. 22, 51 u. a.), fordert ja auch die regressive Methode, für die ich nun einmal (hoffentlich nicht nur als Didaktiker) eine starke Vorliebe zu haben nicht leugnen will.

Näheres an solchen methodologischen Vorbemerkungen erst in Studien IV4 (an der Spitze des allerletzten Abschnittes: "Restfragen der Gestaltungstheorie an die Metaphysik").

[An Hofr. WIESNER.]

Wien, 16. März 1916.

Hochgeehrter Herr Hofrat! Beim Lesen Ihrer Abhandlung über Entstehung und Entwicklung sind mir einige Bedenken aufgestoßen, bezüglich deren ich mir die Freiheit nehme, Sie davon in Kenntnis zu setzen. Als Chemiker kann ich nicht zugeben, daß die Bildung chemischer Individuen plötzlich erfolge. Die chemischen Reaktionen verlaufen mit allen möglichen Geschwindigkeiten, viele so rasch, daß ihre Geschwindigkeit nicht meßbar ist, andere aber äußerst langsam. Beispielsweise wird in einem Gemisch äquivalenter Mengen von Alkohol und Essigsäure 2/3 davon in Essigäther und Wasser umgewandelt; aber bei Zimmertemperatur geht das so langsam, daß viele Monate erforderlich sind. Auch Fällungen treten nicht immer sofort ein. Sind die Lösungen genügend verdünnt, so entstehen sie nur allmählich. wird in der analytischen Chemie bei einigen Fällungsreaktionen ausdrücklich vorgeschrieben, das Gemisch einige Zeit stehen zu lassen. Eine Entstehung in Ihrem Sinn ist nach meiner Meinung nur die Bildung einer neuen Phase (dieses Wort in dem Sinne genommen, wie es in der physikalischen Chemie gebraucht wird), und zwar gleichgültig, ob es sich um eine Aggregatzustandsänderung handelt (wie beim Kristallisieren einer Schmelze), oder um eine chemische Umwandlung (wie beim Entstehen eines Niederschlages beim Mischen zweier Lösungen, die ein unlösliches Salz geben können). Wo aber eine neue Phase entsteht, folgt der Bildung der ersten kleinen Menge der Phase (der Bildung des "Keimes") immer die Vergrößerung der Phase, also eine Entwicklung. Ich glaube nicht, daß es auf chemischem Gebiet etwas gibt, was Ihrem "gewöhnlichen Entstehen" entspricht. Das Vorliegen einer Entstehung kann man allerdings für die Bildung jeder einzelnen Molekel im Sinne der Atomtheorie annehmen. Aber man kann dann auch jede Entwicklung der Lebewesen als eine Summe von Entstehungen auffassen. Zu Einzelheiten möchte ich bemerken, daß LANDOLT bei weitem nicht der erste war, der chemische Reaktionsgeschwindigkeiten gemessen hat. Einschlägige Beobachtungen sind schon im 18. Jahrhundert gemacht worden. Inbesondere aber ist die berühmte Arbeit von Wilhelmy über die Inversion des Rohrzuckers zu nennen, der zuerst die Gesetze der chemischen Kinetik für diesen Einzelfall richtig formuliert hat. -Ferner habe ich Bedenken gegen die Art, wie Sie die Ionentheorie mit der Kristallisation in Zusammenhang bringen. Der Kristallisationsprozeß ist bei dissoziierbaren und nichtdissoziierbaren Stoffen nicht wesentlich verschieden. Auch die Lösungen der Elektrolyte enthalten nicht bloß Ionen, sondern auch undissoziierte Molekeln. Kristallisation kann eintreten, wenn die Konzentration der undissoziierten Molekeln einen bestimmten Betrag überschreitet. Tritt wirklich Kristallisation ein. so wird das chemische Gleichgewicht in der Lösung gestört und es muß behufs seiner Wiederherstellung ein Teil der Ionen zu zunächst gelöst bleibenden undissoziierten Molekeln zusammentreten; das ist erst die Folge der eingetretenen Kristallisation. - Indem ich der Hoffnung

Ausdruck gebe, daß diese Bemerkungen für Sie vielleicht von Interesse sein können, zeichne ich, hochverehrter Herr Hofrat, hochachtungsvoll als Ihr ergebener Wegscheider.

Herr Kollege Wegscheider hat mir auch Wiesners Antwort mitgeteilt; sie lautet:

19. März 1916.

Hochgeehrter Herr Kollege! Für Ihr ausführliches Schreiben vom 16. d. M. bin ich Ihnen sehr dankbar. Es ist für mich ja schon ehrend, daß Sie sich die Mühe nehmen, meine Arbeit über Entstehung und Entwicklung eingehend durchzugehen und es sind mir Ihre kritischen Bemerkungen sehr interessant u. z. Teil lehrreich, wenn ich sie auch nicht als durchaus zutreffend anerkennen kann. - Ich vermute, daß Sie meine Arbeit aus dem Sitzungsber. d. A. d. W. gelesen haben und nicht meine Abhandlung, welche in den Schriften der Philos. Ges. (Wien) erschienen ist. Letztere sende ich Ihnen: Ich versuche darin den Nachweis, daß es nicht berechtigt ist, alle Erscheinungsformen im Erkennbaren' auf Entwicklung zurückzuführen. Beide Schriften sind indeß bloße vorläufige Mitteilungen, welche auf mein baldigst erscheinendes Buch , Erschaffung, Entstehung, Entwicklung' aufmerksam machen sollen, erstere die Naturforscher, letztere die Philosophen. Da es sich also um vorläufige Mitteilungen handelt, in welchen vieles nur sehr abgekürzt wiedergegeben werden kann, so wäre die Kritik mehr am Platze, wenn man das Erscheinen des Buches abgewartet hätte. - Ich glaube, daß die Differenz in unseren Auffassungen zum Teil sich auf Mißverständnisse gründen, die durch die Kürze meiner Darstellung veranlaßt worden sind. — Ich habe mich über das "plötzlich" zu kurz ausgesprochen, so daß hiedurch ein Mißverständnis entstanden ist. Ich sagte übrigens ausdrücklich, daß ich unter plötzlich nicht ein zeitloses Entstehen begreife, und da ich speziell auf die bekannten LANDOLT schen Versuche reflektiert habe, so ist damit schon gesagt, daß ,plötzlich' von dem denkbaren, aber nicht existierenden "zeitlosen" sehr weit unterschieden sein kann, m. a. W., daß das gew. Entst. bei sehr verschiedenen Geschwindigkeiten sich vollziehen könne. Die Geschwindigkeit des gewöhnlichen Entstehens ist in der Regel eine sehr große, aber bei der Mannigfaltigkeit der Erscheinungsformen kann in einzelnen Fällen die Geschwindigkeit eine sehr geringe sein. Was aber für das gewöhnliche Entstehen zum wahren Charakteristikon wird, das ist das dem Entstehen unmittelbar folgende Beharren. So stellt sich das gew. Entst. bildlich als ein Sprung dar, welcher im Beharren sein plötzliches Ende findet. - Ihr Gedanke, jede Entwicklung als Summation von Entstehungen aufzufassen, ist schr naheliegend, aber wie ich weiter unten mit Rücksicht auf vitalistische Vorgänge (ich erinnere Sie da an die sehr bekannt gewordenen Ideen des physiologischen Chemikers Bunge) angeben werde, nicht zulässig. - In der organischen Entwicklung liegt manches Amechanische, das Bunge geradezu als psychisch bezeichnet. Aber ich betone, daß ich den Entwicklungsbegriff nicht auf das Inebende be-

schränke. Die Kristallbildung hebt mit der gew. Entst. an und setzt sich beim Wachstum in Entwicklung um. Diese Entwicklung ist nach meiner Ansicht eine potentiell unbegrenzte, d. h. sie schreitet so lange fort, als die Bedingungen der Kristallbildung gegeben sind. Oder gibt es eine andere Grenze für das Wachstum der Kristalle? Sollten Sie mich darüber belehren können, so wäre ich für eine Orientierung sehr dankbar. Ich halte es für eine wichtige Sache, zu klaren Begriffsbestimmungen im Gebiete der Biologie zu gelangen und nehme mir die größte Mühe, dazu etwas Brauchbares beizutragen und wenigstens rücksichtlich einiger besonders wichtiger Begriffe einen Anfang zu machen. Rationelle Begriffe sind ja für den Fortschritt jeder Wissenschaft erforderlich. Was herrscht aber da im Bereiche der Biologie für eine Verwirrung? In meiner kleinen Abhandlung über Entstehung und Entwicklung habe ich dies mit Bezug auf diese beiden Begriffe angedeutet. - Ich bilde mir ein, auf dem richtigen Wege zu sein, die Begriffe ,Entstehung' und ,Entwicklung' (in ihren typischen Formen) unzweideutig zu fassen und möchte in aller Kürze nur den Unterschied angeben, welcher zwischen den beiden Hauptbegriffen "Entstehung" und Entwicklung' besteht. Beide Prozesse verlaufen zeitlich, das "Entstehen" gewöhnlich rasch, das "Entwickeln' langsam. In dieser Beziehung aber gibt es nur graduelle Unterschiede. Aber das gewöhnliche Entstehen endet mit plötzlichem Beharren. Und dies ist das Unterscheidungsmerkmal gegenüber allen Formen der Entwicklung. Ist die Entwicklung potentiell unbegrenzt, so gibt es theoretisch überhaupt kein Beharren. Ist aber, wie bei der Entwicklung jedes Organs, die Entwicklung eine begrenzte, so folgt die Veränderung nach dem Prinzip der Großen Periode', d. h. die Veränderungen steigern sich immer mehr und mehr bis zu einem bestimmten Maximum, um dann wieder abzunehmen und schließlich bis auf den Wert Null zu sinken. Nunmehr ist der Zustand des Beharrens eingetreten. Aus diesem Gange der Veränderung bei der (begrenzten) Entwicklung ist zu ersehen, daß man diese Form der Entwicklung - und ein gleiches gilt für jede andere Form der Entwicklung nicht einfach als eine bloße Summation von Entstehungen auffassen darf. Solche Summationen gibt es ja, z. B. der Aufbau einer Düne durch den Wind, der sie auch wieder zerstören kann, das sind aber Scheinentwicklungen (Pseudoevolutionen, wie ich sie zuerst genannt habe, Driesch nennt sie Kumulationen) und keine wahren Entwicklungen (Evolutionen), welche aus inneren Gründen einen gesetzmäßigen Verlauf nehmen. - In Kürze läßt sich unsere Meinungsverschiedenheit kaum ausgleichen. Ich fürchte sehr, daß meine kurzen Bemerkungen Ihre von den meinen abweichenden Ansichten nicht zu beeinflussen vermögen werden. Ich bin indessen schon erfreut, daß Sie mein gewöhnliches Entstehen wenigstens für den idealen Grenzfall, nämlich für den molekularen Vorgang zugeben. Und so darf ich doch vielleicht auf eine spätere Verständigung hoffen, besonders, wenn Sie sich später noch die Mühe nehmen wollten, mein Buch zu lesen. Ich danke Ihnen, hochgeehrter Herr Kollege für das Interesse, welches Sie an meinen

Studien über Entstehung und Entwicklung nehmen und für die Belehrungen, die Sie mir in dieser Frage zuteil werden ließen. Mit hochachtungsvollem Gruße Ihr aufrichtig ergebener Kollege J. WIESNER.

Ehe ich Stellung nehme zu einigen Folgerungen, die Wegseneider und Wiesner aus den Verschiedenheiten ihrer naturwissenschaftlichen Ansichten und Begriffe ziehen, möchte ich bemerken, daß auch mir sogleich als eine rein physikalische Ungenauigkeit aufgefallen ist, wie Wiesner sich das "plötzlich" beim Gefrieren des Wassers denkt. Und da Wiesner großen Wert darauf legt, daß Kant dies als erstes Beispiel zum Begriff "Sprung" angeführt habe, der seither (in der Vries" Mutationstheorie und sonst) zu so großer Bedeutung in der Biologie gelangt ist, so mag eine kleine Berichtigung am Platze sein, nicht so sehr in physikalischer Hinsicht (denn es handelt sich hier nur um seit Kants Zeiten längst Besser- und Allbekanntes), als wieder zur methodologischen Frage, ob hier der Philosoph Kant als Philosoph oder nur als vorausschauender Liebhaber der Naturwissenschaften gesprochen habe.

Zu Kants Zeiten sprach man immer nur von "Wärme", ohne die Begriffe von Wärmegrad und Wärmemenge klar auseinander zu halten.¹ Seitdem das geschehen ist, wissen wir aber, daß die Menge Eises, die sich aus flüssigem Wasser von 0°C bildet, direkt proportional ist der Wärmemenge, die dem Wasser ohne Veränderung seines Wärmegrades entzogen wird. Geschieht dieses Entziehen schnell, so schießen auch schnell Eisnadeln an. Aber da man in keinem Sinne "plötzlich" und vollends nicht zeitlos eine wie immer kleine, aber doch endliche Wärmemenge wegnehmen oder hinzugeben kann, so kann sich auch der "Sprung" beim Gefrieren (oder Schmelzen) nicht vollziehen als etwas, das andere als graduelle Unterschiede vom langsamsten zum schnellen, immer aber stetigen Übergehen aus dem einen in den andern Aggregatzustand aufwiese.

Dennoch läßt sich immerhin die 'Idee' (wenn auch nicht 'Erfahrung') eines 'Sprunges' in mehr oder weniger exaktem Sinn (als Präzisionsgegenstand<sup>2</sup>) besonders anschaulich darstellen durch ein parallel zur Ordinatenachse an- oder absteigendes Stück innerhalb der Kurve, die sonst die Änderung des Zustandes als Funktion der zugeführten Wärmemenge darstellt. Und so war auch dieses elementar-physikalische Beispiel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Mach, Wärmelehre 154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die allgemein gegenstandstheoretische Unterscheidung von Präzisions- und Approximationsgegenständen vgl. u. S. 103 f.

der wenigstens scheinbaren "Plötzlichkeit' beim Anschießen von Eisnadeln wegen der verhältnismäßigen Einfachheit aller in Betracht kommenden Erscheinungen und Begriffe besonders naheliegend, um dann an ihm auch die biologischen Begriffe vom "Sprung in der Entwicklung" zuerst logisch zu fixieren, ehe man sie empirisch verwertet zur Beschreibung sprunghafter morphologischer oder funktioneller Tatsachen.

Wir hätten also des weiteren die Molekular- und letztlich vielleicht die Elektronenphysik zu fragen, was "Entziehung von Wärmemenge" heißt, wenn wir sie verfolgen bis in das Entziehen von kinctischer Energie der einzelnen Moleküle und ihrer Teile (Atome oder Elektronen oder, falls auch diese nicht letzte "Quanten" sein sollten, noch kleinerer materieller Teile). — Denkt man hier (mit Boltzmann) an Unstetigkeiten sogar der räumlichen und zeitlichen Bestimmungsgrößen selbst, aus denen sich dann die Größen der Geschwindigkeiten und durch sie wieder die der kinetischen Energie begrifflich zusammensetzen, so dürfte wohl auch nicht einmal mehr in Gedanken die Plötzlichkeit oder der Sprung beim Gefrieren oder irgendeiner andern Phasenänderung als physikalisch verwirklichter Präzisionsgegenstand aufrecht zu erhalten sein. Dann aber auch nicht die volle begriffliche Schärfe eines Gegensatzes zwischen Entstehung und Mehr-als-Entstehung (ich sage hier noch nicht "Entwicklung").

§ 23. Bliebe also nur der Begriff des Beharrens, auf den Wiesner nach Wegscheders Einwurf die Unterscheidung von Nichtentwicklung gegenüber 'echter Entwicklung' zuspitzt. Aber auch dieses Beharren ist einerseits in der Natur ebensowenig exakt verwirklicht wie das Plötzlich im Sinne von Zeitlosigkeit: denn nicht nur Verwittern u. dgl., sondern, wenn man wieder bis zu molekularen Vorgüngen zurückgeht, beständige Umlagerung u. dgl., sind teils nach hinreichend langer Zeit direkt wahrzunehmen, teils erschließbar. Andrerseits aber ist ja 'Beharren' von vornherein ein noch näherer Analyse fähiger und bedürftiger Gattungsbegriff, indem er, der 'Trägheit' sonst nahestehend,¹ nicht nur bestimmte Veränderungen (z. B. Beschleunigung ohne äußere Kraft) negiert, sondern ein

Daß die zwei fast überall promiscue gebrauchten Ausdrücke Trägheit und Beharren, ebenso Trägheitsgesetz und Beharrungsgesetz, nur logisch äquivalent, nicht aber logisch identisch sind und daß es sich empfehle, sie auseinanderzuhalten, habe ich dargelegt in meinen "Studien zur gegenwärtigen Philosophie der Mechanik" (als Nachwort zu meiner Ausgabe der "Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft von Kant", Leipzig 1900 bei Pfeffer, jetzt bei Joh. Ambr. Barth, S. 117—119).

positives Widerstehen gegen die aufgenötigten Veränderungen besagt. Und so müßten wir, selbst wenn man ein exaktes Beharren' gegenüber den wirklichen kleinen und allmählichen Veränderungen aus ähnlichen Gründen und mit gleichem methodischem Recht fingiert, wie z. B. streng geradlinige gleichförmige Bewegungen einen Beharrungswiderstand leisten, der uns dann das Maß der mechanischen Masse abgibt, nun auch nach vollzogener "Entstehung" irgendwelche positive Phänomene angeben können, in denen sich das gleichsam Unverändertbleibenwollen z. B. des entstandenen CaSO, verrät. Aber niemand denkt an ein solches positives Beharren, sondern man müßte höchstens vom Trägsein des entstandenen Zusammengesetzten sprechen. Während aber hiemit immer noch etwas mehr oder weniger Bestimmtes negiert wäre, läßt sich dasjenige Negative, um das Wiesners bloße "Entstehung" weniger ist als seine echte Entwicklung', wieder am bestimmtesten bezeichnen durch einen Vergleich mit ,Gestaltung": Weil wir dem irgendwie entstandenen Niederschlag gar kein Anzeichen entnehmen, daß in ihm noch Gestaltungskräfte am Werke wären (indem der Niederschlag eben auch kein Bestreben zeigt, Kristallgestalten zu produzieren), macht er auf Wiesner den Eindruck eines begrifflich scharfen Minus gegenüber seiner vor allem durch innere Kräfte' charakterisierten echten Entwicklung'.

Auch daß Wiesner das Kristallisieren als echte Entwicklung gelten läßt (W<sub>III</sub> 176 ff.), ist ein Beweis e contrario, daß ihm das Gestalten als entscheidendstes Merkmal des Begriffes 'Entwickeln' vorschwebt. Wir gehen auf die Phänomene des Kristallisierens (zu denen, während ich das niederschreibe, die Rektoratsrede von Becke 1918 überaus dankenswerte Belehrungen bringt) erst in Studien IV ein, weil dort an dem, was wir über Kristallkeime wissen und nicht wissen, ein Maßstab für das Problem der Urzeugung und weiterhin für Wiesners Begriff der 'Urentstehung' und schließlich 'Erschaffung' zu gewinnen ist.

## VIII. Wiesner gegen Spencers zu weiten Begriff der "Entwicklung".

Ehe ich mich Wiesners Protest gegen Spencers Subsumption auch des Begriffes "Auflösung" (dissolution) einschließlich sogar der "Zerstörung" unter den der "Entwicklung" (evolution) anschließe, schicke ich voraus, daß, wo ich die Darstellungen wiedergebe, die Wiesner teils zustimmend, teils ablehnend von den Ansichten anderer Forscher gibt, ich nicht darauf eingehe, ob z. B. Spencer gegen die Darstellung seiner

für Wienner (und mich) anstößigen Ansicht dadurch sich verteidigen ließe, daß es Spencer nicht ganz so schlimm gemeint oder auch nur gesagt habe, wie Wienner meint und berichtet. Solches bleibe vielmehr einer künftigen Spencer-Philologie überlassen, falls sich etwas der Kant-Philologie Analoges schon entwickelt hätte oder künftig entwickeln sollte. Sondern ich behandle jedesmal das, was Wienner aus Spencer und ebenso was er aus Driesch, aus Kant oder sonst einem Naturforscher oder Philosophen oder Historiker (z. B. Lamprecht) anführt, sogleich wie eine These aus erster Hand; und jedesmal frage ich nur, ob sich die Sache so verhält, wie sie Wienner (und gleiches gilt auch für die von Oblzelt angeführten Schriften Dritter) seinen Lesern durch das Auge eines Vierten sehen läßt. Denn es kommt mir hier nur darauf an, das meinerseits anzuschauen und zu überdenken, worauf die Veranlasser dieser Studien (Wienner und Oblzelt) unsern Blick zu bejahender oder verneinender Stellungnahme gelenkt hatten.

§ 24. Zum konstitutiven Merkmal seines Begriffes 'Entwicklung' (evolution) macht Spencer — ein Wort: integration. Wiesner zeigt, wie ich glaube mit Recht, daß mit letzterem Worte kein deutlicher Begriff verbunden wird. Der Leser urteile selbst nach folgenden Stellen:

W 93 (nach Spencers , Grundlagen S. 104' zitiert - die gesperrten Stellen auch bei WIESNER gesperrt, die fetten von mir hervorgehoben): ,Entwicklung ist Integration des Stoffes und damit verbundene Zerstreuung der Bewegung, während welcher der Stoff aus einer unbestimmten, unzusammenhängenden Gleichartigkeit in bestimmte, zusammenhängende Ungleichartigkeit übergeht und während welcher die zurückgehaltene Bewegung eine entsprechende Umgestaltung erfährt.' - Wies-NER gibt als den vielleicht noch am verhältnismäßig deutlichst gefaßten Integrationsbegriff an (W 93): ,Die Weiterführung der v. Baerschen Formel, nach welcher die Fortentwicklung eines jeden Organismus von einer Gruppe von Erscheinungen zu einer andern in der Weise vor sich geht, daß schließlich alle zusammen als Teile eines zusammengehörigen Ganzen zu begreifen sind, stellt den Integrationsprozeß dar. Gleichzeitig mit der wachsenden Integration geht eine zunehmende Heterogenität vor sich. - WIESNER (W 96) entgegnet: , Nicht ursprünglich getrennte Tätigkeit und auch nicht ursprünglich getrennte materielle Teile haben sich nachträglich miteinander verbunden, sondern aus ursprünglicher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W 88 gibt an, warum die zwei Genannten (neben Baer und Kant) von Wiesner weitaus am häufigsten angeführt werden: es seien ,im Grunde nur zwei Forscher zn nennen, die sich eingehend mit diesem wichtigen Gegenstande [dem Begriff der Entwicklung] beschäftigt haben: H. Spencer.. und H. Driesch. Dieser habe auf jenen ,leider gar keine Rücksicht genommen.

Anlage unter dem Zwange der individuellen Gestaltung, welche bei jeder wahren Entwicklung aufrecht erhalten bleibt, erfolgt die Vereinheitlichung (Integration) im morphologischen Aufbau und in den funktionellen Beziehungen der Vegetationsorgane der jungen Pflanzen. W schließt (S. 99): "Die Aussage, daß die Entwicklung eines Organismus stets vom Homogenen zum Heterogenen fortschreite, kann somit nicht als streng und allgemeingeltend aufgefaßt werden.

Daß hier Wiesner selbst das Wort ,Gestaltung' gebraucht, sei uns nur Anlaß zur Frage: ob an die Bestimmtheit dieses Begriffes der Kern des Spencerschen bestimmte zusammenhängende Ungleichartigkeit' heranreiche? Wenn auch ich den Eindruck habe, daß Spencers Streben nach größter Allgemeinheit nur zur Verschwommenheit oder Verblasenheit seiner Begriffe und Wörter geführt habe, so dürfte sich das am bestimmtesten bestätigen in Wiesners (W 108) ,zweitem Einwand' gegen Spencers Lehre, daß alles Werden Entwicklung' sei, nämlich im Verhältnis der Evolution zur Dissolution'. Wiesner braucht da nur zu erinnern an den Unterschied vom Wachsen der Pflanzen und ihrer Verwesung (W110): "Dieser Prozeß der Verwesung ist nicht mehr ein Prozeß des Aufbaues wie die Entwicklung, es ist der Prozeß der Zerstörung und muß deshalb dem Entwicklungsprozeß als etwas Gegensätzliches gegenübergestellt werden.

Hier wäre nur statt 'Zerstörung' genauer zu sagen 'Zerfall' (oder noch etwas unvorgreiflicher: 'Verfall') als reiner Gegensatz zu 'Aufbau'. Allgemein gelten dürften folgende Klimax und Antiklimax:¹

Stillstand

Entwicklung Verfall

Entstehung Vergehen

[, Erschaffung'] [, Vernichtung'].

Die beiden Eckglieder habe ich hier in [] gesetzt, weil mit diesen beiden Wörtern solange keine klaren Begriffe sich verbinden lassen, als man nicht die beiden Erhaltungsprinzipien der Physik, das der Erhaltung des Stoffes und das der Erhaltung der Kraft, aus der

Obige auf- und absteigende Stufen werden erinnern an eine Darstellung des menschlichen Lebenslaufes, die man fast in jeder Wohn- und Wirtsstube unserer Alpenländer findet und wo zwischen dem Neugebornen und dem Hundertjährigen das fünfzigste Jahr als "Stillstand" auf oberster Stufe bezeichnet wird.

Welt des Seins und des Denkens ausgeschaltet hat. Innerhalb 'empirischer Realitäten' unternimmt das niemand mehr; ob es mit den Denkmitteln 'transzendentaler Idealität' von Grund aus anders sich darstelle, werde erst in Studien IV₄ erwogen. — Dagegen brauchen wir weder die Empirie noch die Realität zu verlassen, um folgende Verwischungen der Begriffe Entwicklung und Zerstörung hintanzuhalten:

Nicht erst der Begriff der Zerstörung, sondern schon der sehr viel weniger weitgehende der Störung bekommt klaren Inhalt durch das Maß von Negation, das beide Begriffe dem positiven der "Entwicklung = Gestaltung" entgegenstellen. Angenommen, es gabe nur Ein Individuum, an dem sich alle Merkmale von Wiesners , echter Entwicklung' vorfinden, also vor allem die Betätigung innerer Kräfte', dann gübe es keine Störung, geschweige Zerstörung, sondern, wenn jene Kräfte sich ausgelebt haben, einfach Stillstand ohne eigentliches Beharren' (s. o. S. 76) und dann Ver- oder Zerfall. Weil es aber in dieser Welt der Individuation eben mehr als Ein Individuum gibt, kommen auch die sie gestaltenden Kräfte einander in die Quere. Wir werden von diesem nur allzu naheliegenden Punkte aus vor allem auf den Gegensatz zwischen Freigestalten und Zwangsgestalten (s. o. S. 119) als den für alle Ästhetik und wohl auch für den größten und wichtigsten Teil jeder nicht bloß formalistischen Ethik in Studien IV, Blicke richten also in das Gebiet des "Superorganischen", wie es mit Spencen auch Wiesner nennt. Bleiben wir aber auch nur bei den allernächstliegenden Eindrücken und Erfahrungen, so sagt uns sehon der Anblick eines zertretenen Wurmes, daß, wenn wir auch diesen Übergang vom Lebenlassen zur Zerstörung, von Lebendig zu Tot, von Gestalt zu Un- und Mißgestalt noch "Entwicklung" nennen sollten, man eine solche Erweiterung des Begriffes Entwicklung, bis sie den der Zerstörung mit einschließt, ebenso gedanken- wie ruchlos nennen müßte - und daß also Wiesners Einspruch gegen Spencer logisch wie ethisch gleich sehr gerechtfertigt ist.

## IX. Ein psychologisch-biologisches ,Gestaltungsgesetz'.

§ 25. Nach allen diesen Vorbereitungen, die größtenteils anknüpften an Wiesners Erörterungen des Begriffes "Entwicklung", wage ich es, den Lesern dieser Akademieschrift einen Gedanken zur Prüfung zu unterbreiten, der mir 1896/7 während

der Niederschrift meiner Ps¹ gekommen war und den ich nun, wie schon eingangs¹ gesagt, in Ps² bezeichne als 'Gestaltungsgesetz'.¹ Weder damals noch jetzt wollte ich hiemit etwas vordem Unbekanntes aussprechen, sondern wäre schon ganz zufrieden, wenn man in ihm nur den genauen (und vielleicht neuen) Ausdruck für einen sehr bekannten und fast allgemein anerkannten Sachverhalt wiedererkennen wollte. Neu²

- 1 Vgl. o. S. 7 und u. S. 85.
- Einen monumentalen Vorgänger freilich, "Kants Kritik der Urteilskraft", hat jeder Versuch, die Phantasieproduktion und mit ihr Ästhetisches in Beziehung zu setzen zur organischen Produktion und hiemit Teleologie. Bekanntlich hat gerade jene Verbindung einer Lehre vom Schönen mit der vom Zweckmäßigen Goethe zuerst der Kantschen Philosophie genähert; und schon diese Achtung des biologischen Dichters für die Kr. d. U. ist ein Gegengewicht gegen Schopenhauers Tadel (gegen Schluß seiner "Kritik der Kantschen Philosophie"): "Die Form seines ganzen Buches" sei "aus dem Einfall entsprungen, im Begriff der Zweckmäßigkeit den Schlüssel zum Problem des Schönen zu finden. Der Einfall wird deduziert, was überall nicht schwer ist, wie wir aus den Nachfolgern Kants gelernt haben. So entsteht nun die barocke Vereinigung der Erkenntnis des Schönen mit der des Zweckmäßigen der natürlichen Körper, in ein Erkenntnisvermögen, Urteilskraft genannt, und die Abhandlung beider heterogenen Gegenstände in einem Buch".

Wie schon o. S. 75 bemerkt, beruft sich auf Kants Kritik der Urteilskraft Wiesner mit Vorliebe; und schon dies müßte auch uns wieder ein äußerer Anlaß sein, hier wenigstens auf die von Wiesner angezogenen Stellen Bezug zu nehmen; was in Studien III geschehen wird. In der Hauptsache aber, ob und inwieweit gerade die organische Zweckmäßigkeit ein Vorbild für alle ästhetischen Werte sein könne, kann ich hier - bis zu näherer Erörterung und Begründung in Studien III und IV - nur das Bekenntnis ablegen, daß dieser Gedanke auch mir nicht minder wertvoll scheint, als er schon Herder, Goethe, Schiller und ihrem psychologischen Gewährsmann Monitz gewesen war (worüber Lehrreiches in den wertvollen Anmerkungen von O. WALZEL zu Cottas Jubiläumsausgabe von Schillers Werken 1905, Bd. 11). Natürlich würde ein Verfolgen auch aller dieser Beziehungen in Form eines Um- und Ausarbeitens der von unseren Dichter-Klassikern gegebenen Anregungen in die Denk- und Darstellungsweise gegenwärtig exakter Asthetik und exakter Biologie auf Grund ebenso exakter Psychologia und Gegenstandstheorie den Raum dieser monographischen Studien I-IV weit überschreiten; einiges davon in Ps 2 (§ 69 Höhere ästhetische Gefühle). Ich kann und will mich hier also nur kurz bekennen zu lebhaftem Dank für die Bestätigung, die meine in der Ps von 1897 zuerst veröffentlichten, aber schon lange vorher entstandenen und gefestigten Überzeugungen von der natürlichen Zusammengehörigkeit des

wäre höchstens, daß nicht schon vorher so entschieden die Beziehung zwischen etwas Psychologischem, nämlich der Phantasieproduktion, und etwas Biologischem, der organischen Produktion, unter einen und denselben Gesichtspunkt gerückt worden sein dürfte. Um also wenigstens diese Analogisierung nicht unvorbereitet einzuführen, da sie dann allzuleicht bloß spielerisch erschiene, gebe ich zuerst aus der Handschrift von Ps² einige Sätze wieder, die in der Hauptsache nur unwesentlich über Ps¹ hinausgehen.

Nachdem im Anschluß an Oeizelt und Meinong dargestellt worden war, wie sehr die sogen. Vorstellungs-Assoziation und Reproduktion nach mehreren Richtungen unzureichend ist, die Tatsachen der produktiven Phantasie bis ins einzelne auch nur zu beschreiben, geschweige denn zu erklären (Ps 1 S. 203), sage ich in Ps 2:

"Wie alle derartigen Erklärungen von Phantasieerscheinungen aus dem Unterbewußten kaum weniger als die aus dem bloß Physiologischen, also Unbewußten, schon unter die Grenzen dessen hinabgehen, was der Psychologie als solcher selbst noch an Erklärungsmitteln aus ihren eigenen unmittelbaren Erfahrungen zugänglich ist. bieten sich nun aber weiterhin reiche Beiträge zur Beschreibung und sogar teilweise Ansätze zur Erklärung der Phantasievorgänge auch noch aus der Analogie dar, in der alles Phantasieleben zum organischen Leben steht. - Vielleicht richtet sich gegen sie vor allem das Bedenken, daß eine solche Analogie nur allzu nahe liege: ist es doch geradezu ein Gemeinplatz, vom organischen Aufbau eines Kunstwerkes, ja von der zeugenden Kraft des Künstlers und ähnlichem zu sprechen. Wer aber, indem er solche Aussprüche wiederholt und sich zu eigen macht, sich sagen zu dürfen glaubt, daß solche Übertragungen aus der Biologie in die Psychologie nicht immer nur phrasenhaft und spielerisch sein müssen, sondern eben wenigstens mehr oder weniger weit reichende und also doch auch wohl irgendwie sachlich begründete Analogien besagen, steht hiemit schon vor einer viel umfassenderen Doppelfrage:

Was heißt hier "organisches Leben", d. h. welcher Merkmale aus dem allgemeinsten Begriff des Lebens bedarf es, damit einerseits diese physisch-biologischen, andrerseits die psychologischen Tatsachen und Gesetze des Phantasielebens einander beschreibend und erklärend zu durchleuchten vermögen? Wir werden als das für unsere gegenwärtigen Zwecke wesentlichste Merkmal das folgende herausgreifen und fest-

Natur- und Kunstschönen mit den Wundern organischer Bildungen für mich erst nachträglich gefunden hat in der Ästhetik unserer Klassiker.

1 Vgl. o. S. 7, Anm. 2.

2 Vgl. ebenda o. S. 7, Ann. 2.

halten, da es uns den organischen wie den Phantasiegestalten wesentlich gemeinsam zu sein scheint:

Wer¹ unter dem Eindruck der noch ungelösten Rätsel des organischen Lebens etwa einem pflanzlichen Gebilde sinnend gegenübersteht, sei es einem noch so unscheinbaren Teil einer unscheinbaren Pflanze, sei es einem einzelnen Blatt, einem Baum, die uns durch die Fülle ihrer Entwicklung, durch den in ihrer ganzen Erscheinung sich kundgebenden einheitlichen 'Stil' einen bedeutenden ästhetischen Eindruck hervorbringen, der wird sich sagen dürfen und müssen, daß es ein Prinzip organischer Bildungen gebe, dessen Enderfolg darin besteht, daß die jeweilig vorhandenen Teile eines sich entwickelnden Organismus aus sich nur solches produzieren. was zu dem jeweilig Vorhandenen in harmonischen, stilgemäßen, kurz: organischen Verhältnissen steht.

Um nun durch diese Auffassung organischer Bildungen dasjenige, was an den Betätigungen produktiver Phantasie geheimnisvoll geblieben ist, zu erklären (soweit eine Analogie überhaupt Erklärung heißen darf), suchen wir uns hineinzudenken in den Vorgang, durch welchen etwa ein Genie wie Mozart, nachdem ihm die ersten Takte einer Melodie eingefallen sind, die nüchstfolgenden sich dazufinden 2 mag. Wir, die wir nachmals alle Glieder der Melodie melodisch, harmonisch, rhythmisch aufs innigste zueinander und zum Ganzen passend finden, dürfen bei aller Unbegreiflichkeit des Vorganges wenigstens soviel sagen: Jenen ersten Tönen mag eine Triebkraft solcher Art zukommen, daß nur ganz bestimmte weitere Töne an jene ersteren sich anschließen und von ihnen als Weiterbildung festgehalten werden (also ebenso, wie der fruchttragende Zweig nur einerlei Frucht an sich ausreifen läßt). Allgemeiner: Wenn nicht alle, so enthalten doch diejenigen Vorstellungen produktiver Phantasie, welche nachmals Grundlage positiver ästhetischer Gefühle für uns werden können, außer ihrer assoziativen Kraft auch noch solche innere Bildungsprinzipien, daß die sich anschließenden weiteren Vorstellungselemente zu den vorhandenen in "organischer" Beziehung stehen."

Es folgte dann eine (angebliche) Äußerung Mozarts <sup>3</sup> über sein musikalisches Produzieren, an die ich schon damals (1897) folgende theoretische Betrachtungen knüpfte:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von hier ab wesentlich unverändert aus Ps <sup>1</sup> (1897) S. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich freue mich jetzt, schon damals gesagt zu haben "dazufinden", nicht: "dazu erfinden". Denn es war eine Vorwegnahme meines Satzes von 1911 "Melodien werden entdeckt, nicht erfunden", den ich dann, nachdem ihm Meinong mündlich lebhaft zugestimmt hatte (weil er eben ein besonderer Fall zu einem Leitgedanken seiner allgemeinen Gegenstandstheorie ist), veröffentlicht habe in "Gestalt und Beziehung" (s. o. S. 5). Aussprüche von Künstlern (so Buson, Rodin), denen die wesensgleiche Einsicht aufgegangen sein muß, führe ich an in Ps <sup>2</sup> § 30.
<sup>3</sup> Auf meine Bitte wird sich Dr. Robert Lach über jenen (angeblichen) Mozart-Brief äußern in Studien II "Tongestalten und lebende Gestalten".

"Mehreres ist es, was sich aus dieser naiven Schilderung die wissenschaftliche Psychologie aneignen kann: Zunächst die Bestätigung, daß der Künstler beim ersten Auftauchen seiner schönen Vorstellungen ihnen als etwas nicht nach bekannten Gesetzen zu Erklärendem gegenübersteht; denn namentlich die Assoziationsgesetze sind in concreto Jedem insoweit bekannt, daß, wenn etwas von ihrem Walten zu merken gewesen wäre, sie im Tondichter das Gefühl des Geheimnisvollen im Auftauchen seiner eigenen Eingebungen überhaupt nicht hätten aufkommen lassen. - Ferner, daß sich dem Tondichter als Analogon zur Eigenart seiner Musik die eines organischen Gebildes, nämlich seiner Nase aufgedrängt hat und weiterhin überhaupt, das Aussehen menschlicher Individualitäten. - Endlich aber legt uns die Stelle vom Überschauen mit einem Blick . . . wie gleich alles zusammen' die Anwendung noch eines weiteren psychologischen Begriffes nahe, die sich ' uns in der Lehre von den ästhetischen Vorstellungen (§ 68) als für alles Ästhetische grundlegend erweisen wird: des Begriffes der Gestaltqualitäten oder fundierten Inhalte (§ 30, S. 152 ff.). Nicht als Vorstellungselemente, deren eines das andere nach Assoziationsgesetzen ins Bewußtsein zieht, wobei die vorausgegangenen auch sofort könnten vergessen werden, sondern als Vorstellungsganze stehen die auseinander hervorgegangenen Vorstellungsteile vor der Seele des Künstlers. - Vielleicht enthüllt sich uns in dieser Auslegung von an sich so wohlbekannten Tatsachen noch folgendes theoretische Gesetz für das Walten der produktiven Phantasie:

Vorstellungselemente a produzieren solche weitere Elemente b, daß nachmals a und b als fundierende Inhalte einen fundierten Inhalt zu begründen vermögen, welcher mit den fundierenden zusammen ein Ganzes gibt. Der Vorgang wäre hier ähnlich zu denken, wie wenn eine Vorstellung A dadurch, daß sie sich zu einem Relationsgliede einer Relation  $A \ partial B$  eignet, eben dieses B indirekt vorzustellen gestattet. Neben dieser Ähnlichkeit bildet aber dann für den Fall der Fundierung einen wesentlichen Unterschied die Forderung, daß während B auf Grund des A und des p zunächst nur unanschaulich vorgestellt war, p anschaulich vorgestellt sein muß, indem sonst das aus p und dem fundierten Inhalt zusammengesetzte Ganze selbst nicht anschaulich vorgestellt sein könnte, wie es ja den Vorstellungen der produktiven Phantasie wesentlich ist."

In Ps<sup>2</sup> nenne ich das nun kurz 'Produktionsgesetz'. Es läßt sich noch etwas verallgemeinern, indem a und b nicht nur Vorstellungselemente sein müssen; denn es kann ja um so mehr schon ein in sich gestalteter, also komplexer Gegenstand A, u. zw. ein empfundener oder selbst wieder phantasierter, z. B. der Anfangstakt einer Melodie (ja ein größerer Abschnitt eines Symphonicsatzes oder selbst ein ganzer Satz, dem sich die weiteren Sätze zu ihm 'passend' anschließen sollen) zur

Produktion weiterer Vorstellungsgegenstände B so anregen, daß nachmals A und B Fundamente einer höheren Gestalt  $\Gamma$  werden. Allgemein ergibt sich dann folgende Fassung für ein

§ 26. Gestaltungsgesetz: Durch Gegenstände A von bestimmten Eigenschaften  $a_1$   $a_2$   $a_3$  ... wird auf Grund einer vorgegebenen\* Gestalt I (mit den Eigenschaften  $\gamma_1$   $\gamma_2$   $\gamma_3$  ...) ein anderer Gegenstand B mit den Eigenschaften  $b_1$   $b_2$   $b_3$  ... (mehr oder weniger eindeutig) so bestimmt, daß A und B für I fundierend werden (genauer: ,sind', im zeitlosen Sinne).

In dieser Form ist das Gesetz ein rein gegenständliches. Ihm entspricht als psychologisches eines, das wir geradezu bezeichnen dürfen als das

Gestaltungsgesetz der (Phantasie-) Vorstellungsproduktion: Im Phantasiebegabten schließen sich an ein Vorstellungselement a oder an anschauliche Vorstellungskomplexe  $a_1$   $a_2$  ... solche Elemente oder Komplexe  $b_1$   $b_2$  ..., daß die a und b (zusammen mit anderen, größtenteils noch unbekannten psychischen oder psychophysischen Teilbedingungen) ein anschaulich gestaltetes Vorstellungsganzes produzieren." —

Wir werden in einem Dritten Teil dieser 'Studien zum Gestaltungsgesetz' (Studien III) die Frage stellen (und sie unter Mitwirkung eines Tier- und eines Pflanzenphysiologen zu beantworten suchen): Läßt sich zu vorstehendem 'Gestaltungsgesetz der Vorstellungsproduktion', also der ganz psychologischen Spezialisierung des vorangestellten abstrakteren und insofern auch allgemeineren (generellen) 'Gestaltungsgesetzes kurzweg' eine physisch-biologische Spezialisierung in Parallele stellen? Wenn ja, so wäre es das

## "Gestaltungsgesetz der organischen Produktion".

Jenen Studien III aber will ich in Studien II eine noch viel speziellere und meinem eigenen Fachgebiet, der Psychologie, noch näher bleibende Untersuchung vorangehen lassen, indem ich wieder die Frage stelle (und sie unter Mitwirkung eines Musik-Theoretikers und Historikers zu beantworten suche): Ob die unzähligemal bemerkten und auch oft in mehr oder weniger wissenschaftlicher Form ausgesprochenen Analogien zwischen Tongestalten und lebenden Gestalten sich

rechtfertigen lassen nach den Maßstäben einer psychologisch-gegenstandstheoretisch möglichst exakten Theorie der "Gestaltqualitäten" (für die ja auch schon der Entdecker dieses Gebietes, Ehrenfels, doch wohl nicht ganz zufällig und willkürlich, sogleich gerade die Tongestalten als erstes, orientierendes Beispiel gewählt hatte). Unsrerseits werden wir in jenen Studien II, die eine vom Standpunkt strenger und ausschließlich physiologischer Biologie allerdings befremdlich aussehende Brücke zwischen biologischer Wissenschaft und Musikwissenschaft schlagen sollen, davon ausgehen, daß immerhin auch Wiesners Gewährsmann in rein biologischen Entwicklungs- und Zielstrebigkeits-Ideen, K. E. v. Baer, geradezu den ganzen Begriff des "Lebens" nicht besser zu erläutern wußte, als durch eine Analogie zur Musik.

Damit wir aber durch solche Analogien nicht etwa den grundsätzlichen Kern des vorstehenden, speziell psychologischen und dann um so mehr den des allgemein generellen Gestaltungsgesetzes vielleicht eher verdächtig machen als rein herausschälen helfen aus allen konkreten und allzu anschaulichen Zutaten, wollen wir sogleich jetzt, also noch ganz unabhängig von den künftigen Studien II und III, der obigen Formulierung des Gestaltgesetzes einige erläuternde Bemerkungen folgen lassen, die die Untersuchung sogar noch etwas tiefer ins rein Abstrakte, nämlich Relations- und Gestaltungstheoretische, also rein Philosophische hineinführen sollen, ehe wir es dann wieder herausführen in so heterogene spezifische Gebiete wie Musiktheorie und Physiobiologie.

§ 27. Vor allem fordert der im allgemeinen Gestaltungsgesetz gebrauchte Ausdruck ,vorgegebene \* Gestalt' die naheliegende Frage: ,Vorgegeben' durch wen oder was? Als Antwort liegt nahe die schon in der Fassung von 1897 kurz angedeutete Analogie zur Relation  $A \varrho B$ . Machen wir uns nun aber den seither immer deutlicher herausgearbeiteten Dualismus von Beziehung und Gestalt¹ und den sie beide umfassenden Begriff des Fundiertseins der Gestalt einerseits, der Beziehung andrerseits zunutze, so treten die Analogien und Unterschiede am schnellsten und schärfsten hervor in den Formeln:

$$A^R B = A^T B$$
.

Hier deutet das Höherstellen der Zeichen R für Relation (Beziehung und Verhältnis) und  $\Gamma$  für Gestalt an, daß beides 'Gegenstände höherer Ordnung' und daß beide durch A und B als die 'Gegenstände niederer ()rdnung' fundiert, also daß A

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. meine o. S. 5 angeführte Abhandlung 'Gestalt und Beziehung — Gestalt und Anschauung', wo hingewiesen wird auf Witaseks (und anderer Schüler Meinongs) Aufzählungen oberster Gegenstandsklassen, unter ihnen z. B. auch 'Beziehungsgegenständen' und dann 'Gestaltgegenständen'.

und B in dem einen wie dem andern Falle als Fundierende oder Fundamente zu denken sind.

Angenommen nun, daß hier alles Relationstheoretische geklärt und gesichert sei, vor allem also der Gedanke der "Fundierung" selbst (und daß z. B. jenes Höherstellen des R noch etwas mehr und deutlicheres bezeichne als das bloße "Zwischen" in der früheren Schreibung  $A \ \varrho \ B$ ), so kommt all dies auch der Gestalt- und Gestaltungstheorie zugute, indem es einerseits die Ähnlichkeiten hervortreten läßt, andrerseits aber auch auf die Unterschiede hinweist. Letztere nicht zu klein, aber auch nicht zu groß anzuschlagen, wird dann Sache weiterer Vergleichungen zwischen allgemeiner Relations- und allgemeiner Gestalt- und Gestaltungstheorie bleiben oder werden. Im folgenden hieraus nur das einstweilen Nötigste:

Aus der nun schon genau durchgearbeiteten (wenn auch natürlich wohl noch nicht abgeschlossenen) Theorie des 'indirekten Vorstellens' mittels 'Relationsübertragung'¹ entnehmen wir die umfassende Bedeutung, die diesen beiden psychologischen Vorgängen zukommt innerhalb unseres ganzen Denkens, vom gewöhnlichsten bis zum höchsten verfeinerten und gesteigerten; so namentlich in den vor stärksten Unanschaulichkeiten² nicht mehr zurückschreckenden Begriffsbildungen, z. B. Weierstraßsche Funktionen und zahlloser anderer, die alle Anschauung geradezu ausschließen und doch für alle höheren theoretischen Wissenschaften völlig unentbehrlich geworden sind. Bleiben wir also nur bei den allernächst liegenden Bei-

Die betreffenden Stellen aus Meinongs Relationstheorie (1882) sind wiedergegeben und ausführlich erörtert in L<sup>2</sup> § 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In L § 15, IV sind die anschaulichen Vorstellungen besprochen und verteidigt gegen die zur Zeit von L <sup>1</sup> (1890) noch fast ausnahmslose Leugnung des Unanschaulichen neben (nach) dem Anschaulichen; wogegen wir schon damals nicht sagten: ein rundes Viereck 'kann ich mir nicht vorstellen', sondern: kann ich mir 'nicht anschaulich vorstellen'. Seitdem sind die unanschaulichen Vorstellungen ein Lieblingsgegenstand zahlreicher Psychologen und Erkenntnistheoretiker, auch Erkenntnispraktiker geworden, z. B. des Mathematikers Felix Klein und des mathematischen Physikers Boltzmann, die in einer Besprechung der Philosophischen Gesellschaft 1906 allerlei unanschauliche Gegenstände mit Lebhaftigkeit verteidigten (vgl. Wissenschaftl. Beilage z. Jahresber. 1906 der Philos. Gesellsch. a. d. Univ. Wien; auch in S. A. 'Grenzfragen der Mathematik u. Philosophie', Vorträge von F. Klein u.A. Höfler (Barth, 1906).

spielen wie den von Meinong, daß schon die Angabe 'kastanienbraunes Haar' eine solche Relationsübertragung enthält (die Farbe des nicht gesehenen Haares gleich der der gesehenen Kastanie), so ist auch hier die benützte Relation 'Gleichheit' eine dem indirekt Vorgestellten 'vorgegebene', weil der so Vorstellende aus zahllosen vorausgegangenen Vergleichungen verschiedenartigster Gegenstandspaare eben längst das erlebt hat, was 'Gleich'-finden und Gleich-sein heißt.

Ist nun aber ebenso "vorgegeben" wie die Gleichheitsrelation auch die "Gestalt"? Denken wir nochmals (nur zu vorläufiger Veranschaulichung und ganz unverbindlich, d. h. einem strengen Nachprüfen in den Studien II und III nicht vorgreifend) an die Beispiele von der in der Phantasie des Künstlers aus einem ersten Einfall heraus sich fortsetzenden Melodie und von dem fruchttragenden Baum: die ein "Dazupassen" verbürgende Gestaltqualität, nämlich der durch das jeweilig vorhandene A und das erst zu produzierende B fundierte Zweitgegenstand  $\Gamma$ , soll ja von A auf das B erst hin- und hinaufführen!

Keine geringere Schwierigkeit ist also hiemit aufgerollt, als die aller Teleologie; dieses Wort so allgemein gefaßt, daß es weit hinausreicht über eine (etwa gar noch speziell anthropomorphisch gefaßte) Zwecktätigkeit (einschließlich Zweckwollung) oder auch nur "Zielstrebigkeit". Der Baum hat geblüht, die Befruchtung hat stattgefunden, und wie alljährlich wächst auf dem Kirschbaum die Kirsche, auf dem Apfelbaum der Apfel; auf dem Eichbaum das Eichen-, nicht das Lindenblatt.<sup>1</sup> — Heben wir dann aus dem vorliegenden Komplex von

Letzteres Beispiel ist entnommen der Rektoratsrede von Franz Exner, Universität Wien, 1908: "Über Gesetze in Naturwissenschaft und Humanistik". Hier (S. 77) sagt Exner zwar, "daß wir es niemals erleben werden, eine Eiche etwa Lindenblätter tragen zu sehen". Aber er hält es eben nur für sehr unwahrscheinlich, nicht für unmöglich.

Die Möglichkeit, daß, soweit es nur auf kinetische Gastheorie ankommt, zufällig ein Kirschbaum einmal Äpfel tragen könnte und umgekehrt, werden wir erst in Studien IV als eine der Restfragen zu behandeln und dort weiter zu fragen haben, ob hier etwas anderes vorliegt, als der bis zum Aufzeigen einer handgreiflichen Unwahrscheinlichkeit (oder Absurdität wie in jedem indirekten Beweise) gesteigerte Hiuweis, däß eben der zweite Hauptsatz der Thermodynamik nicht auch

Tatsachen (den wir nur darum nicht als einen Komplex von Wundern fühlen, weil wir sie eben — gewohnt sind) nur den einzigen Sachverhalt des Zueinanderpassens von Baum und Frucht heraus. (Das 'Passen' läßt sich gedanklich auseinanderlegen in eine phänomenale Komponente, die sich mir in einem ästhetischen Eindruck phänomenal, u. zw. emotional präsentiert, und eine metaphänomenale, daß es bestimmte 'Kräfte' gewesen sein müssen, die der Baum und das Keimplasma und jedes Stadium der werdenden Frucht neu hat aktualisieren müssen, bis die zum Baum passende Frucht auf ihm ausgereift war.) Angesichts solcher Phänomene erhebt sich in jedem dieser Stadien von neuem wiederum die teleologische Frage:

Wie konnte das noch nicht Daseiende (B) dazu mithelfen, daß nach erreichter Reife Baum (A) und Frucht (B) den Gestaltgegenstand  $(\Gamma)$  fundieren können?

Im Beispiel einer bloßen Relationsübertragung war die Gleichheit der Farbe von Kastanie und Haar vorgedacht vom Beschreiber, der sich dieser ihm wie dem Andern schon vorher "gegebenen", nämlich durch andere Gliederpaare bekannten Relationsvorstellung bediente, um in diesem Andern die Vorstellung der richtigen Haarfarbe zu bewirken. Müssen wir also auch einen "Vordenker" der Gestaltvorstellung annehmen, damit auch nur der Wortlaut unseres Gestaltgesetzes. u. zw. letztlich das Wort "vorgegebene\* Gestalt", überhaupt einen verständlichen Sinn habe? Dann läge ja in der sonstigen Unverständlichkeit dieses Gesetzes, zusammen mit der erfreulichen Tatsache, daß es ja doch in allem, was sich je gestaltet hat und noch immer nicht ins Chaos zurückgekehrt ist, fort und fort verwirklicht zeigt, schon ein ausreichender Beweis für () ELZELTS, Weltgeist'. 1 Wie man sieht, wären wir so durch einen kurzen, allzukurzen Schritt aus höchst abstrakter Gestalt- und Gestaltungstheorie in tiefste Metaphysik geraten; und schon

organische Gestaltungen ausreichend erkläre, auch nicht einmal beschreibe. — Einstweilen mag auch dieses Gegenüberstellen von organischer Produktion und Boltzmanns physikalischem Gesetz einer Tendenz zum Ungeordneten (vgl. L<sup>2</sup> § 78, S. 754 f.) nur wieder fühlbar (wenn auch noch nicht streng denkhar) machen, daß und inwiefern eben Gestalt mehr und etwas Besseres, 'Innerlicheres', ist als bloße Beziehung.

Vgl. o. S. 9.

dies würde es rechtfertigen, wenn wir jedes Überprüfen nicht nur der metaphysischen Folgen, sondern sehon der gestaltstheoretischen Voraussetzungen wieder ganz in die Studien IV, u. zw. als eine der letzten, allerletzten Restfragen verschieben.

§ 28. In anderer als der hier verwendeten möglichst trockenen gegenstandstheoretischen Sprache ließe sich übrigens die Größe und Bedeutsamkeit dieser aufgezeigten Schwierigkeit auch ausdrücken in der Sprache platonischer Ideenlehre.¹ Wollten und dürften wir

"Das ist ja der große und manchem vielleicht kühn scheinende Schritt von der psychischen Wirklichkeit hinein in das einer außerund überwirklichen Gegenständlichkeit, daß (wie allerdings erst Meinong als erster und bisher einziger gezeigt haben dürfte - vgl. sein Buch "Stellung der Gegenstandstheorie im System der Wissenschaften") eine daseinsfreie Betrachtung von was immer für Gegenständen als solchen nicht nur möglich, sondern aus zahlreichen Gründen auch geboten scheint. Gerade NATORP müßte hier eine willkommene Annäherung an seinen Platonismus erblicken. Freilich führt aber bei Meinong die Daseinsfreiheit nicht zu einer erkenntnistheoretischen Mystik, wie Natorr sie sogar zur Ausdeutung z. B. von Pestalozzis "Prinzip der Anschauung" (Soz. Päd. S. 136) für nötig hält. Oder ist es nicht eine starke Zumutung an was immer für ein modernes erkenntnistheoretisches Denken, wenn NATOR PESTALOZZIS Forderung, ,daß jeder Lehrsatz ihnen (den Lernenden) durch das Bewußtsein intuitiver, an Realverhältnisse angeketteter Erfahrung sich selber als wahr darstelle', zugunsten der "Wiedererkennungs'-Theorie Platons auslegt? Nämlich ib. S. 136: ,Wie könnten sie (die Sätze) das, wenn sie nicht im "Bewußtsein" im "Erkenntnisvermögen' des Lernenden selbst ursprünglich wurzelten, und darum von ihm gleichsam "wiedererkannt" würden, sobald sie in der Anschauungstatsache sich ihm konkret darstellen? Wer sich zu dem sacrificium intellectus unfähig fühlt, heute noch Platons Ideenlehre mit allen oder

Innere Beziehungen zwischen Ideenlehre und Gegenstandstheorie sind mir aufgefallen vor 1908 (woran freilich eine Art negativen Verdienstes Polemiken aus den Kreisen Franz Brentano gegen Meinong haben, die seine Ablehnung des "Psychologismus" als Rückfall in "Platonismus" bekämpfen). Da ich bisher auf diese Beziehungen hingewiesen habe nur im Zusatz 59 (S. 154—159) zu meinen "Drei Vorträgen zur Mittelschulreform" (Braumüller 1908) und da jenes Heftchen wohl kein Leser vorliegender Studien zur Hand hat, so gebe ich hier einiges aus jenem Zusammenhang wieder. Der Anlaß zu jener vorläufigen Mitteilung, die ich nun teils in den Studien IV, teils in meiner ETh auszuführen mir vorbehalte, war gegeben durch Natorps "Gesammelte Abhandlungen zur Sozialpädagogik, Erste Abteilung: Historisches" (1907). Nachdem ich Natorps und anderer Kantianer ablehnende oder doch zu stark einschränkende Haltung zur Psychologie nicht hatte teilen können, gelange ich auch zu Übereinstimmungen und sage dann:

annehmen, daß jene "vorgegebene Gestalt" wesentlich oder vornehmlich dasselbe sei, was Platon mit seinen Ideen wollte (oder nach des

auch nur einigen mystischen Zutaten zu einem theoretischen Lehrstück zu machen und wer gleichwohl die nicht nur dichterisch, sondern auch erkenntnistheoretisch unvergänglichen Elemente jener Lehre in dem Ganzen seiner philosophischen Überzeugungen nicht missen möchte, fühlt das dringende Bedürfnis einer Auseinandersetzung zwischen Gegenstandstheorie und Idealismus. Solange eine solche Klärung nicht voll geleistet ist (überaus dankenswerte Vorarbeiten dafür liegen bereit in NATORP, Platons Ideenlehre 1903), müssen wir von beiden Seiten guten Willen haben, uns an allerlei Unvollkommenheiten und Äußerlichkeiten nicht zu stoßen. Wir wollen z. B. unsererseits, obwohl uns "Gegenstandstheorie' der schärfere Ausdruck scheint, auch mit "Logik" als einem alten Namen für die neue Sache vorlieb nehmen. Nur darf dann Logik als alter Name für eine alte Sache, nämlich für die Lehre vom richtigen Denken, nicht zu kurz kommen . . . Als Probe meines guten Willens, die Verständigung zwischen uns sogar an Paradoxien, wie der eingangs erwähnten von dem Verhältnis von Physik und Mathematik, nicht scheitern zu lassen, wolle Natorp noch folgende Anregung gelten lassen: Wenn die mathematische Betrachtung als solche ,daseinsfrei' und deshalb nur in diesem Sinn a priori ist, was die physikalische beides gewiß nicht ist, so liegt ja hier wirklich eine Art Gegensatz vor. Aber doch nur eine Art, ein nicht größerer, als der zwischen theoretischer und experimenteller Physik. Ich habe das wahre Verhältnis wiederholt als ein "Unterfahren der Anschauung durch den Begriff" u. dgl. geschildert. Aber man kann dieses wahre Verhältnis sogar noch weiter verallgemeinern: Wenn allem Gegenstandstheoretischen die Daseinsfreiheit charakteristisch ist und dank ihrer die apriorische Selbstverständlichkeit, wogegen allem Empirischen ,ein Erdenrest zu tragen peinlich' anhaftet, so ist's vielleicht nicht zu viel gewagt, wenn man einmal zur Abwechslung das Wirkliche geradezu definiert als das ,Nicht-Gegenstandstheoretische'; wovon dann ein sehr spezieller Fall jene paradoxe Definition des Physikalischen als eines Nicht-Mathematischen wäre." -Schließlich sagte ich, daß "alle diese Paradoxa nur deshalb hier erwähnt seien, um den beiden Parteien, der Philosophie und der Naturwissenschaft, recht fühlbar zu machen, wie viel noch fehlt, um ein erwünschtes Zusammenarbeiten beider etwa, in "Gegenstandstheoretischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft' allererst möglich zu machen."

Letztere Worte wollen erinnern an Kants Titel "Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft". Ich hatte diese Schrift zu besorgen für die Berliner Akad. Ausgabe und weise dort in den sachlichen Erläuterungen (Bd. IV, S. 639) zu 470<sub>13</sub> darauf hin, wie der oft zitierte Satz, "daß in jeder besonderen Naturlehre nur so viel eigentliche Wissenschaft angetroffen werden könne, als darin Mathematik anzutreffen ist"... und die hierin liegende "Gleichsetzung von Mathematik und eigentlicher Wissenschaft" (d. h. rationale, nicht bloß empirische Erkenntnis)

Aristoteles und zahlloser anderer Ausleger wenigstens so oder mehr oder weniger ähnlich gewollt haben soll), dann hätte ja einfach die Idee I darüber gewacht und dafür gesorgt, daß sich aus dem 1 gerade das dazupassende B produziere. — Weil aber eine solche Berufung auf "Idee" heute womöglich noch weniger überzeugen würde als eine auf den "Weltgeist", so werden wir auch jedes Heranziehen (und soweit als nötig Weiterbilden) der Ideenlehre ebenfalls erst im Zusammenhang mit jenen Restfragen in Studien IV (u. zw. in ,IV, Restfragen an die Gegenstandstheorie einschließlich Ideenlehre') auch unsrerseits wagen. Wir werden uns dabei vorbehalten, nicht nur zu fragen: Was sind die Ideen bei Platon, sondern kurzweg: Was sind ,Ideen'? Und daß wenigstens etwas vom Namen und Begriff ,Idee' noch heute lebendig ist, verbürgt uns derjenige Sinn, in dem man noch heute für jedes höhere Kunstwerk eine Idee' fordert. - Hier aber, wo wir uns nicht einmal noch die bisherige Betrachtung irgendwie abhängig zu machen getrauten von der z.B. dem Naturforscher K.E.v. BAER noch oder schon selbstverständlich und überzeugend scheinenden Analogie zwischen den ,Ideen' eines Mozart und den ,lebenden Gestalten', dürfen wir einstweilen nichts anderes festhalten als die Einsicht, daß unser Gestaltungsgesetz einerseits nur der abstrakte Ausdruck für eine allenthalben und auf heterogenst scheinenden Gebieten bewährte Erfahrung ist (nicht etwa selbst nur eine ,Idee' im Gegensatz zu Erfahrung' nach Schillers berühmt gewordener Unterscheidung in seinem ersten großen Gespräch mit Goethe 1794); und daß andrerseits innerhalb gestalteter ,Ganzen' (Komplexe) eben diese Ganzheit (Komplexion), letztlich also das Gestaltetsein I, fundiert wird durch A und B. An welche bescheidene Einsicht sich dann sogleich wieder die sehr viel weniger bescheidene Frage knüpft: Welche reale Kräfte sind mit am Werk, damit sich ein gegebenes A auswachse zu einer ganzen Gestalt A P B? - Vermöchte diese oder etwa die ihr wesentlich gleichbedeutende Frage: Wie realisieren sich Ideen? 1

<sup>...</sup> ganz in der Richtung der modernsten Erweiterungen des Begriffes "Mathematik" weit über die einstige Zahlen- und Raumlehre hinaus bis zum Begriffe der "Gegenstandstheorie" liege."

Driesch (,Vitalismus', 1905 S. 20): Aristoteles hat in seinem Begriff der Entelechie das Band zwischen Idee und Wirklichkeit geschaffen, welches bei Plato fehlt, und eben diese Schöpfung brauchte die theoretische Naturforschung.' Ebenso S. 82: Bei Plato fehlte das Band zwischen Idee und Wirklichkeit, er kommt daher biologisch nicht eigentlich in Betracht, Aristoteles verknüpfte das bei seinem Lehrer Ungetrennte: sofort wird er biologisch bedeutsam, und zwar im Sinne eines Vitalismus.' — Nebenbei sei hier bemerkt, daß Wiesner nicht zu verstehen erklärt, was Driesch unter den Leitwörtern Entelechie' und "Ganzes' meint (S. 169): "Was Driesch unter Entelechie versteht, war mir zu enträtseln nicht möglich. Einmal identifiziert er Entelechie mit intensiver Mannigfaltigkeit, dann erklärte er sie wieder als beziehende

ein Sterblicher ganz allgemein und halbwegs überzeugend zu beantworten, so würden wir ihm sogar den Namen eines Naturphilosophen zubilligen, trotz unseres sonstigen "Es gibt keine Naturphilosophie" (vgl. o. V. S. 28 ff.).

§ 29. Um aber den Leser dieser Studien I nicht allzusehr nur auf künftiges in den Studien IV, u. a. auch über das ganze Problem der Teleologie, zu vertrösten und ihm dadurch auch das ganze Gestaltungsgesetz noch stärker problematisch erscheinen zu lassen, als schon für den Anfang nötig, knüpfe ich noch einige Ergänzungen an unsere bisherigen und Vorbereitungen auf unsere künftigen Untersuchungen an einige Bemerkungen zu Cossmann "Empirische Teleologie".¹

Nachdem Cossmanns Monographie (§§ 1-5, S. 3-32), die notwendigen Zusammenhänge im Sein und Werden der Dinge, der physischen wie der psychischen' ganz allgemein als den "Gegenstand der Erfahrungswissenschaften' bezeichnet und sich restlos bekannt hatte zur Allgültigkeit der Kausalität' (S. 20) - von dieser allerdings scharf unterscheidend und absehnend ,das Dogma von der Alleingültigkeit der Kausalität' - wendet sich die Untersuchung (S. 32) ,von diesem Kapitel der Wissenschaftsgeschichte zu einem Kapitel der Naturphilosophie, um durch eine Analyse der biologischen Erfahrung diese zu befragen, ob sie in der Kausalitätstheorie ohne Rest aufgehe'. Dieser biologische Teil des Buches beginnt mit § 6 ,Abgrenzung des biologischen Gebietes'. Hier wird vor allem darauf hingewiesen, ,daß auf die Frage "organisch oder anorganisch, lebend oder leblos" . . . bei den verschiedenen Völkern und zu verschiedenen Zeiten eine überall gleiche und durchaus scharfe Abgrenzung des biologischen Gebietes schon vorliege'. Also vorwissenschaftliche Einhelligkeit über den Gesamteindruck vom Wesen des Lebens; es gelte aber, die Merkmale zu finden, auf

Ordnung, er stellte sie ferner hin als eine Fähigkeit, den Betrag von Verteilungsverschiedenheit in ein System zu erhöhen. Dies würde nur auf eine energetische Fähigkeit der Entelechie hinweisen. Aber Driesch sagte ganz ausdrücklich, daß die Entelechie nicht energetisch ist, also nicht energetisch wirkt.' — Ferner W 117: "Was an den verschiedenen Stellen des genannten Werkes über das "Ganze", über "Ganzheit" und "Totalität" gesagt wird, habe ich genau überlegt, ohne aber daß es mir gelungen wäre, über den von ihm verwendeten Gesamtbegriff des Ganzen vollkommene Klarheit zu gewinnen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Elemente der empir. Teleologie, s. o. S. 58. Daß Cossmann von allem Anfang arbeitet mit dem auch mir richtig und grundlegend scheinenden Begriff der Notwendigkeit, erleichtert als gemeinsame Operationsbasis sehr die weitere Verständigung zwischen ihm und mir.

welche diese Abgrenzung basiert ist'. Aus den dann folgenden Antworten vor allem noch den Satz:

"Das Psychische kann uns die gesuchte Abgrenzung nicht liefern; denn erstens ist uns bekanntlich die Existenz seelischer Vorgänge nur bei uns selber völlig, bei vielen Organismen sehr wenig sicher; zweitens reicht nach der jetzt am weitesten verbreiteten Anschauungsweise das Gebiet des Organischen weiter als das des Beseelten; drittens endlich ist die Annahme psychischer Phänomene ja häufig selbst erst gegründet auf die Konstatierung von Lebenserscheinungen. Das Psychische also ist nicht das gesuchte Merkmal." — Ich teile diese Negation schon hier mit, weil ich sie auch meinerseits in der Hauptsache teile.<sup>1</sup>

Aber nicht in die verhältnismäßig schon spezielle Frage, welchen Anteil das psychische Leben, ja nicht einmal in die näherliegende (und ebenso spezielle), welchen Anteil das physische Leben an den teleologischen Phänomenen und ihren metaphänomenalen Hinterund Untergründen haben oder nicht haben mag, wollen wir hier Cossmann folgen. Sondern Methode und Inhalt seiner , Empirischen Teleologie' sollen fürs erste nur ein Beispiel geben, daß sich auch innerhalb des teleologischen Problems ein phänomenaler, rein beschreibender2 Teil ebensogut abgrenzen läßt gegen alles Metaphänomenale (bis hinauf zu einem "Weltgeist' oder einer Teleologie = Theologie), wie wir auch in der Psychologie die psychischen Phänomene als ihre unmittelbaren Gegenstände unterschieden haben von allen denkbaren metaphysischen und speziell metapsychischen, von denen dann wenigstens ein Teil (unser Beispiel waren nur die psychischen Dispositionen, S. 25, ein anderes wäre die "Seelensubstanz") zu den mittelbaren Gegenständen der Psychologie gezählt werden müssen oder müßten.

Als die ,biologische Formel' (§ 10, S. 51 ff.) schreibt Coss-MANN schließlich (S. 63):

$$M = f(A, S).$$

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. o. S. 45 die Anmerkung über ,Psychovitalismus'.

Es könnte scheinen, daß alle Teleologie erklären und nur erklären wolle. Aber nicht nur setzt sie ein bestimmtes Maß von "Beschreibung" natürlich ebenso voraus, wie alle "Erklärung" (L § 87), sondern auch innerhalb des jeder teleologischen Erklärung vorausgehenden Auffassens der phänomenalen Tatbestände gibt es etwas, das man sehr wohl nicht nur "empirische Teleologie", sondern geradezu beschreiben de Teleologie nennen könnte; nämlich z. B. das, was Cossmann mit seiner Dreigliedrigkeit meint, und was ich beim Zurückgehen vom Ziel auf die Richtung schematisch bezeichnen kann als Richtung AM =Richtung MS; welches Schema sich angesichts speziell biologischer Beispiele wie die von Cossmann angeführten wieder mannigfaltig konkretisiert. Jedenfalls ist von solcher beschreibenden Teleologie noch himmelweit bis zur Frage nach der Erklärung, welcher "Weltgeist" (Oelzelt) oder auch nur welche "immanente Teleologie" (R. Eisler) für ein solches Einhalten gleicher Richtungen vom Anfang durchs Mittel zum Ziel vorgesorgt habe.

Hier heißt M = Medium, A = Antezedens, S = Sukzedens. Die Formel bedeutet (S. 56), ein Naturgesetz, welches wir als teleologisches bezeichnen'... und welches ist: ,ein notwendiger Zusammenhang zwischen drei Zuständen'... Cossmann will dabei geradezu ,den Terminus "Teleologisch" für dreigliedrige notwendige Zusammenhänge gebrauchen, also für diejenige Klasse von Zusammenhängen, welcher die spezifisch biologischen Gesetzmäßigkeiten angehören. Die drei Glieder einer solchen Gesetzmäßigkeit bezeichnen wir als Teleologisches Antezedens, Medium und Sukzedens, oder auch als erstes, zweites und drittes Glied. — Wir definieren demgemäß organische Beschaffenheit, biologische Vorgänge als teleologische Beschaffenheit und teleologische Vorgänge'.

Was hier an Beispielen (an typischen Tatsachen', S. 42, § 9, nach Aussprüchen von Darwin, Pfeffer, Wilkens, Stahl, Engelmann und zahlreichen Anderen) beigebracht wird, hat gemeinsam, daß das S cin Ziel darstellt, auf das sich das M (,Struktur aller lebenden Wesen und Vorgänge an allen lebenden Wesen', S. 51) gleichsam zuspitzt (vgl. die Fig. 60, die ich u. S. 101 mit etwas andern Buchstabenbezeichnungen wiedergebe), nachdem dieses M selbst wieder durch die gegebenen A (sie scheinen häufig in zwei Faktoren zu zerfallen, einen inneren und einen äußeren') ,kausal zustande gekommen war'. -Indem ich im übrigen auf Cossmanns Beispiele und ihre Deutung verweise, es also ganz unseren Lesern überlasse, inwieweit sie sich durch Inhalt und Form von Cossmanns Eintreten für eine teleologische Biologie, d. h. von seiner Anwendung des Begriffes ,Ziel' auf alles ,Leben' überzeugt finden, entnehme ich jener verhältnismäßig konkreten und speziellen Anwendung nur den Anlaß, erneut Stellung zu nehmen zu folgender ganz abstrakten und allgemeinen These und Frage:

Der ganze Komplex von Fragen über das Verhältnis von causa efficiens und causa finalis und weiterhin über das Verhältnis von Physik und Biologie läuft aus in die letzte logische, genauer: relations- und gegenstandstheoretische Spitze:

Sollen wir, nachdem wir als Kern der Ursachbeziehung die  $\alpha$ -Rel. (Notwendigkeitsbeziehung) erkannt haben, dieser eine  $\tau$ -Rel., Zweckmäßigkeitsbeziehung, Zielrelation zugesellen (bei- oder unter- oder überordnen)?

Dies der Wortlaut in meiner L<sup>2</sup> (S. 366) zu Ende eines Zusatzes zu § 27 'Die Begriffe Ursache und Wirkung' und § 28 'Die Begriffe Kraft, Fähigkeit, Vermögen, Disposition'. — Auf eine Antwort oder auch nur die Andeutung einer solchen habe ich mich dort nicht eingelassen, denn sie lägen jedenfalls schon weit hinaus über das, was man von einer Logik als solcher erwarten und verlangen kann.¹ — Wenn ich nun im folgenden einiges Wenige zur Begrün-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Immerhin hatte ich gerade durch den ganzen Abschnitt B der Begriffslehre (§§ 23-28, aus den dort n\u00e4her dargelegten Gr\u00fcnden) mich aus-

dung meiner Ansicht sage, daß und warum es mir nicht nötig scheint, der  $\alpha$ -Rel. eine  $\tau$ -Rel. einfach zu koordinieren und hiemit entgegenzustellen, so beschränke ich mich fürs erste wieder ganz auf abstrakteste relationstheoretische Gesichtspunkte, wohl wissend, daß es sehr viel lebensvollere Anschauungen und Gedanken gewesen sind, die zu allen Kunstausdrücken der Philosophie, die die Silbe  $\tau e \lambda$  enthalten (also namentlich Entelechie und Teleologie) geführt haben. Aber da zu diesen Namen die Begriffe doch erst immer noch gesucht werden, so können beim Finden eben immerhin auch so trockene Zuspitzungen vielleicht irgendwie nützlich werden.

Alles in allem verneine ich obige Frage, ob die  $\tau$ -Rel., die Zielrelation, der  $\alpha$ -Rel. einfach beizuordnen sei. Denn längst ist ja eingesehen, daß von einer einfachen begrifflichen Beiordnung der causa finalis (gleichviel ob es eine gibt oder nicht) zur causa efficiens nicht die Rede sein könne. Muß doch

drücklich erhoben über ein mir unfruchtbar scheinendes einseitiges Verweilen bei bloßen 'Begriffsformen', die ja ihrerseits doch wieder nur gerechtfertigt sind, wenn sie sich an bestimmten allgemeinsten Begriffsinhalten (gegenständlichen 'Kategorien') bewährt haben. — Speziell auf den Kausalbegriff hatte in L§ 27 näher eingegangen werden müssen schon wegen der Beziehung zu den Kausalurteilen (§ 76), da diese wieder die mir wesentlich scheinende Stütze des größten Teiles aller Induktionsschlüsse (§§ 72—77) bilden. Das nun oben zur Frage einer τ-Rel. Angedeutete trage ich hier nach als eine Art Gegenstück zu jenem § 27, in dem den Kern der Kausalrelation die α-Rel. ausmacht.

Die Philosophische Gesellschaft an der Universität zu Wien hat am 24. Jänner und 28. Februar 1919 ihren Besprechungen über Kausalität und Finalität folgende Fragen und Thesen zugrunde gelegt:

- 1. Ist in der Kausalrelation ( $\alpha$ -Rel.) die Notwendigkeitsrelation ( $\alpha$ -Rel.) enthalten? Was ist Notwendigkeit?
- 2. Ist Macus Ersetzung des Ursachebegriffs durch den Funktionsbegriff zu verteidigen gegen den Einwand, daß jede Funktionsbeziehung umkehrbar, die Kausalbeziehung nicht umkehrbar ist? [Vgl. S. 37, Anm.]
- 3. Kausalbegriffe und Kausalurteile haben vor dem Konditionalismus namentlich voraus, daß dieser die Bedingungen isoliert, wogegen jene den Begriff der Urache als einheitlichen Komplex fassen. (Dr. med. ROEDER.)
- 4. Ist in der Zielrelation ( $\tau$ -Rel.) die Kausalrelation ( $\varkappa$ -Rel.) enthalten?
- 5. Inwieweit ist auch in jeder z-Relation die z-Relation enthalten? (Prof. Dr. K. C. Schneider.)
- 6. Sind die Begriffe des Zieles und der Zweckmäßigkeit denkbar ohne einen Zieler, einen Zweckwollenden? (Empirische, immanente Teleolgie.)

jedes "Mittel zum Zweck" diesen Zweck verwirklichen, indem das Mittel als Vorder-, der Zweck als Hinterglied einer  $\alpha$ -Rel. sich bewährt; widrigenfalls es beim "Versuch mit untauglichen Mitteln" bleibt. Wir können also geradezu sagen: Innerhalb jeder  $\tau$ -Rel. gibt es eine oder mehrere  $\alpha$ -Rel.

Hiemit ist also nur noch einmal gesagt, daß die z-Rel. keinen Anspruch darauf hat, unter die letzten, elementaren Relationen aufgenommen zu werden.

Als solche letzte Relationen führe ich in meiner Logik¹ nur die vier Gleichungs- und die vier Abhängigkeitsbeziehungen an. Ich möchte aber auch hier nicht unterlassen, daran zu erinnern, daß mir zwar diese zwei Gattungen, namentlich seitdem² mir ihre mannigfaltigen dualen Zuordnungen aufgefallen sind, eine solche auszeichnende Stellung innerhalb der ganzen (alles in allem wohl unendlichen) Mannigfaltigkeit von Relationen auch weiterhin zu verdienen scheinen, daß aber auch jedes Aufzeigen noch anderer, wenn auch vielleicht nicht so grundlegender Relationsgattungen³ natürlich immer dankenswert bliebe. Und auch einfache Nebenordnung der Abhängigkeits- zu den Gleichheitsrelationen will nicht behaupten, da ja die Abhängigkeitsrelationen selbst wieder abhängen von Gleichheitsrelationen, wie es Meinong (1882) von seiner damals als "Unverträglichkeitsrelationen' bezeichneten zweiten Hauptklasse aller Relationen bemerkt hatte.

Natürlich sind alle diese für eine reinliche Relationstheorie nicht gleichgültigen Abhängigkeits- und Unabhängigkeitsfragen nicht von Interesse für die irgendwie praktischen Absichten einer Theorie der Zielrelationen und vollends nicht für andere praktische Anwendungen innerhalb biologischer (und psychologischer) Einzeluntersuchungen.

Fassen wir aber dann im ausschließlich relationstheoretischen Interesse an der  $\tau$ -Rel. als solcher, d. h. an Beziehungen und Verhältnissen, zu deren Beschreibung und Anwendung die Wörter "Ziel", "Zweck" oder auch nur die Wörtehen "um zu" (jedes ut finale u. dgl.) auch einem nicht gedankenlosen Sprach-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L<sup>2</sup> § 25, S. 254, S. 271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es war das 1911 anläßlich der Abfassung meiner 'Propädeutischen Logik' (einer gekürzten und zum Teil neubearbeiteten Ausgabe meiner 'Grundlehren der Logik', Wien, Tempsky). Eingehend untersucht habe ich dann diese dualen Zuordnungen zwischen Gleichheits- und Abhängigkeitsbeziehungen und sie noch erweitert auf mehrere andere Gegenstandsklassen in meiner Akademieschrift 'Abhängigkeitsbeziehungen zwischen Abhängigkeitsbeziehungen', s. o. S. 12.

<sup>3</sup> L<sup>2</sup> 253.

gebrauch Bedürfnis sind, so scharf wie möglich die τ-Rel. für sich ins Auge und bekümmern uns dabei sogar sowenig als möglich um die in der τ-Rel. steckende α-Rel., so stellt sich als ein in und vor dem Zielbegriff jedenfalls unmittelbar vorausgesetzter, der Richtungsbegriff dar. Fliegt ein Geschoß in gerader oder krummer Bahn, so hat seine Bewegung in jedem Bahnpunkt eine Richtung: ob aber das Geschoß ein Ziel erreicht oder auch nur verfehlt, d. h. ob es überhaupt ein Ziel hatte oder hätte haben können, ist eine ganz andere Frage: von ihr ganz unabhängig ist die Tatsache der Richtung, des Gerichtetseins. Von "Ziel" dagegen könnte gar nicht geredet werden, wenn nicht noch vor seinem Erreichen ein durch dieses Ziel als dem Ende (Doppeldeutigkeit von τέλος, finis und Ende) der gerichteten Bewegung als ein zu den Gliedern der Richtungsrelation noch hinzukommendes "End'-Glied vorbestimmt - auch vorgedacht? - gewesen wäre.

Wem solche sehr abstrakt klingende Analysen unfruchtbar scheinen wollen, möge dieses Unbehagen messen an dem doch noch sehr viel größeren, das jede allzu anschauliche Verbindung der ganz abstrakten und allgemeinen Ziel- und auch schon Richtungsgedanken mit anthropomorphistischen Beschränkungen bedeuten und früher oder später fühlbar machen müßte. Das Bequemste ist es freilich, beim Worte ,Ziel' sogleich an ,Zweck', bei diesem an einen gewollten, vom Menschen gewollten Zweck, ferner an die durch die Erkenntnis dieses Zweckes herbeigeführten Gedanken an "Mittel", durch Notwendigkeitsbeziehungen (α-Rel.) als ,tauglich' verbürgte Mittel zu denken -- dafür aber auch die volle Unbefriedigung in den Kauf nehmen zu müssen, wenn immer wieder schon jedes solche Reden von Ziel und Teleologie (auch Entelechie) den Verdacht mit sich führt, man habe in die rein gedankliche Verkettung der dem Zielgedanken naheliegenden Erfahrungen auch mehr oder weniger unklare Vorstellungen von einem Zielenden mit aufgenommen. Sollte es nicht erwünscht sein, solchem Verdacht unwissenschaftlicher Metaphysik in Sachen aller empirischen und außerempirischen Teleologie dadurch zuvorzukommen, daß man schon vor aller konkreten Anwendung von Begriffen wie Ziel, Zielstrebigkeit. Zweck, Zweckmäßigkeit, Teleologie, Entelechie u. dgl. die ε-Rel. einer nunmehr bloß relationstheoretischen, u. zw. rein gegenstandstheoretischen Analyse unterzogen zu haben sich berufen darf?

Ist dann aber einmal die Richtungsrelation erkannt und anerkannt als ein konstitutives Merkmal innerhalb jedes Begriffes von Ziel,  $\tau$ .-Rel., so träte also die noch weiter zurückgehende Frage einer Analyse auch des Richtungsbegriffes an den Zieltheoretiker heran. Eine solche Analyse des Gegenstandes "Richtung" hoffe ich gegeben zu haben in dem Aufsatz "Zur Analyse der Vorstellungen von Abstand und Richtung"; 1 wobei ich heute nur dieses Hereinziehen von "Vorstellung" für einen psychologistischen Umweg halte, an Stelle dessen aber der gerade gegenstandstheoretische Weg leicht zu setzen ist. Nicht erst die Vorstellung der Verschiedenheitsrelation zweier Örter läßt sich psychologisch analysieren in eine Vorstellung von "Abstand", eine Vorstellung von "Richtung", sondern:

Das objektive Verschiedensein (zweier Relationsglieder, z. B. zweier Örter) besteht aus zwei Komponenten: dem Abstand als der umkehrbaren, und der Richtung als der nichtumkehrbaren Komponente jener Relation.

Nun wäre dieser abstrakte Richtungsbegriff durch weitere Analysen auch noch zu befreien von dem für die Verschiedenheitsrelation als solche ja ohnedies nicht wesentlichen Umstand, daß wir gerade von Raumörtern ausgegangen sind; wie denn ein viel allgemeinerer Richtungsbegriff 2 auch auf ganz anderen Gebieten als dem der Raumlehre längst heimisch ist. — Nach dieser Analyse hätten wir dann durch systematische Synthese dem Abstraktissimum "Richtung" wieder so lange und so vielseitig anderes, nämlich außer den zwei Raumpunkten A und B, "zwischen" denen die Richtungsrelation "von A zu B" führt, auch alle andersartigen Konkretisierungen anzufügen, daß wir an den Ergebnissen dieser Begriffssynthesen wieder alle anschaulichen (einschließlich der im physischen und psychischen Sinne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ztschr. f. Ps. (hgb. v. Ebbinghaus) Bd. 10, 1896, S. 223 ff. — Ich gedenke diesen Aufsatz wieder abdrucken zu lassen (samt der o. verlangten Übertragung aus dem Psychologischen ins Gegenstandstheoretische) in dem Buche "Räumliche und raumlose Geometrie" (entworfen 1908) — zusammen mit einer Übertragung von Hilbertrs Geometrie der (überträumlichen) "Dinge" Punkt, Gerade Ebene, in die der (räumlichen) Elemente Punkt, Abstand, Richtung.

Erst während des Druckes vorliegender Studien I (und der Niederschrift der Studien IV<sub>1</sub>, wie ich dort näher berichte) wurde mir die Abhandlung von Goldscheid über "Richtung" zugänglich. Den Ausdruck "Richtungsstrebigkeit" haben wir voneinander unabhängig gebildet.

,lebendigen') Erfahrungsgegenstände vor uns sehen, deren Betrachtung uns den Gedanken an "Richtung" und weiterhin an "Ziel" angeregt und nahegelegt hatte. —

Wenn ich nun Methode und Ergebnis solcher Analysen als Maßstab anlege an die in Cossmanns 1 empirischer, u. zw. biologischer Teleologie, so entspricht sein ,notwendiger Zusammenhang zwischen drei Zuständen', den er schließlich in die Formel M = f(A, S) faßt, sehr wohl solchen analytisch-synthetischen Ansprüchen. - Ich leugne aber nicht, daß es mir doch nicht ganz leicht gefallen ist, seine Formel und seine graphischen Darstellungen (S. 60, 73, 76, 80, 81) bis ins einzelne auszudeuten nach dem, was mir (vor Lesung seines Buches viel weniger klar als jetzt) vorgeschwebt hatte als ein ganz eindeutig bestimmter Begriff von "Ziel". Freilich ist dies nur ein Beispiel zu der sehr verständlichen Sachlage, daß gerade dann, wenn zwei Denker ausgegangen waren nicht von sehon abstrakt formulierten Ansichten oder wohl gar von einer zu Schlagwörtern erstarrten Terminologie, sondern wenn sie jeder in seinem Kreis anschaulicher Einzeltatsachen möglichst lange verweilt waren, ehe sie sich auf den Weg zu dem Ziele abtrakt-allgemeiner Begriffsfixierungen machen, sich weniger leicht verständigen als zwei Männer bloßer Begriffe oder gar bloßer Wörter.

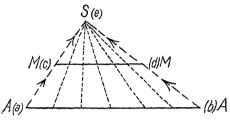
Jetzt also finde ich z. B. Cossmanns Fig. S. 60, die ich hier mit etwas andern Buchstabenbezeichnungen und Einführung der Pfeile wiedergebe, eine lebendige Veranschaulichung des von Cossmann Gemeinten, wenn ich das Abstrakte wieder ins Konkrete zurückzuübertragen suche durch Anwendung auf dasjenige Beispiel der experimentellen Biologie, das Driesch<sup>2</sup> als erstes Beispiel ,harmonisch-äquipotentieller Systeme' und hiemit als Beweis für seinen Vitalismus an- und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reinke (s. o. S. 54) führt an in "Neovitalismus": "Drei vortreffliche Bücher haben in neuester Zeit die objektive Gültigkeit der Finalität für die lebende Natur nachgewiesen, das sind: Ehrharts Mechanismus und Teleologie, E. v. Hartmanns Kategorienlehre, Cossmanns Elemente der empirischen Teleologie. Es gestattet die Zeit nicht, auf diese Schriften hier näher einzugehen. Dagegen . . . '[es folgen aus Kants Kritik der Urteilskraft die entscheidenden Stellen teils mit Zustimmung, teils mit Ablehnung. — Ich werde dieser Metakritik Reinkes zum größeren Teil zustimmen können in Studien IV, aber doch auch einiges (z. B. Reinkes Theorie des Apriori) bedenklich finden].

<sup>2</sup> Philosophie des Organischen (1908), Bd. I, S. 127 ff.

durchführt. Dem seiner Tentakeln durch Amputation beraubten Hydranthus wachsen jene Gebilde in ähnlicher Gestalt und zu gleicher Funktion wieder nach: nur fällt schließlich das Ganze kleiner aus, weil die verbliebene Stoffmenge eben nicht weiter reichte. Hier also

wäre die wiederhergestellte Gesamt-Gestalt das Ziel S; Antezedens A die der Gestaltung des Tieres zur Verfügung stehenden Stoffmenge. Das Mittelglied M aber sind die dem ungestörten, wie dem durch den Schnitt grausam unterbrochenen Wachstum A(e) gleichwohl gemeinsam, d. h.



also nur auf das gleich gemeinsame Ziel der ganzen Hydranthusgestalt hinstrebenden, uns übrigens höchst unbekannten Gestaltungskräfte.

Habe ich Cossmann recht verstanden, wenn ich wohl gar seine Formel M=f(A,S) der meinen  $A^TB$  so angleiche, daß sein M meinem  $\Gamma$  nahe- oder gleickommt? Ganz äußerlich genommen, scheint das ja so ziemlich zu stimmen: Das M Medium, Mittelglied, war ja eben ein Mittleres, Vermittelndes zwischen dem A Antezedens (Anfang, Ausgang) und dem S Sukzedens (Schlußergebnis) der ganzen lebendigen Entwicklung = Gestaltung. Wie denn auch im Raumschema die Strecke MM in halber Höhe zwischen der Grundstrecke AA und dem Zielpunkt S zu stehen kommt. Und ebenso kommt äußerlich mein  $\Gamma$ , die fundierte Gestalt, 'zwischen' den fundierenden Gliedern A und B zu stehen; wie man eben seit langem² auch jede Relation schrieb  $A \varrho B$ .

Als ich im Gespräch mit einem Zoologen meinte, daß wohl auch sehon die Keimanlage zu den "Antezedentien" AA gezählt werden müßte, wurde mir erwidert, sie gehöre doch schon zu den MM, weil eben zu dem spezifisch Lebendigen, Zielstrebigen. Erst in Studien III werden auch solche in engerem Sinne biologischen Begriffe und Fragen wieder zu berühren sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich weiß nicht, ob sich die Schreibung A ρ B, deren ich mich schen in meiner Logik (1890, S. 53 ff.) für jede Relation ρ ,zwischen' zwei ,Gliodern' A und B bedient hatte und von der dann z. B. die Formeln Uα W für die Kausalrelation, Gα F für die allgemeinere Relation zwischen Grund und Folge (L¹ S. 136) spezielle Anwendungen sind, schon in vorausgegangenen Darstellungen der Logik findet. Von meiner damals benützten Unterscheidung zwischen ,umkehrbaren Relationen' (z. B. ,gleich') und nichtumkehrbaren (größer, kleiner...) ersehe ich erst jetzt aus Μείνους, Emot. Präs. (diese Sitz.-Ber. 1917, S. 70), daß sie

Gerade angesichts solcher schriftlichen, also räumlichen Symbole aber wird man sich doch davor zu hüten haben, daß uns das räumliche "zwischen" oder auch "über" nicht etwa Ansichten vom Fundiertsein' der Relation und ebenso der Gestalt (und anderer Zweitgegenstände, Superiora) durch ihre Fundamente (Inferiora, Erstgegenstände) suggeriere, die dann eine reine Relations- und Gegenstandstheorie als allzu anschaulich und somit als ein bloßes 'Als ob' widerrufen müßte. Freilich fällt es uns etwas schwer, nachdem wir von klein auf im 2 × 2 = 4 schon das Zeichen = ,zwischen' die beiden Seiten einer Gleichung zu schreiben gewöhnt sind, uns ganz frei zu machen von allem bildlichen Denken an Relationen und andere Zweitgegenstände. Lassen wir aber für jetzt die Symbole aller Relationen (die =, die  $\varrho$ , auch die  $A^R B$ ) auf sich beruhen und besinnen wir uns nur auf den unbildlichen Sinn der These, daß die Gestalt I', fundiert' sei durch die Erstgegenstände A und B, so treffen wir freilich auf einige Unbestimmtheiten und Mehrdeutigkeiten schon im Begriffe ,Gestalt' und infolgedessen auch in ,Gestaltung':

Gestalt bedeutet ja im unbefangensten Sprachgebrauch doch A und I und B zusammengenommen. In unserer Formel aber soll I nur den Zweitgegenstand, also außer oder "über" den Erstgegenständen A und B bedeuten. Also I die Gestalt ohne das Gestaltete?

Als Beispiel wieder eine einfachste Tongestalt, u. zw. eine unharmonisierte Melodie von wenigen Tönen (allenfalls von nur zwei Tönen, wie das rudimentär melodische Wiener Feuerwehrsignal c—f). Die musikalische Praxis nennt sogar vor allem die Töne selbst in ihrer

vorher nicht benutzt worden zu sein scheine, wiewohl sie sehr nahe lag; Meinong zieht sie der jetzt üblichen "transitive Relationen" vor. Einiges über letztere Bezeichnung nun in L² 251, 277 f., wo (S. 278) ich speziell die α-Rel. auch "generative Relation" nenne; wobei man daran denken mag, daß eben "aus" der Ursache die Wirkung "hervorgeht", was nicht gleich wieder nur der von Mach verspottete Anthropomorphismus sein wird, da wir ja sonst in allem Denken und Sprechen auf die Präposition "aus" verzichten müßten, z. B. auch darauf, daß "aus" der Prämisse die Konklusio "hervorgeht". Jedenfalls steht dieses "aus" (und mit ihm zum mindesten auch etwas von der α-Rel.) dem Begriffe der "Implikation" sehr nahe; seiner hat sich jetzt Meinong sehr ausgiebig bedient in seinem "Erweis des allg. Kausalgesetzes" (Sitz.-Ber. unserer Akademie 1918); s. o. S. 41, Anm.

gegebenen Aufeinanderfolge die Melodie und nimmt ihr Aufgefaßtwerden als Melodie für eine Selbstverständlichkeit. Erst die Theorie der Gestaltqualitäten hat sich von dieser populären Ansicht losgemacht angesichts der Tatsachen des Transponierens (Ps¹§30), der Melodietauben (Ps²§30) und auch allgemein theoretischer Erwägungen (die uns beweiskräftig scheinen vorbehaltlich der im Anhang S. 107 ff. gewürdigten und hoffentlich einigermaßen berichtigten Einwendungen gegen die ganze Theorie der Fundierung; so daß für uns bis auf weiteres nur die zweite schärfere theoretische Stellungnahme zu den Tatsachen des Melodie- und sonstigen Gestaltauffassens in Betracht kommt). — Doch vor allen feineren Untersuchungen mag es mehr für als gegen diese Theorie sprechen, daß sie uns nicht zwingt, ganz unduldsam zu sein auch gegen die populäre summarische Bezeichnung von I' samt A und B als der "Gestalt".

Dies nur als Mahnung zu einiger Vorsicht im theoretischen Gebrauch von Begriff und Wort "Gestalt" vorausgeschickt, beschäftigt uns nun aber angesichts der Rolle, die Cossmann seinem M zuweist, als das dem "Leben" im weitesten Sinn Wesentliche, mehr als alles andere diejenige Eigenart jeder "Gestalt", die wir anschaulich beschreiben können als Biegsamkeit2 (Beweglichkeit, Anpassungsfähigkeit u. dgl.), die namentlich jede lebende Gestalt voraushat nicht erst vor jeder leblosen Maschine, sondern auch schon vor jedem abstrakten Begriff als einer , Vorstellung von eindeutig bestimmtem Inhalt'.3 Jede im engsten, nämlich bloß physischen Sinn lebende Gestalt ist ja kaum für verhältnismäßig kürzeste Zeiten völlig bewegungslos und kaum in Starrkrampf wirklich so starr, wie die leblose Bildsäule oder aber auch jeder scharf definierte, ein für allemal festgelegte (z. B. ein mit bestimmtem Terminus belegter mathematischer) Begriff. Ehe wir auf die Tragweite dieses Unterschiedes, ja Gegensatzes zwischen Starrheit und Beweglichkeit weiterhin eingehen, kommt uns Meinongs Begriffspaar der Präzisions- und Approximationsgegenstände entgegen als exakteste Formulierung desjenigen ganz

Viel näheres hierüber in Studien II ,Tongestalten und lebende Gestalten.

N\(\text{iheres}\) hier\(\text{iber}\) in Studien II, Abschn. V ,Die Biegsamkeit der Tongestalten'.

<sup>3</sup> L¹ und L² § 14. — In L² 159 u. a. ist dann näher ausgeführt, wie zwischen "Gestalt" und "Begriff", der seinerseits wieder zu seiner Eindeutigkeit erst durch (und nur durch?) "Beziehungen" kommt, ein Verhältnis des Gegensatzes, aber doch auch gegenseitige Ergänzungen für die gesamten Anschauungs- und Denkbedürfnisse bestehen.

allgemeinen Gegensatzes, den auf einem vergleichsmäßigen schon viel spezielleren Gebiet Felix Klein Ausdruck gegeben hatte durch seine Unterscheidung von Präzisions- und Approximationsmathematik.

Hatte hier, in der Mathematik, Präzision so sehr als ein allererstes Erfordernis alles dessen, was auf den Ehrennamen Mathematik überhaupt Anspruch haben wollte, wie selbstverständlich gegolten, so daß "Approximationsmathematik" anfänglich wie eine contradictio in adjecto klang, so hatten auch in aller sonstigen Wissenschaft, bis hinauf zu der der Mathematik an Exaktheit nächststehenden Logik, Präzision als ein wenigstens immer und überall anzustrebendes Ziel, Approximation als bloße Mangelhaftigkeit gegolten. Und doch könnte schon das eine Beispiel, daß ich zwar von jeder wohldefinierten Kurve, nicht aber von meinem Profil oder von sonstigen Begrenzungslinien und -flächen was immer für einer lebenden Gestalt "die Gleichung" angeben kann, uns zu Gemüte führen, daß vielleicht doch auch dem Nichtpräzisen, dem unberechenbaren "Biegsamen", eigenartige Vorzüge vor dem begrifflich und sachlich Starren zukommen könnten.

Statt aber für jetzt schon auszuschauen in die Weite des Anwendungsgebietes, die einer solchen positiven Bewertung des Nichtpräzisen nicht erst außerhalb, sondern noch innerhalb einer ihrerseits aber allenthalben immer möglichst strengen Approximationswissenschaft zukommen mag, halte ich mich fürs erste nur an die Charakteristik, die Meinong von seinen Präzisionsgegenständen (z. B. Gleichheit) als gleichsam punktuell, von den Approximationsgegenständen (z. B. Ähnlichkeit, Verschiedenheit) als gleichsam streckenhaft (allgemeiner wäre: linien, flächen-, körperhaft und mehr als dreidimensional) gegeben hatte. 1

Hiemit trifft es nun hübsch zusammen, daß auch Cossmann sein Mittelglied, das das Lebendige vor allem Leblosen auszeichnet, durch eine Strecke MM (s. o. S. 101, in Cossmanns Bezeichnung cd), dagegen sein Sukzedens durch einen Punkt S (dort das e) darstellt. Halten wir uns also an diese beiden räumlichen Symbole, ohne uns nunmehr noch durch sie zu einer Veräußerlichung und Verengung der Betrachtungsweise verleiten zu lassen, so wollen wir zuerst fragen, was bei Cossmann das Präzise, Punktuelle an seinem S und was das Anpassungsfähige, Streckenhafte an seinem M sei. Und dann: inwieweit auch unser  $\Gamma$  teil hat an dieser Biegsamkeit, Beweglichkeit jenes M.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Stellung der Ggth. im System der Wissenschaften (1906, S 84).

Für die (oder wenigstens nicht entgegen der) Absicht Coss-MANNS glaube ich antworten zu dürfen: In jedem lebendigen Gebilde, sei es ein ganzer Organismus, sei es ein einzelnes Organ, gibt es für das letzte Ziel keine hinreichend umfassende Bezeichnung, als eben "Leben". Wenn dann dieser so sehr weit gefaßte Begriff unvermeidlich bis ins Unanschauliche abstrakt geworden ist, so doch nicht etwa unbestimmt und bloß approximativ (sowenig wie irgendein sehr allgemeiner mathematischer Begriff, z. B. Kegelschnitt im Vergleich zu Kreis, Parabel usw. bis hinauf zu "Mannigfaltigkeit" und "Menge"). Im Vergleich zu der Weite, die wir dem Begriff "Leben" geben mußten, damit er sogar noch das Lebensvolle des "Objektivs' im Gegensatz zur Leblosigkeit des bloßen Objektes (o. S. 65) mit umfasse, ist natürlich Cossmanns Lebensbegriff innerhalb seiner biologischen Analyse schon wieder ein viel enger determinierter, nämlich bis zu physischem (und psychischem<sup>2</sup>) Leben. Seine Eindeutigkeit, unbeschadet der noch immer verbleibenden sehr großen Weite, die der auf das Szugespitzte Begriff des Lebens als Ziel aller ihm dienenden Mittel aufweist, empfängt aber dieses S theoretisch eben erst ganz scharf aus dem Gegensatz gegen das, was wir die Streckenhaftigkeit (auch Biegsamkeit, Anpassungsfähigkeit) der Mittel nannten (hier als ,Mittel' charakteristisch doppeldeutig).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indem sich hier Schopenhauers Formel ,Wille zum Leben' aufdrängt, sei ausdrücklich bemerkt, daß man nach Cossmann (S. 75), die eigentliche Willenshandlung wird als zweigliedrigen Zusammenhang anschen müssen'. Erst in Studien IV, wo wir BAERS Terminus "Zielstrebigkeit" beim Wort, u. zw. beim Grundwort ,Strebigkeit', also Streben nehmen (o. S. 9, 58), wird dieser etwas überraschenden Ausnahmsstellung, die hier das Wollen innerhalb des Lebens haben soll, kritisch nachzugehen sein. Auf den ersten Augenblick hin scheint ja gerade auch Schopenhauers Wille so eindrucksvoll lebendig bis zum Tragischen durch sein Anpassen um jeden Preis, seine Wandelbarkeit in allen Formen seiner Betätigungen (Akte) angesichts aller möglichen Gegenstände, weil er eben mit allen Mitteln und um den Preis aller Leiden ja doch nur das eine anstrebt: Leben. - Dort in Studien IV überprüfen wir auch erst, ob sich mit Recht gegen Schopenhauers , Willen' Oblzelts Anklage richtet (Teleologie als emp. Disz. S. 3): jener , Wille' sei , ein Streben, das nichts anstrebt'.

Dies kein Widerspruch zu Cossmanns Ablehnung psychischer Komponenten des (physiobiologischen) Begriffes Leben; s. o. S. 94.

Da sich diese meine Bemühungen, mich hineinzudenken in die Anschauungen, die Cossmanns biologisches Schema  $A^MS$ , wie ich es probeweise an Stelle seiner Formel M = f(A,S) vorübergehend schreiben will, möglichst fernhalten wollen jedem Schein, als wagte ich an Cossmanns Beispiele und Verallgemeinerungen meinerseits nochmals die Maßstäbe naturwissenschaftlicher Einzelforschung anzulegen, so breche ich hier die Vergleichung seiner mit meiner Formél  $A^PB$  ab und beschränke mich nur noch auf folgende Bemerkungen und Fragen zu diesem meinem Symbol:

Darf ich denn überhaupt noch sagen, I sei durch A und B fundiert, wenn dieses I' (die Gestalt als Zweitgegenstand) doch noch etwas von Biegsamkeit (d. h. Nichtpräzision) mit allen lebenden Gestalten teilen soll, auch in Fällen, in denen die Fundamente A und B als völlig präzis angenommen werden? Damit diese Frage sogleich selbst wieder präzisiert werde durch Anknüpfung an die Erfahrungstatsachen, weise ich schon hier hin auf Gestaltmehrdeutigkeit, zumal wir gerade diese Tatsache (vgl. den Anhang, u. S. 107 ff.) seitens eines neuesten Kritikers (Linke) der Fundierungstheorie geradezu als die Ausgangstatsache der ganzen Gestalttheorie Benussis und der übrigen Grazer Schule bezeichnet hören werden (u. S. 117). Ist es denn aber dann nicht ein harter Widerstreit gegen den ganzen Begriff der 'Fundierung', noch allgemeiner der 'Abhängigkeit', wenn zwischen zwei Gliedern z. B. der Abhängigkeitsrelation A a B mehr als ein fundierter Gegenstand bestehen soll, also etwa nicht nur  $A \alpha B$ , sondern auch  $A \alpha' B$ , A α" B.. (ein Beispiel, das wir nur der Kürze wegen fingieren und sogleich als nicht die vorliegende Sachlage deckend erkennen werden)? Ein solches Bedenken schlösse aber eine Verwechslung ein zwischen dem Zweitgegenstand  $\Gamma$  (oder  $\alpha$ ), insofern er von den Fundamenten A und B abhängt, und den Abhängigkeitsbeziehungen  $A^{\alpha}\Gamma$  und  $\Gamma^{\alpha}B$  zwischen A und  $\Gamma$ , bezw. zwischen  $\Gamma$  und B, die erst das fundierte  $\Gamma$  mit dem Fundamente A einerseits, mit dem B andrerseits verknüpfen. Doch soll uns die nähere theoretische Aufklärung eines solchen Mißverständnisses einer allgemeinen Theorie hier nicht weiter beschäftigen; sondern halten wir uns nur an die um so augen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf solche r', r", nämlich Relationen zwischen den Relationen und ihren Gliedern, weist Meinong hin in Geg. höh. Ord. (Ges. Abh. II. Bd. S. 390)."

fülligere Tatsache der in zahllosen Einzelbeispielen jeden Augenblick sich erneuernden Erfahrungen, wie so gar nicht starr, nicht gebunden, sondern erfreulich frei schon die äußeren Umrisse einer 'lebenden Gestalt' von Augenblick zu Augenblick sind und doch den Gegebenheiten der fundierenden Bestimmungsstücke (z. B. den Leibesteilen eines tierischen oder pflanzlichen Körpers und ihrer Umgebungsbedingungen) gleichsam treu bleiben, d. h. also ihre Abhängigkeit von ihnen wahren.

Wir nehmen diese Betrachtung, die bis hieher nur Alltäglichkeiten und Trivialitäten in die starre Form relationstheoretischer und gestalttheoretischer Begriffe, Sätze und Formeln zu zwängen scheint, erst wieder in Studien II auf und werden dort u. a. die etwas überraschend klingende Frage aufwerfen (und in weitem Umfange bejahen), ob es auch eine Mehrdeutigkeit von Tongestalten gibt?

Für jetzt aber obliegt uns vor allem Eingehen auf Einzelfragen und Einzeltatsachen, wie wir sie in Studien II und III behandeln wollen, noch eine ganz allgemeine Frage: ob denn nicht alles, was wir im Vorstehenden zu gründen suchten auf den Begriff der Gestalt und das ganz auf ihn angewiesene Gestaltungsgesetz - auf Sand gebaut sei, indem ja die ganze Theorie der , Fundierung' und mit ihr die ganze Relations- und Gegenstandstheorie, wie sie nach Ehrenfels (1890) und MEINONG (1891, 1899, 1904) auch ich seit Ps1 (1897) bis einschließlich vorliegende Studien I (Mai bis Dezember 1918) vertreten hatte, erschüttert oder vernichtet sei durch das jüngst erschienene Buch von Linke. 1 Nur soweit es die Frage angeht, ob etwa auch ich die Grundlagen meiner Ps 1 und Ps 2 in Sachen der Gestalt und Gestaltung umzubauen habe, keineswegs aber in der Absicht, eine Kritik auch nur aller einschlägigen Einzelargumente gegen die ,Grazer Schule' von Linkes inhalts- und lehrreichem Buch zu geben, setze ich das zu solcher Sicherung der gestaltstheoretischen Voraussetzungen meiner Ps 1 und Ps 2 und hiemit dieser Vier Studien Nötigste in folgenden

### Anhang I:

Zur Verteidigung gegenständlicher "Fundierung" und psychischer "Produktion" ("Koinduktion").

§ 30. Linke behandelt in "XIV. Das Problem der Gestaltwahrnehmungen", u. zw. an der Spitze dieses Abschnittes "§ 97 Die Lehre der "Gestaltproduktion" in der Grazer Schule"

Grundfragen der Wahrnehmungslehre. Untersuchungen über die Bedeutung der Gegenstandstheorie und Phänomenologie für die experimentelle Psychologie (Ernst Reinhardt, München 1918, 382 S.).

(S. 238—240; dann , § 98. Bühlers Einwand. Reale Gestalten' usw. bis S. 268).

Ich bemerke sogleich, daß dieses Wort ,Gestaltproduktion' nicht ganz genau und unmißverständlich ausdrückt, was noch jetzt zu einem der obersten Leitgedanken Meinongs und seiner Schüler gehört: die Gestalt als etwas Objektives, Gegenständliches (Gegenstandstheoretisches), das Produzieren als etwas Subjektives, Psychisches (Psychologisches) aufs schärfste auseinanderzuhalten. Da ich in L2 und in Ps 2 mich ganz im Sachlichen, aber nur halb im Terminologischen der Auffassung und Darstellung Meinongs und seiner Schüler angeschlossen habe, so teile ich aus den Revisionsbogen, bezw. der Handschrift dieser beiden zweiten Auflagen hier einiges mit, weil und damit die vorstehende monographische Darstellung vielleicht wirksamer einlade zu einer kritischen Überprüfung auch meiner Begriffe und Sätze, als es jene beiden Gesamtdarstellungen der Logik und Psychologie erwarten dürften. Namentlich ist es der Ausdruck , Vorstellungsproduktion, an dessen Stelle ich nun "Koinduktion" zu sagen bis auf weiteres empfehle und dies in L<sup>2</sup> § 25, S. 291/92 so begründe:

"Einiges über Richtung und Gründe der — ich wiederhole: bloß terminologischen — Abweichung habe ich schon vermerkt anläßlich meiner Abhandlung 'Gestalt und Beziehung — Gestalt und Anschauung' (S. 219, Anm.). Es hatte sich nämlich Ameseder in seiner Abhandlung 'Über Vorstellungsproduktion' auf eine Stelle meiner Abhandlung 'Psychische Arbeit' (1894) berufen, um zu begründen, warum er den Terminus 'Vorstellungsproduktion', der seit langem speziell nur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Anteil Ameseders an der Klärung des Verhältnisses zwischen Fundierung und Produktion stellt Meinong fest in Annahmen 1 (1902, S. 8/9): er habe (1899) ,vom Hervorgehen der Vorstellungen von Gegenständen höherer Ordnung aus solchen von Gegenständen niederer Ordnung zu handeln gehabt. Zwar den Terminus "Fundierung" auf dieses Hervor gehen und damit zugleich auf die Vorstellungen anzuwenden, indes er der Relation zwischen den Gegenständen vorbehalten bleiben sollte, erkenne ich, nachdem ein junger Fachgenosse [Dr. Rud. Ameseder, in einer von der Grazer philosophischen Fakultät im Jahre 1900 mit dem Wartinger-Preis gekrönten Abhandlung, deren wesentliche Ergebnisse wohl demnächst zur Veröffentlichung gelangen] mich darauf aufmerksam gemacht hat, nun auch meinerseits als Inkorrektheit: aber der Fehler, der im Grunde nur eine Nachwirkung aus der Zeit darstellt, da ich, Inhalt und Gegenstand noch nicht gehörig auseinanderhaltend, von "fundierten Inhalten" redete, wo ich "fundierte Gegenstände" hätte sagen sollen, betrifft doch eben nur den Ausdruck, nicht den Gedanken und ist daher auch relativ leicht zu verbessern. Man könnte etwa sagen: wird das Superius durch seine Inferiora fundiert, so wird die Superiusvorstellung unter günstigen Umständen mit Hilfe der Inferioravorstellungen produziert . . . .

für die Leistungen der "produktiven Phantasie" in Gebrauch war, ausdehnte auch auch auf das Hervorgehen jeder Relationsvorstellung aus den Vorstellungen der Relationsglieder und aus bisher noch unerforschten, zum Vorstellen jener Glieder hinzukommenden psychischen Vorgängen. Ausführlicher werden die Gründe dafür, warum ich mich einer solchen Ausdehnung der Termini "Produktion" und "Vorstellungsproduktion" auch schon in der Logik der Relationen nicht anschließen zu sollen meine, namentlich in Ps § 36 (Produktive Phantasie) und schon Ps § 30 (u. a. Erst- und Zweitvorstellungen) zu erörtern sein. Von solchen Gründen hier vorläufig nur soviel:

Wenn die Psychologie z. B. dem Künstler oder dem phantasierenden Kinde ein Produzieren von Vorstellungen zuspricht, findet sie sich mit der außerwissenschaftlichen Psychologie und Sprache insoferne im Einklang, als sie damit das Hervorgehen und das Gestalten von etwas Neuem, aus dem durch Wahrnehmung und Erinnerung allein auch nicht annähernd Erklärlichen, den Ton legt. Nun ist zwar, wenn ich zwei Gesichter oder auch nur zwei Farben gesehen habe, und die Vorstellung ihrer Ähnlichkeit gleichsam hinzutue, dies ebenfalls ein Drittes gegenüber jenen zwei Vorstellungen, die mir durch Gesichtsempfindungen aufgedrängt sind; und insoferne ist dieses Dritte auch bis zu gewissem Grade ein Neues. Aber an diesem Dritten habe ich doch nur insoweit sozusagen ein Verdienst, daß es in mir zu einer Ähnlichkeitsvorstellung dank meinen Vergleichen gekommen ist (denn hätte ich nicht verglichen, so wüßte ich nichts vom Ähnlichsein und hätte nicht einmal eine Vorstellung von diesem "ähnlich"). Dagegen hängt das Wie dieser Vorstellung, ob sie eine von größerer oder kleinerer Ähnlichkeit, von annähernder Gleichheit oder sehr weitgehender Verschiedenheit ist, gar nicht mehr von mir, sondern ganz von der Beschaffenheit der verglichenen Gegenstände ab, sehr zum Unterschiede von den 'freien Schöpfungen' einer wirklich produktiven Phantasie, die ja scheinbar ganz (und auch wirklich wenigstens zum überwiegenden Teile) unabhängig von dem vorher Wahrgenommenen und Erinnerten, immer beträchtliche und manchmal weitestgehende Abweichungen von solchen bisher erlebten Inhalten aufweisen muß, damit wir ihnen ein nennenswertes Maß von 'Produktivität' zuzuerkennen.

Bei der Suche nach einem Terminus, der sich von dem vorgefundenen Worte "Produktion" möglichst wenig" entfernt,

indem er das Grundwort ,-duktion noch beibehält und nur statt des "Pro" eine andere Präposition einfügt, böte sich vor allem das Wort ,Induktion' dar - aber jetzt nicht im Sinne der Logik (als des Gegensatzes zur "Deduktion"), sondern im Sinne der Elektrik. Denn der Vorgang, daß ein gegebener Strom durch seine Änderungen der Stärke in einem benachbarten Leiter sekundäre Ströme ,induziert', die aber in allen ihren Bestimmungen auf das genaueste abhängen von den primären Strömen, zeigt wenigstens insoweit eine rein sachliche Analogie zum Auftreten z. B. von Vergleichungsvorstellungen, daß in einem Bewußtsein von zwei vergleichbaren Gegenständen, wenn es überhaupt zum Vergleichen kommt, die nähere Beschaffenheit der durch die Vorstellungen von den Vergleichungsgliedern herbeigeführten Relationsvorstellungen durchaus schon objektiv bestimmt ist, d. h. ob Vorstellung von Gleichheit, oder ob von Ungleichheit, von Ähnlichkeit, von Unähnlichkeit ein andermal von Abhängigkeit u. dgl. zustandekommen.

Dennoch wäre es natürlich gefährlich, weil höchstwahrscheinlich wenigstens den in der Psychologie der Relationsvorstellungen noch Unbewanderten irreführend, nun in diesem Sinne von einer "Vorstellungsinduktion" sprechen zu wollen; denn nicht zur Sache gehörige Gedanken an die gewöhnliche Urteilsinduktion (auf Grund von Induktionsschlüssen) wären auch durch ausdrückliche Warnungen kaum zu vermeiden. -Vielleicht wäre aber ein Terminus Ko-in-duktion nicht nur solchen irreführenden Reminiszenzen nicht ausgesetzt, sondern er würde sogar durch die Silbe ,Ko' scharf zum Ausdruck bringen, daß es mindestens eine Zweiheit von Vorstellungen sein müsse (auch zum Unterschiede von dem in der Regel nur Einen primären Stromleiter), die dann in einem zum Vergleichen überhaupt bereiten (darauf eingestellten) Subjekte das Bewußtsein vom Bestehen einer Gleichheits-, bezw. Ähnlichkeits-, Unähnlichkeitsrelation usw. hervorruft.

Doch gedenke ich auch diesen neuen Terminus "Koinduktion" oder einen künftig zu ersinnenden noch treffenderen nur nebenbei anzuwenden, bis die Meinong-Amerenensche Unterscheidung von Fundierung und Produktion als eine sachlich voll begründete einigermaßen allgemein eingesehen und eingelebt ist (wogegen noch der in der erwähnten Abhandlung "Gestalt und Beziehung" S. 220 zitierte Schüler Stumpfs in ihr nur "mühselige Konstruktionen" fand)."

Anknüpfend an die hier wiedergegebenen Stellen aus L<sup>2</sup> sage ich ferner in Ps<sup>2</sup>, § 30 ,V. Zusammenfassendes und Verallgemeinerndes über Erst- und Zweitgegenstände (Gegenstände höherer Ordnung), über Erst- und Zweitvorstellungen und über (Vorstellungsproduktion oder) Koinduktion':

"Schon in L § 25 haben wir das aus einer allgemeinen Relationstheorie für die besonderen Zwecke der Logik Ausgewählte abgeschlossen durch "Allgemeines zur Natur der Relationen und Relationsbegriffe". Ebenso schließen wir nun die Bestimmungen I, II, III, IV ab durch einen Auszug aus den dort entwickelten Bestimmungen und durch einiges sie noch Verallgemeinernde und Erweiternde nebst einem Fingerzeig, in welcher Richtung die noch zu lösenden Probleme liegen; namentlich das der psychischen (und psychophysischen) Vorgänge bei der Vorstellungs-Koinduktion ("Produktion" nach Meinone, Ameseden und Witasek).

Vor allem sind ebenso wie für die Logik (und Erkenntnistheorie) auch für die Psychologie klar und streng auseinanderzuhalten z. B. die Relation und die Relationsvorstellung, die Gestalt und die Gestaltvorstellung. Dieser Unterscheidung dienten in L<sup>2</sup> (S. 291) die beiden Termini:

- 1. Fundiertsein der Relationen durch ihre Glieder:
- 2. Produziertwer den der Relationsvorstellungen durch die Vorstellungen von diesen (\*liedern.

Da nun aber ebenso wie die Relationen und speziell (vgl. L<sup>2</sup> § 25, S. 247, Anm. 3) die Beziehungen, auch die Gestalten fundiert sind, z. B. die Melodie durch die Töne, so entspricht jener Unterscheidung in Sachen der Relationen und Relationsvorstellungen allgemeiner

- 1. Das **Fundiertsein** aller Fundierungsgegenstände oder Gegenstände höherer Ordnung (Superiora oder Zweitgegenstände) durch die ihnen zugrunde liegenden Gegenstände nächst niederer Ordnung (Inferiora oder Erstgegenstände);
- 2. Das (Produziert- oder) Koinduziertwerden aller Vorstellungen höherer durch solche nächst niederer Ordnung.

Sobald einmal das alles sachlich und begrifflich feststeht sowohl für die Abhängigkeit z.B. einer Beziehung von ihren Relationsgliedern, einer Melodie von ihren Tönen, einer Raumgestalt von ihren Raumpunkten u. dgl. m., wie auch für die parallel gehenden Abhängigkeiten der entsprechenden Vorstellungen, sind möglichst kurze deutsche <sup>1</sup> Namen

Obige Verdeutschungen habe ich vorgeschlagen und begründet in dem Gestaltaufsatz S. 186 (dort entnommen einer 1908 entworfenen, bisher nicht gedruckten Handschrift ,Räumliche und raumlose Geometrie').

für diese Begriffe erwünscht. Im Hinblick darauf, daß z.B. die Verschiedenheit zwischen einem Blau und einem Grün ein Gegenstand zweiter Ordnung, und diese beiden Farben dann die Gegenstände erster Ordnung sind, können wir ganz kurz und allgemein sprechen von

- 1. Erst- und Zweitgegenständen (wobei also Zweitgegenstand = ,Superius'); und entsprechend
- 2. Erst- und Zweitvorstellungen (wobei also Zweitvorstellungen alle Relations-, Komplexions-, Zahl-, Gestalt-... Vorstellungen sind)."

Wenn also durch Vorstehendes die objektive und die subjektive Seite des im Worte "Gestaltproduktion" Anklingenden in aller begrifflichen Schärfe gegeneinander abgegrenzt sind, kann auch Linkes Wort "Gestaltproduktion" weiter nicht schaden, sondern bleibt sogar nützlich als die kürzeste Zusammenfassung jener beiden Momente. —

LINKES Darstellung wird sehr ausführlich, indem er anknüpft an Einwendungen, die gegen Benussis Gestaltabhandlungen im Archiv für Psych. Bd. 20 und Bd. 32 erhoben wurden von Bühler und Koffka. Indem ich meine Leser im übrigen ganz verweise auf Linkes Buch und, um nicht auch meine Darstellung dadurch zu komplizieren, daß ich im einzelnen auseinanderhalte, auf welche der drei Gegner Benussis die Einwendungen gegen die "Grazer Schule" zurückgehen und inwieweit sie untereinander einig oder uneinig sind, hebe ich nur folgende Thesen und Antithesen hervor:

(S. 240): ,Daß zwischen sinnlichem Material einerseits und Gestalten andererseits ein Unterschied hinsichtlich des Realitätscharakters besteht, ist durchaus nicht selbstverständlich. Denn unter sinnlichem Material wird man bei wohlwollendster Auslegung der Theorie nur die Reize [?] zu verstehen haben. Indessen besteht beispielsweise der reale Tonreiz aus Luftschwingungen: zu diesen gehört aber natürlich auch die Schwingungszahl. Und — so sagt nun eben Bühler — das ist nichts, was in irgendeinem Sinne realer genannt werden könnte als irgendeine Raumform, der ein Gestalteindruck entspricht. Linke stimmt dem zu und ,will noch weitergehen. Reize sind genau so gut gestaltet wie wahrgenommene Figuren und Körper, sie sind geradezu selbst konkrete Gestalten, nur eben oft von sehr wesentlich anderer Art als die jeweils wahrgenommenen. Da aber alle auf uns einwirkenden Reize real sind, so folgt weiter, daß es reale Gestalten gibt.

Wie sollte es denn auch anders sein? Kochsalz kristallisiert in Würfeln: will man ernstlich behaupten, daß zwar das einzelne Kristallindividuum des Kochsalzes real sei, die ihm zukommende Würfelgestalt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dem Abschnitt ,XIV. das Problem der Gestaltwahrnehmung<sup>e</sup> (S. 238—268) folgt XV. ,Assimilative Gestaltwahrnehmungen und kinematographisches Sehen<sup>e</sup> (S. 269—360).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einiges aus und über Bühlers Gestaltuntersuchungen in Studien II zur Analogie zwischen Raumgestalten und Tongestalten.

aber nicht? Ich denke, es gilt der Satz, daß, wenn ein bestimmter Gegenstand real ist, damit notwendig auch die Eigenschaften und Momente real sein müssen, die ihn als eben diesen Gegenstand charakterisieren. Und das bezieht sich auf alle fundierten Gegenstände überhaupt. Die Ähnlichkeit zwischen der realen Kopie eines realen Gegenstandes und diesem Gegenstande selbst nimmt an der Realität des Gegenstandes teil: die Ähnlichkeit, die etwa zwischen einer Maschine und einem in verkleinertem Maßstab ausgeführten Maschinmodell besteht, ist eine zwischen beiden obwaltende reale Beziehung.' - Nach einigen anderen Beispielen (Länge von 10 cm sei eine ebensogut real existierende Eigenschaft eines Stabes wie seine übrigen): (S. 241) ... dieser Gegenstand ist rund, heißt zugleich auch: er ist einem andern Gegenstande, z. B. dem jetzt von mir vorgestellten, hinsichtlich seiner (runden) Gestalt gleich: was wiederum heißt, daß diese Gleichheit ihm zukommt. Und so sehr gehört diese Relation zum realen Gegenstand hinzu, daß er ohne sie offenbar das, was er doch eben der Voraussetzung nach ist, nämlich eben ein runder Gegenstand, nicht sein könnte.' - Woraus dann allgemein geschlossen wird: ,Den verschiedenen Gegenständen, unter ihnen auch den Farben und Tönen, den sogenannten Inhalten der sinnlichen Empfindungen überhaupt, kommt Realitätslosigkeit in ganz demselben Umfange zu wie den Gestalten: sie sind ebenso real und ebenso nicht-real wie diese. Ja, ohne allen Zweifel haben die Sinnesinhalte den höheren Anspruch auf Realitätslosigkeit: denn die Physik [?] hat nun einmal ihre Nichtwirklichkeit dargetan. Keinesfalls aber haben die Gestalten ihnen gegenüber eine Vorzugsstellung hinsichtlich der Realitätslosigkeit. Damit sind wir am Ziele. Denn die ganze Anschauung, wenigstens in der spezielleren Form, in der sie bisher in der Grazer Schule vertreten wurde, steht und fällt im Grunde mit diesem einen Gedanken: Gestalten als realitätslose Gegenstände sind etwas prinzipiell anderes als die realen Sinnesinhalte. Hierin liegt alles andere: denn als realitätslos können sie auf die realen Sinnesorgane keine Wirkung ausüben, es entsprechen ihnen also keine Sinnesreize, sie sind außersinnlicher Provenienz und bedürfen zu ihrer Entstehung eines besonderen außersimplichen Prozesses.

Linke stimmt diesen noch weitergehenden Einwendungen, namentlich folgenden: "Keine Fundierung. Gestalterlehnisse generell ohne psychische Vermittlung' keineswegs überall ganz zu; so sagt er (S. 241, Anm.): "Natürlich hat Meinong ganz recht, wenn er (Zeitschr. f. Psych., Bd. 21, S. 198) sagt: "Außer und neben ihnen (nämlich der Kopie und ihrem Original) auch noch der Ähnlichkeit Existenz zuzuerkennen, das verspürt jeder Unvoreingenommene als Gewaltsamkeit." Aber wir sind ja auch gar nicht der Meinung, daß die Ähnlichkeit außer und neben den Bildern besteht: vielmehr nimmt sie als eine den Bildern zukommende Eigenheit an dem Realitätscharakter der Bilder teil: sie besteht an ihnen oder liegt an ihnen vor genau so wie ihre Größe und Farbe, nur daß sie als Beziehung nicht dem einzelnen

Gegenstande allein zukommt, sondern ihm zusammen mit einem andern oder dem aus beiden gebildeten Ganzen — wie übrigens bereits Bolzano gesehen hat (Wissenschaftslehre, Bd. 1, § 80; vgl. bes. die Auseinandersetzung mit Tetens, § 80, Anm. 2).

Sollen wir (die ,Grazer Schule', mich [Höfler] eingeschlossen) durch diese Einwände - einstweilen noch nicht speziell in Sachen der Gestalt, sondern sämtlicher Zweitgegenstände - uns geschlagen geben? Ich fürchte oder hoffe, daß der Streit beinahe nur ein Streit um das Wort Real ist; er wird sich schlichten, wenn unsere Gegner würdigen, daß ja auch unser Fundieren einen nicht zu verachtenden Beitrag zur objektiven Beschaffenheit' der von Komplexionen und Relationen durchsetzten Welt (aller nicht geradezu ,einfachen', d. h. absolut komplexions- und relationslosen Gegenstände, ja sogar Dinge) liefert. Ich greife das Beispiel vom 10 cm langen Stab heraus: Diese "Länge" ist subjektiv genommen die Vorstellung vom (gleichviel ob unausgefüllt oder als durch eine Strecke ausgefüllt gedachten) Abstand der Stabenden. ,Abstand' aber ist eine (u. zw. die umkehrbare) Komponente der Verschiedenheitsrelation, die zwischen den jeweils absoluten Raumörtern (der Stabenden) besteht.1 Wer das nun psychologistisch nimmt, könnte allerdings meinen, als sei es irgendwie vom Vorstellen oder Urteilen oder gar von der Willkür des den Abstand wahrnehmenden Menschen abhängig, daß für' ihn diese Länge nicht größer oder kleiner als 10 cm sei. Aber allem solchen Psychologismus stehen ja die Gegenstandstheoretiker diametral gegenüber, seitdem Meinong seiner vielfach noch psychologistisch gehaltenen Relationstheorie von 1882 den Weg zur Gegenstandstheorie 1904 in stetigem Fortschreiten gebahnt hat. Sind also zwei Punkte A und B (z. B. jene Stabenden) als absolute Örter gegeben und fundieren sie ihren Abstand, so setzt es doch den Grad der Objektivität (wenn man einen solchen 'Grad' annehmen wollte) gar nicht herab, wenn ich zwar jenen Örtern so gut wie ihrer Farbe Realität (Kant würde hinzufügen: empirische) zuschreibe, nicht aber dem bloßen Verschiedensein dieser Örter und mit ihm ihrem Abstand in ganz gleichem Sinne, ja in ganz gleichem Maße noch-

Ygl. o. S. 99 die Analyse der Gegenstände (nicht nur ,Vorstellungen von') ,Abstand' und ,Richtung'.

mals Realität zugestehe. Und zur Bezeichnung dieser Nichtrealität oder wenigstens einer andern Art von Realität (die wir als einen niederen 'Grad' mindestens insofern bezeichnen könnten, weil sie eben nicht mehr absolut, sondern relativ, relational', ist) liegt aber kein Wort näher als Idealität. Sachlich verschiebt sich durch diese Auffassung und Benennung kaum etwas; auch nicht an dem andern Beispiel Linkes: daß die Ähnlichkeit zwischen der realen Kopie eines realen Gegenstandes und diesem Gegenstande selbst teilnehme oder teilhabe an der Realität des Gegenstandes. Vor allem: was heißt hier , teilhaben'? (Bekanntlich hat dieses Wort μετέχειν nicht eben sehr klar gemacht, wie sich Platon das Teilhaben der Dinge an den Ideen, z. B. der einzelnen Pferde an der Pferdheit dachte.) Bin ich mit dem Teilhabenlassen freigebig genug, so mag auch eine an sich höchst ,farblose' Relation, wie Ahnlichkeit zweier Farben, teilhaben an der Farbigkeit zweier Farben (etwa wie der Bediente am Pomp seines Herrn). Aber wenn man sich nicht durch Wörter wie ,teilhaben' abdrängen läßt von der ebenso scharfen wie unbefangenen Vergegenwärtigung dessen, was die Wörter z. B. Farbe und Ähnlichkeit bedeuten, so bleibt es eine 'Gewaltsamkeit', einen Zweitgegenstand wie Ähnlichheit auf einerlei Ordnungshöhe mit einem Erstgegenstande wie Farbe stellen zu wollen. Und diese Gewaltsamkeit - oder sagen wir ruhiger: ungenaue Beschreibung der Tatbestände, der Gegenstandsgattungen - setzt ja doch erst dort ein, wo wir um ein Außer, sei es Neben oder Über streiten. Schief ist und bleibt es schon, die Ähnlichkeit als eine "Eigenheit' des einen von zwei ähnlichen Dingen zu bezeichnen: denn ware die Ähnlichkeit wirklich dem einen Ding (der Kopie) als dem einen ,eigen' - warum fiele sie dann weg, wenn ich nur das andere Glied (das Original) beseitige? Doch es hieße allzutief in Selbstverständlichkeiten heruntersteigen, wenn wir (wie wir sie freilich der noch ungebrochenen Mode des Relativismus gerade heutzutage immer noch widmen müssen) z. B. daran erinnerten, daß 'Gatte' allerdings nur ein 'Mann' sein kann, daß dieser aber, auch wenn er Gatte ist, neben und vor den relationalen Eigenschaften eines solchen auch die von ienen ganz unabhängigen eines Mannes als solchen hat und sie auch hätte, wenn es keine zu heiratenden Welber gabe.

Man verzeihe die vielleicht etwas unfreundlich klingende, aber vielmehr eine Art Dankbarkeit zum Ausdruck bringende allgemeine Bemerkung: Die Art, wie in Linkes Buch an den Angriffen mehrerer jüngerer Forscher gegen Meinongs Theorie der Fundierung und was mit ihr zusammenhängt, teilgenommen wird, erinnert doch stark an den Negativismus, der die, wie es scheint naturgemäße Ausdrucksform der Jugend als solcher ist, in der sich bekundet, daß sie sich für eine außerhalb ihres Kreises ausgereifte Behauptung überhaupt erst zu interessieren beginnt. Einem solchen: "Nun ficht mit mir oder sei mein Freund" antworten dann wir Älteren: "Laß den Kampf, sei willkommen!"

Da wir aber die Achtung, die wir unsern Gegnern entgegenbringen, nicht besser bezeugen können, als wenn wir auf ihre Einwendungen, wenn nicht zustimmend, so doch berichtigend eingehen, so gehe ich noch mit einigen Worten ein auf Koffkas Einwand (Linke 242) gegen Benussis Behauptung: daß Gestaltwahrnehmung nicht unmittelbar vom Reiz abhängig sein könne.

,Die Selbstbeobachtung und reine Tatsachenfeststellung ergibt aber (sogar nach B. selbst) nur Reize auf der einen, Gestaltgegebenheiten auf der andern Seite.' - Sodann (244): ,Koffka sucht die Empfindungsinhalte, die bei Benussi eine so bedeutsame Rolle spielen, in bemerkenswerter Weise zurückzudrängen. Das entspricht ganz und gar unsern eigenen Bestrebungen. Wir sind ja so weit wie möglich von dem Gedanken entfernt, daß sich die Wahrnehmung aus Empfindungen (oder Empfindungsinhalten) assoziativ [?] zusammensetze, vielleicht gar aus ihnen entstehe oder daß überhaupt Empfindung in irgendeinem Sinne Voraussetzung der Wahrnehmung sei. - Nicht die Empfindung, sondern die volle Wahrnehmung ist das primär Gegebene, und primär gegeben ist mit ihr zugleich der ihr intentional zugeordnete wahrgenommene Gegenstand, der, sofern keine weitere intellektuelle Operation vorausgesetzt wird, stets zugleich ein konkret gestaltetes Gebilde ist oder eine konkrete Gestalt in der weitesten Bedeutung des Wortes.

So lebhaft ich letzteren Sätzen zustimmen kann im Sinne der sehon in Ps¹§ 30 (mit Cornellus u. A.) vertretenen Überzeugung, daß nicht das Einfache, sondern fast immer schon ein 'Ganzes' das Primäre sei ('das Ganze vor den Teilen' nach Aristoteles), so scheint es mir doch auch wieder weit übertrieben, wenn nun die armen 'Empfindungen',¹ die noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,Habent sua fata sensationes' müchte man sagen im Rückblick auf allen Sensualismus von Conditae bis Mach und die Epigonen des Empiriokritizismus. Sobald man von dem neuesten Extrem einer Unterschätzung der Empfindungen zurückgekehrt sein wird zu einer vorurteilslosen Be-

vor 30 und 40 Jahren fast das Um und Auf einer damals modern sein wollenden Psychologie gewesen waren (vgl. auch ihre Alleinherrschaft noch bei Mach o. S. 17), nun nicht einmal mehr als 'Inferiora' oder 'Infima' in der Beschreibung unserer Wahrnehmungserlebnisse benötigt, ja geduldet sein sollten. Freilich: es mag für viele oder die meisten Zwecke der Beschreibung meiner Erlebnisse entbehrlich sein, bis zu jenen Infimis, zu 'Elementen' vorzudringen (wie man ja auch Chemie getrieben hatte, ehe man glaubte, daß sogar das Wasserstoffatom aus 1800 Elektronen bestehe). Aber wenn man nun einmal fragt, was z. B. beim 'Hören' (genauer: Auffassen) einer Tongestalt die Elemente seien — wird man da bei anderem Halt machen als bei Helmholtz' 'einfachen Tonempfindungen' (an denen dann freilich als noch einfacher die Tonhöhe, Tonstärke usw. wenigstens der distinctio rationis sieh darbieten)?

Doch nicht so sehr eine Verteidigung der 'Empfindungen' (z. B. auch von einzelnen Raumörtern in einer Fig. wie • • • • • • • • von diesem Beispiel Benussis geht Linke 238 aus), als die un-

messung ihrer Rolle in gegenständlicher und psychologischer Hinsicht, werden nicht nur Bedenken, wie die Herings gegen die Farben als Empfindungen (o. S. 16), sich beheben lassen durch richtige Unterscheidung von Empfindungs-Akt, -Inhalt, -Gegenstand (s. o. S. 16), auch über Empfindungsgegenstände = [? s. u.] physische Phänomene (o. S. 18); sondern auch das viele Gute, was Linke zur Revision der Begriffe Empfindung und Reiz in den vorausgehenden Teilen seines Buches bringt, wird in einer umfassenden Erkenntnistheorie (einschließlich Psychologie, Gegenstandstheorie und Metaphysik) zu seinem Rechte kommen.

Oben, S. 18, wurde für vorliegenden "Anhang" der Nachweis in Aussicht gestellt, daß die zwei Begriffe "physisches Phänomen" (Brentano) und "Empfindungs-Gegenstand" (Witasek) zwar umfangsgleich, aber nicht bis ins Feinste inhaltsgleich sind. Dies nämlich nicht, weil durch den Hinweis auf die "Empfindung" auch der psychische Vorgang des Empfindens mitgedacht ist, wogegen sich "physisches Phänomen" im rein Gegenständlichen hält. Letzteres freilich auch nur dann, wenn man (wie wir vgl. o. S. 35) "Phänomen = Erscheinung" selbst wieder nicht (wie Kant) unter Hinüberdenken an Einen, dem etwas "erscheint", versteht, sondern in dem absoluten Sinne der "positiven Komponente" des Begriffes Erscheinung, als Gegensatz zu dem negativen Begriffe des Metaphänomenalen = Nichtphänomenalen = Nicht in die Erscheinung Fallenden. So sind Rot, Warm physische Phänomene, Farbe sehen. Wärme spüren psychische Phänomene; Kraft, Masse Metaphänomene.

parteiische Feststellung dessen, um was die schließlich aufgefaßte Gestalt des Ganzen mehr, reicher ist als eine "Summe" (besser: Aggregat) jener Empfindungen oder sonstiger Bestandstücke einer Gestalt oder eines andersartigen Komplexes — das ist jetzt noch immer die Frage, die seit Ehrenfels "Über Gestaltqualitäten" (1890) nun fast drei Jahrzehnte die Psychologie in Atem hält.

Es freut mich, bei LINKE (S. 250) zu lesen: Gestalten sind natürlich keine Relationen. Das konkrete Ganze, an dem wir die Einheit vorfinden und das die Einheit bildet, ist etwas anderes als die Einheit, die wir an ihm vorfinden. Wir stehen also in dem Streite zwischen Stumpf (neben A. Gelb) und Höfler auf Seiten Höflers. (Vgl. Höfler, Zeitschr. f. Psych. Bd. 60, S. 161 ff.). - Da das ein weiteres Anzeichen ist, daß sich nun neben den längst behandelten Relationen auch die Gestalten kräftig durchsetzen, so könnte man höchstens bedenklich werden, ob es nicht schon wieder eine Folge der sozusagen nach langem Anlauf erlangten kinetischen Energie des Gestaltgedankens ist und ihn manchmål übers Ziel schießen läßt, wenn wir bei Linke (S. 248) lesen: ,§ 103 Panmorphismus. Konkrete und abstrakte Gestalten.' Einer tatsächlichen Berichtigung bedürfte sogleich der Satz: ,Einheit, Vielheit, Dauer müssen doch wohl, sofern sie konkret vorliegen, im Sinne der Grazer Schule als Gestalten gelten oder doch (was ja in diesem Zusammenhang nur terminologische Bedeutung haben könnte) jedenfalls als fundierte Gegenstände, als Gegenstände höherer Ordnung.' - Allerdings hatte EHRENFELS bei seiner ersten Konzeption auch noch die Relationen zu den "Gestaltqualitäten" gerechnet, was aber dann bald von den Grazern und ganz ausdrücklich auch von mir in der Arbeit von 1911 ,Gestalt und Beziehung' berichtigt wurde. -Viel wichtiger aber ist mir jetzt angesichts Linkes (S. 103) ,Panmorphismus' der Umstand, daß ich schon in jener Arbeit (S. 201) gefragt hatte ,Gibt es denn überhaupt ein Ungestaltetes?' und dort u. a. sagte , Wahr ist es ja, daß auch die Scherben einer zertrümmerten Bildsäule noch Gestalt haben, und daß, als 1511 aus Michelangelos Kolossalstatue Julius II. Kanonen gegossen wurden, nur aus einer Gestalt eine andere geworden war.' Dann einige morphologische Beispiele (Moneren, Volvox globator) und die Gegenfrage: Aber sollte es selbst ein nur künstlicher Unterschied sein, den wir zwischen dem Bildwerk und seinen Scherben machen? Oder zwischen dem lebendigen und dem zerquetschten Wurm? Daß dort die Berufung auf das Ästhetische ebenso nahe liegt, wie hier auf das Lebendigsein, macht uns aufmerksam, daß das Wesentliche des Begriffes der Gestalt weder einseitig im Begriff des Ästhetischen noch in dem des Lebendigen gesucht werden darf.

All diesen Dingen wird erst in Studien IV nachzugehen sein und der Unterschied zwischen üsthetischen und unüsthetischen Gestalten

sich vielleicht wesentlich gründen lassen auf den zwischen Freigestalten und Zwangsgestalten (s. o. S. 80), wo dann das überzeugendste Beispiel von Freigestalten jedenfalls das vom Werden bis zum Vergehen ungestört sich gestaltender und umgestaltender Lebewesen ist und bleibt. Aber schon vor und also unabhängig von solchen Ausblicken der Gestalttheorie in eine besondere philosophische Disziplin wie die objektive Ästhetik wollen wir bei aller Dankbarkeit dafür, daß nun die allerjüngste Schule der Gestalttheoretiker sogar bemüht ist, ,mit der Auffassung Ernst zu machen, daß alles "sinnlich" Wahrnehmbare Gestalt, ja überhaupt in concreto Wahrnehmbare gestaltet ist' (S. 248), doch nicht irre machen lassen in dem psychologisch-erkenntnistheoretischen Unterschied zwischen dem Gestaltetsein und allem Gestaltauffassen. Wenn auch nicht diese Unterscheidung, sei es aus psychologischen, sei es aus erkenntnistheoretischen Gründen geleugnet sein soll, so liest sich doch schon ein Satz wie ,Reize sind genau so gut gestaltet wie wahrgenommene Figuren und Körper' (LINKE 240) etwas verwunderlich; denn er erinnert an die Verwechslung (die freilich sogar einem Eulen passiert ist) zwischen dem physikalischen Reiz (Verhältnissen der Schwingungszahlen) mit den Tonempfindungsintervallen (die freilich selbst schon wieder weniger bloße Verhältnisse, z. B. Verschmelzungsgrade, als elementare Gestalten sind, worüber einiges in Studien II, auch in Ps 2 § 23 und § 68). Zugegeben nämlich, daß, wenn wir nicht nur die Schwingungszahlen vorstellen (von denen schwerlich gilt, daß sie mehr von Gestalt an sich haben als die Relationen, von denen Linke zugegeben hat, daß sie Nichtgestalten sind), sondern wenn wir uns ausdrücklich die Schwingungsformen vorstellen (z. B. die graphischen Darstellungen der einfachen oder superponierten Sinuswellen), allerdings diese Reize nunmehr auch schon etwas Gestaltetes sind. Was aber könnte uns Vertreter der Fundierung hindern, nun wieder zu sagen: Gesehen, empfunden hast du doch nur die einzelnen Raumörter, die Punkte (Tupfen), aus denen sich die Sinuskurve zusammensetzt. Das Auffassen als Raumgestalt aber hast doch du, Panmorphist, erst hinzutun müssen. Wollten wir aber weiter streiten, ob der als gestaltet vorstellbare Reiz schon vor oder erst nach dem Gestaltetsein als der physikalische Reiz einer Gehörempfindung zu fungieren vermöge, so hieße das doch etwas tiefer sich in Metaphysik hineinbegeben, als die gegenstandstheoretische und psychologische Gestalt- und Gestaltungstheorie geraten findet. Doch solchen Unterscheidungen nachzugehen, würde einen großen Teil der vorausgegangenen Untersuchungen Linkes über Reiz, Empfindung und

Der Möglichkeit und Wirklichkeit einer objektiven Ästhetik hat Mernong (in teilweisem Gegensatz zur letzten Arbeit seines Schülers WITASEK, der nach sorgfältigen Voruntersuchungen schließlich das "Schön" doch für minder objektiv hielt als das "Blau") in seiner Abhandlung "Über emotionale Präsentation" (diese Sitzungsberichte 1917) eingehande Untersuchungen gewidmet. — Wir kommen hierauf zurück in Studien II—IV.

noch vieles andere erfordern. — Darum jetzt nichts weiter zu Linkes Versuchen, der Fundierungstheorie die Fundamente abzugraben oder — ihr neue Fundamente zu geben. Wir überlassen das viel besser Benussi, der sich ja seiner Gegner um so lieber wehren wird, je sorgfältiger vorbereitet der Angriff war. —

### Anhang II:

Moriz Schlick begründet in der Vorrede zu seiner "Allgemeinen Erkenntnislehre" (Berlin, Springer 1918), warum er sie an der Spitze der Serie "Naturwissenschaftliche Monographien und Lehrbücher" veröffentlicht [wie die o. S. 29 erwähnte philosophische Einleitung von Harms vor der "Enzyklopädie der Physik"]. Da mir das Buch erst im Juni 1919 (zwischen Fahnenkorrektur und Revision dieser Studien I) zugekommen ist, werde ich erst im Schlußwort nach Studien IV darauf zurückkommen; vgl. vorläufig meine Anzeige in der "Zeitschr. f. d. physikal. u. chem. Unterricht", 1. Heft, 1920.

Zum Schluß aber dieser Studien I, die nicht mehr wollten, als die Anlässe und Aufgaben' für die Studien II, III, IV aufzeigen und umgrenzen, wollen wir dem Leser und uns selbst keineswegs verhehlen, daß der Leitbegriff aller vorigen und künftigen Untersuchungen, der der "Gestalt' selbst, nirgends so definiert worden war und wohl auch künftig nicht wird definiert werden können, wie man es sonst von einem reinlichen, z. B. mathematischen Begriff verlangt. Eine solche Forderung aus der ,reinen', d. h. diesmal: gestaltfreien Mathematik auch in die Gestalt- und Gestaltungstheorie zu übertragen. wäre aber selbst schon ein logischer Fehler, vorausgesetzt, daß es außer den "Beziehungen", die allenthalben das letzte, schärfste Mittel alles Definierens bilden, eben auch noch Gestalten' gibt, die sich dann ihrerseits nicht wieder durch begriffliches Denken, sondern nur durch lebendiges Anschauen voll erfassen lassen. Wer eine solche Sonderstellung von Gestalt und Anschauung' gegenüber Beziehung und Denken' aus Gründen rein logischen Denkens nicht zugeben zu dürfen glaubt (und sich etwa gar gegen alles Anschauliche so ablehnend verhält wie D'ALEMBERTS Frage ,Qu'est-ce que cela prouve? dem tragischen Kunstwerk gegenüber), der wird auch höchstens den Kopf schütteln können, wenn er in Ps 2 § 36 , Vorstellungen der produktiven Phantasie,

hinter dem dort formulierten Gestaltungsgesetz der Phantasieproduktion als freie Zugabe folgende zwei Reihen von Namen und Begriffen aus den mannigfaltigsten Gebieten des Anschauens und Denkens einander gegenübergestellt und sie untergeordnet findet unter die beiden Leitbegriffe

#### Gestalt:

Beziehung: Anschauung Denken

(im genauen Sinn = Gestalterfassen) (im engeren Sinn = Beziehen)

Phantasie Platon Kunst Kultur Agrikultur Organisch Volk Hellenisch Germanisch Süddeutsch Goethe Weiblich Jugend Neigung Gnade usf.

Wissenschaft Zivilisation Industrie Mechanisch Staat Römisch Romanisch Norddeutsch Schiller Männlich Alter Pflicht Recht

Verstand

Aristoteles

Diese Paare von Dualismen, von denen die Glieder jeder einzelnen Reihe miteinander wenig, ja zum Teil weniger als nichts gemeinsam zu haben scheinen, spielen doch in unserm ganzen Denken, Sprechen und häufig Streiten eine unbestreitbar wirksame und oft sehr bedeutsame Rolle. Es wäre aber wohl schwer zu sagen, welche Anschauungen und Gedanken bei diesen Rollenverteilungen richtung- und maßgebend waren und für immer bleiben werden, wenn wir uns nicht besännen auf denjenigen Dualismus, der an die Spitze der Reihen gestellt ist und dem die mehrfach erwähnte Untersuchung über ,Gestalt und Beziehung - Gestalt und Anschauung' gewidmet war. Als deren Fortsetzung nun auch die vorliegenden Studien I bis IV zu nehmen, darf ich um so eher bitten, als mir bisher keine Berichtigungen jener Arbeit von 1911 zugekommen sind, sondern (wie ich allerdings nur aus mündlichen Berichten, u. zw. nicht aus unmittelbaren, höre) meine damalige Verteidigung des Gestaltgedankens seine damaligen Gegner wenigstens zum Teil überzeugt haben soll.

# INHALT.

|       |                                                               | Seite |
|-------|---------------------------------------------------------------|-------|
|       | Anlässe und Aufgaben                                          | 3     |
| I.    | Ein Unabhängigkeits- und ein Abhängigkeitsprinzip             | 12    |
| п.    | Unmittelbare und mittelbare Gegenstände der Naturwissenschaft | 15    |
| III.  | Was ist Philosophie?                                          | 21    |
| IV.   | Unmittelbare und mittelbare Gegenstände der Psychologie       | 24    |
| v.    | Es gibt keine Naturphilosophie                                | 28    |
| VI.   | Wieners Begriff der ,echten Entwicklung'. ,Gestalt' als Kern  |       |
|       | des echten, natürlichsten Begriffes von "Entwicklung" = Ge-   |       |
|       | staltung                                                      | 55    |
| VII.  | Wiesners Begriff der "Entstehung"                             | 71    |
| ZIII. | Wiesner gegen Spencers zu weiten Begriff der "Entwicklung".   | 77    |
| IX.   | Ein psychologisch-biologisches ,Gestaltungsgesetz'            | 80    |
|       | Anhang I: Zur Verteidigung gegenständlicher ,Fundierung' und  |       |
|       | psychischer ,Produktion' (,Koinduktion')                      | 107   |
|       | Anhang II                                                     |       |

### Akademie der Wissenschaften in Wien

Philosophisch-historische Klasse Sitzungsberichte, 191. Band, 4. Abhandlung

# Vorläufiger Bericht

über

Phonogramm - Aufnahmen

der

# Grödner Mundart

Von

### Karl Ettmayer

(53. Mitteilung der Phonogramm-Archivs-Kommission)

Vorgelegt in der Sitzung am 6. November 1918

## Wien, 1920

In Kommission bei Alfred Hölder

Universitäts-Buchhändler Buchhändler der Akademie der Wissenschaften in Wien

- 1. Während die Nonsberger Mundartgruppe und die weiter südlich davon gesprochenen lombardischen Mundarten Südtirols durch eine ganze Reihe von Monographien und Aufsätzen in den letzten drei Lustren die Aufmerksamkeit der Gelehrten häufig auf sich gezogen haben, sind die Tiroler ladinischen Dolomitentäler von der Sprachforschung gerade in den jüngstverflossenen Jahren einigermaßen vernachlässigt worden. es, weil die Gredner Mundart' von Gartner Linz 1879 den Anforderungen der historischen Grammatik noch immer einigermaßen genügt, sei es, weil unermüdliche Vorkämpfer für die Erforschung der ,tirolischen Mundarten (wie diese Meyer-Lübke in seiner Rom. Gramm. taufte) wie Christ. Schneller und Joh. Alton durch Tod abgingen, eine schwer auszufüllende Lücke hinterließen, teils weil das am Ende des 19. Jahrhunderts sich so hoffnungsvoll entfaltende ladinische Schrifttum in Tirol zunächst keine rechte Weiterentwicklung fand. Die Arbeit von Carlo Battisti A tonica nel ladino centrale im Archivio per l'alto Adige Bd. I u. II, welche eine von mir im Lombardischladinischen aus Südtirol aus zwingenden Gründen unbeantwortet gelassene Frage zu lösen versuchte, mußte vom Verf. in Z. f. r. Ph. Bd. 32 p. 624 als in der Anlage und den Ergebnissen verfehlt zurückgewiesen werden und seither ist wenig Neues auf diesem Gebiete der Wissenschaft zugeführt worden.
- 2. Im zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts ist gegenüber dieser Sachlage ein allmählicher Wandel eingetreten. Junge, einheimische Kräfte machten sich allenthalben geltend und bemühten sich, von älteren einsichtigen Landsleuten warmherzig unterstützt, die interessanten Schätze an altertümlicher Sprechweise und Volksgewohnheit zu sammeln und wissenschaftlich auszubeuten, das Zusammengehörigkeitsgefühl bei den Talbewohnern zu wecken und zu beleben und den bestehenden

Bedürfnissen nach einer ladinischen Literatur, so geringfügig die Mittel, die hiefür ausgeworfen werden konnten, bleiben mußten, nach Möglichkeit zu entsprechen. Der Wissenschaft kam diese Bewegung insoferne zugute, als dieser in dem seit 1911 erscheinenden ladinischen Kalender sowie in der Pitla storia bibia von Dr. Eug. Demetz da Plazzola zusammenhängende Texte für das Grödnerische zur Verfügung stehen, welche sich den badiotischen Altons würdig zur Seite stellen, ja dieselben an Mannigfaltigkeit und echter Volkstümlichkeit des Stils bei weitem übertreffen.

3. Gerade dieser Umstand ist aber von besonderer Wichtigkeit, da das Grödnerische und das Badiotische, so nahe sie sich geographisch berühren, zwei grundverschiedene Typen des Zentralladinischen darstellen, die beide zu kennen für die Wissenschaft ebenso wichtig ist wie etwa die Kenntnis des Engadinischen und des Bündnerischen (u. zw. des Cadi und Foppan) in der Schweiz. Soviel wir aus den ladinischen Ortsnamen Deutschtirols entuehmen können, scheint sich jene Mundart, welche die Grödner Leute sprechen, einstens über das ganze mittlere Eisacktal von Brixen bis nahe gegen Bozen verbreitet zu haben und dadurch in geographischer Nachbarschaft mit dem ehemals rein ladinischen Nonsberg gestanden zu sein, der seinerseits zwar von dem frühzeitig germanisierten Etschland mit Überetsch zwischen Kaltern und Meran (Artlung) umlagert war, aber über den Vintschgau ziemlich deutlich engere Beziehungen zu den engadinischen Mundarten verrät, die vor dem 16. Jahrhundert nicht bloß am oberen Inn, sondern auch im Etschtal von der Töll aufwärts (wie wieder aus den ladinischen Ortsnamen hervorgeht) gesprochen wurden. Das Abteital, nach Norden und Süden offen, vom Grödnertal durch hohe und wahrscheinlich im Mittelalter nur auf Schleichwegen begangene Jöcher getrennt, steht dem Friaulischen in vieler Hinsicht näher als dem Grödnerischen (vgl. Rom. Forsch. XIII Lomb. Lad. p. 463-467). Andrerseits scheinen die ladinischen Mundarten Nordtirols und der Zentralalpen, so dürftig die Züge auch sind, die wir diesbezüglich aus dem ladinischen Ortsnamenmaterial enträtseln können, eine gewisse Verwandtschaft mit den badiotischen besessen zu haben. Wenn eine solche Verwandtschaft bestand, so muß dieselbe jedenfalls sehr alt

gewesen sein, da die deutsche Besiedlung des Talkessels von Bruneck schon frühzeitig eine Scheidewand zwischen dem Gadertal und den weiter nördlich hausenden Ladinern aufgerichtet hatte (vgl. Mitt. d. Inst. f. öst. Geschichtsforsch. Ergänzungsbd. IX. 1 p. 20). Welcher Art die ladinischen Mundarten des Pustertals waren, ist bis jetzt nicht näher bestimmt.

4. So kann man wohl sagen, daß ein gut vorbereiteter Boden namentlich im Grödnertal für die Wiederaufnahme der wissenschattlichen Erforschung dieser Mundart günstige Ergebnisse in Aussicht stellt. Das Phonogramm-Archiv der Akademie der Wissenschaften in Wien hat schon seit längerer Zeit seine Aufmerksamkeit namentlich auf solche Sprachen und Mundarten gelenkt, die infolge ihrer geringen Verbreitung über kurz oder lang von der Bildfläche verschwinden dürften und deren phonographische Festhaltung in einem Sprachenarchiv besonders wichtig erscheinen muß. Zweifellos gehört das Grödnerische mit seiner rund 6000 Menschen umfassenden Sprachgemeinschaft in diese Kategorie. Wenn auch die italienischen Irredentisten, welche kurz vor Kriegsausbruch sämtliche ladinischen Idiome als im Zustand des Sterbens befindlich in die Welt hinausposaunten, weit übers Ziel hinausschossen, da bei der Zähigkeit, mit der die kleinen ladinischen Sprachgemeinschaften an ihrer ererbten Muttersprache seit Jahrhunderten festhielten, von einem wirklichen Aussterben dieser Dialekte nicht die Rede sein kann und wohl noch manche Generation in der kühlen Erde ihre Ruhestätte finden wird, ehe das letzte ladinische Wort am rauschenden Dürsching- und Gaderbach verklingt, so muß doch andrerseits zugegeben werden, daß es um die Zukunft des Grödnerischen menschlicher Voraussicht nach schlimmer bestellt ist als um die irgendeiner anderen ladinischen Mundart. An und für sich ist das Zentralladinische überhaupt in dieser Hinsicht gegenüber dem Ost- und Westladinischen benachteiligt. In der Schweiz trägt die eigenartige politische Entwicklung und die dadurch gefestigte Tradition des Bündnerlandes in Verbindung mit der in der Reformationszeit wurzelnden Bündner Literatur wesentlich zur Erhaltung der westladinischen Mundarten bei: In der Mark Friaul ist es die kompakte Masse einer nach Hunderttausenden zählenden ladinischen Bevölkerung, welche eine gewisse Gewähr für die

A

人名葡萄子名 医多角的人 计记录分词形式 计记录与 医经系统 數數 医人名英格兰斯 化聚乙酰胺甲酰胺甲酰

Fortexistenz dieser Sprachgemeinschaft bietet. Mag auch heute noch wie schon seit der Befestigung der venezianischen Herrschaft die gesamte Intelligenz des Landes sich des Italienischen als Verkehrs- und Kultursprache bedienen und das Furlanische dadurch auf das Niveau einer schrift- und bildungslosen Bauernmundart herunterdrücken, woran weder die Dichtungen eines Zorutti, noch die gelehrten Passionen einzelner Heimatsforscher viel zu ändern vermögen, so ist andrerseits doch darauf zu verweisen, daß dieser Zustand durchaus nicht notwendig zur Auflösung des Ostladinischen führen muß. Je mehr Kultur, je mehr selbständiges Denken in die unteren Bevölkerungsschichten der friaulischen Mark eindringen wird, je mehr sich Wohlstand und geistige Reife namentlich in den nichtindustriellen, landwirtschaftlichen Kreisen dieser Gegend festigt und ähnlich wie in Graubünden (und auch in Gröden!) geistige Bildung (und Bildungsbedürfnis!) in den Dörfern und Gehöften ihren Sitz aufschlägt, die es mit jener der Städter getrost aufnehmen kann, desto mehr Aussicht wird auch die Sprechweise der Furlaner gewinnen, zu selbständigem Leben zu erwachen.

5. Demgegenüber stellen die zentralladinischen Mundarten einen verschwindend kleinen und unbedeutenden Sprachsplitter dar, der weder durch ältere literarische Traditionen, noch durch die Bevölkerungszahl mit den beiden anderen ladinischen Sprachinseln auf eine Stufe gestellt werden kann. In Kirche und Schule wurde vielmehr der eigenartige Charakter dieser Dialekte seit langem schon eher als ein Bildungshemmnis empfunden, das dem Priester wie dem Lehrer seine Aufgabe nicht unerheblich erschwert. Namentlich die drei nach Süden sich öffnenden Ladiner Täler waren daher seit langem schon einem starken italienischen Einfluß ausgesetzt, dem das Ampezzanische in sprachlicher Hinsicht in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts erlag und heute als italienisierte ladinische Mundart gelten muß, mit dem das Fassanische vor Kriegsausbruch in heftigem Kampfe lag, während im Buchenstein, wo die erbitterten Kämpfe des Krieges am längsten wüteten, möglicherweise der Kriegselbst eine ernstliche Bedrohung für die Fortexistenz dieser ladinischen Mundart gebildet hat. Die beiden gegen Deutschtirol sich öffnenden Täler, das Grödner- und das Abteital, zu italienisieren, hatte es an Versuchen seit langem nicht gefehlt,

doch scheiterten dieselben einerseits an dem gesunden Sinne der Bevölkerung, der sich gegen eine nationale Verhetzung sträubte, um so mehr, als viele ladinische Familienangehörige in Deutschtiroler Städten als Kaufleute, Beamte, Ärzte usw. unbehindert hochgeachtete Stellungen einnahmen, welcher idvllischer Friede zwischen Deutschen und Ladinern natürlich sofort gestört worden wäre, wenn der italienische Irredentismus auch in den Ladiner Kreisen Wurzel geschlagen hätte. Andrerseits standen auch rein sprachliche Schwierigkeiten derartigen Schritten im Wege, da es den Ladinern erfahrungsgemäß kaum leichter fällt, italienisch als deutsch zu lernen und die Kenntnis des Deutschen schon aus wirtschaftlichen Gründen für sie oft wichtiger erschien als die des Italienischen. Während man in der Predigt, bei der Beichte, auf Friedhöfen besonders die Bauersfrauen anhielt, sich der ihnen beschwerlichen italienischen Sprache zu erinnern und nach Möglichkeit ihrer zu bedienen, mußten die männlichen Talbewohner aus Geschäftsinteresse soviel Deutsch lernen, um sich mit ihren deutschen Nachbarn verständigen zu können, und taten dies offenkundig lieber als die Frauen, da sie den praktischen Zweck sofort begriffen und auch ihrem Volkscharakter deutsches Wesen vielfach nähersteht. als italienische Denkart (vgl. Moroder, Lusenberg Markt St. Ulrich im Grödnertal Denkschrift 1908 p. 44).

6. Diesen Schwierigkeiten wurden nun in jüngster Zeit durch die früher erwähnten neuen ladinischen Bücher einigermaßen abgeholfen. Die Schulausgabe der Biblischen Geschichte von Demetz erleichtert dem Seelsorger die Jugenderziehung in einer Zeit, wo die Kinder eine fremde Sprache noch schwer erlernen; möge ein Lesebuch den Grödner und Abteier Lehrern bald ähnliche Dienste leisten! An und für sich ist die Nötigung, die für den Ladiner besteht, sich fremde Sprachen anzueignen, gewiß nicht von Übel. Nichts schult und kräftigt den Geist so sehr wie das Sprachenstudium und wenn wir heute sehen, daß ein unverhältnismäßig großer Teil der angesehensten und reichsten Tiroler Kaufmannsfamilien den armen Ladiner Tälern entstammt und daß speziell grödnerischer Handelsgeist kleine Geschäftskolonien in der ganzen Welt etablierte, deren schon am Beginne des 19. Jahrhunderts nicht weniger als 130 mit 348 Firmen bestanden (vgl. Franz Moroder, Das Grödnertal

p. 70 Note), daß Grödner Bildhauer und Schnitzer in der Kunstwelt eine hochgeachtete Rolle spielen usw., so dürfte gerade die geistige Gymnastik, die das Sprachenlernen mit sich bringt, zur Entwicklung der ladinischen Intelligenz wesentlich beigetragen haben.

7. Nachdem die Ladiner es sich nicht verdrießen lassen. aus eigenen Kräften sich jene Bildungsmittel zu schaffen, deren die Volksschule bedarf, und damit jene Erziehungsgrundlage zu legen, durch welche die Jugend zum Erlernen zweier wichtiger Kultursprachen, des Deutschen und des Italienischen, befähigt wird, so ist nicht einzusehen, warum in Gröden und in der Abtei für die Bevölkerung eine Nötigung entstehen müßte, ihre altheimischen Mundarten aufzugeben. Trotzdem sind hier, wie gesagt, die Auspizien weniger günstig als in anderen ladinischen Gebieten, und zwar deswegen, weil die beiden Täler ziemlich stark voneinander abweichende Mundarten sprechen und nicht ein Idiom, sondern deren zwei in der Schule berücksichtigt werden müssen, wie auch vom Standpunkt des Verkehrs aus der Kontakt zwischen den beiden Tälern ein recht geringfügiger ist. Wirtschaftlich bilden dieselben sozusagen zwei getrennte Welten. Das Grödnertal mit seiner hochentwickelten Hausindustrie, seinem regen Handelsgeist, seinem großen Interesse am Fremdenverkehr, das jetzt durch die Eisenbahn in diesen Bestrebungen in ganz außerordentlicher Weise unterstützt wird. bildet einen starken Gegensatz zu den zwar volkreicheren, aber im Geiste seiner Bevölkerung viel konservativeren, gegen die Fremde sich abschließenden, fast ausschließlich von landwirtschaftlichen Interessen beherrschten Abteital. Die Volksschule beider Täler gewissermaßen unter den Hut einer einzigen. wenn auch nur für den Elementarunterricht praktisch verwertbaren zentralladinischen Schriftsprache zu bringen, ist wenig aussichtsreich. Und mag auch die Wissenschaft von einem einheitlichen zentralladinischen Sprachgebiet sprechen, das praktische Leben wird deren zwei deutlich zu unterscheiden haben, die, wie in ihrer geschichtlichen Entwicklung, so auch gegenwärtig, eher auseinander streben, als einander zugravitieren. Vom Standpunkt der Erhaltung der ladinischen Mundart (ohne daß ich irgendeinen Wunsch in positiver oder negativer Richtung damit verbinden wollte) ist das fremdem Wesen und

fremdem Denken offener stehende Grödnertal natürlich viel stärker gefährdet als das Abteital. Das Phonogramm-Archiv hat daher ein größeres Interesse, gerade die Grödner Mundart in seinen Archivbeständen sozusagen zu verewigen.

8. Aus diesem Grunde wandte ich mich bei den vorliegenden Aufnahmen dem Grödnertale zu. Um möglichst einwandfreie Sprachproben des Grödnerischen zu gewinnen, setzte ich mich mit jenen Kreisen in Verbindung, die das Grödnerische in Wort und Schrift zu pflegen bestrebt sind und von denen ich in dankenswertester Weise und mit vollem Verständnis für die mir gestellte Aufgabe außerordentlich warmherzig und wirkungsvoll unterstützt wurde. In erster Linie nenne ich Herrn Franz Moroder, Altbürgermeister von St. Ulrich, der schon im Sommer 1914, als ich mit dem romanischen Seminar der Innsbrucker Universität einen Studienausflug nach Gröden unternommen hatte, uns seine Zeit zur Verfügung stellte und eine Reihe von Ortsnamen in meinen Innsbrucker Phonographen hineinsprach, daher mit einer gewissen Erfahrung ausgerüstet, diesmal vier Platten für das Wiener Phonogramm-Archiv lieferte. Sodann Herrn Professor Arcangiul Lardschneider in Wolkenstein. Romanist vom Fach und Schüler Meyer-Lübkes, Leiter des ladinischen Kalenders, sodann stud. jur. Leo Runggaldier, Sohn des mittlerweile verstorbenen Herausgebers des Kalenders Josef Runggaldier; sodann Herrn Christl Delago, Hotelier in St. Ulrich, und Herrn Oberlehrer Josef Vinazzer, dessen Sohn Franz uns ebenfalls einen Abschnitt aus der Pitla storia bibia' hineinsprachen. Herr Lardschneider veranlaßte auch seine Schwägerin Frau Anna Marie Demetz in Wolkenstein, eine eigens für diesen Zweck verfaßte Schilderung der Grödnerbahn im Phonographen zu produzieren, wodurch auch eine weibliche Stimme im Phonographen festgehalten wurde. Durch die Liebenswürdigkeit des Herrn Professors Pescosta, der eigens aus Colfusk nach Wolkenstein herüberkam, wurde ich in die Lage versetzt, zur Vergleichung auch eine badiotische Platte aufnehmen zu können. Gerade die Mundart von Colfusk ist ja für das Grödnerische von besonderer Bedeutung, da dieses Hochtal im ganzen Mittelalter politisch mit Wolkenstein eine Einheit bildete und daher am ehesten als Verbindungsglied zwischen dem Grödnerischen und Badiotischen in Betracht

kommen kann. Zudem ist Colfusk der Heimatsort Giovanni Altons und der Interpret, der ein Gedicht Altons in den Phonographen hineinsprach, selbst ein naher Familienangehöriger dieses Mannes. Schließlich improvisierte Peter Detomaso, Tischlermeister in St. Ulrich, aber gebürtig aus Arabba in Buchenstein und mit einer Buchensteinerin verheiratet, eine Platte in dieser Mundart, die insoferne von Interesse sein kann, als der Sprecher zwar seit 30 Jahren mit seiner Familie in St. Ulrich ansässig ist, aber trotzdem im Kreise seiner Angehörigen sich der Buchensteinischen Mundart bedient. Eingehendere Aufnahmen dieser Schwestermundart des Grödnerischen werden unter günstigeren Umständen vorzunehmen sein.

#### IT.

9. Die Sprache ist der Ausdruck des geistigen Verkehrs einer Sprachgemeinschaft. Um mit wahrem Verständnis die Grödner Sprachtexte zu studieren, wird ein kurzer geschichtlicher Rückblick auf diese kleine, aber interessante Sprachgemeinde von Wert sein.

Die Besiedlungsgeschichte des Grödnertales hängt seit dem ausgehenden Altertum zweifellos mit der alten Zollstation in Klausen zusammen. Ich werde später (§ 95) darauf zu sprechen kommen, daß die gotischen Lehnworte der Zentralladiner vermutlich mit den ostgermanischen Besatzungstruppen dieser Station in der Völkerwanderungszeit zusammenhängen. dies ist leicht begreiflich. Gerade von Klausen führt ja ein bequemer Höhenweg über Albions und Laien nach St. Ulrich, wo prähistorische Fundstätten die Existenz einer schon vorrömischen Ansiedlung sicherstellen. Auch der romanische Name Urtežèi muß vor der Völkerwanderungszeit datieren, da roman. urtia nur zu einer Ableitung urtiei oder so ähnlich geführt hätte, woraus hervorgeht, daß ein schon lat. urticetum als Grundform angeführt werden muß. Sachlich deutet der Name auf umfangreiche Viehhürden, welche in dieser Gegend bestanden haben müssen, in deren Gefolge reichlich vorkommende Brennesseln wohl wegen ihrer Nutzbarkeit zur Anfertigung von

Eine Veröffentlichung dieser Platte wird erst erfolgen, wenn größere Materialien über das Buchensteinische zur Verfügung stehen.

Nesseltuchgeweben der Örtlichkeit den Namen gaben. Daß gerade St. Ulrich für eine Ansiedlung sozusagen prädestiniert war, ergibt sich aus der Lage des Ortes.

10. Das ungefähr 20 km lange Grödnertal, das, in seinem unteren Teil schluchtartig enge, den Dürschingbach dem Eisacktal zuführt, trägt an den beiden Talseiten einen grundverschiedenen Charakter. Schattenseitig erheben sich unmittelbar über den Ufern des genannten Baches die waldigen Steilhänge jenes ausgedehnten Alpenplateaus, das die Deutschen Seiseralpe, die Romanen Mon da Səuč nennen, nur für wenige Gehöfte einen engen Raum übriglassend. Auch verhindern die vielen Schluchten, die von der Seiseralpe zum Grödnerbach niedersteigen, eine Verbindung derselben durch einen gemeinsamen Talweg. Sonnseitig steigen in sanfter Neigung wiesen- und waldbestandene Berghänge in breiten Flächen allmählich an, die schließlich in schöne, der Viehwirtschaft günstig gelegene Alpenwiesen übergehen, wie das Raschötzerplateau, das Plateau von St. Jakob mit den dahinter liegenden Aschkler- und Čislesalpen, und das Plateau von Lardschneit mit Schuautsch und der Stevia-Alpe. Diese Plateaus werden durch drei tief einschneidende Felsenriegel, resp. Felsenabstürze voneinander getrennt: die Torwände des Raschötzerberges im Westen, die Abstürze der Gran Roa und des Col de Flamm bei St. Ulrich und das tiefeingeschnittene Tal von Santa Christina. Die wenigen Übergänge, welche den Übertritt von einem Plateau zum andern erlauben, ergaben seit alters zwei Talwege, welche heute noch besondere Namen führen. In den tieferen Lagen führt der Troi Paian, der gerade bei St. Ulrich auf der alten Bannbrücke den Puiatesbach überschreitet und vom Raschötzerplateau auf den Col de Flamm hinüberführt. Der Name Troi ist vorrömisch; vgl. Meyer-Lübke, Etym. Wörterb. 8934. Das Beiwort Paian (lat. payanus) hat mit grdn. paian, Hacke' wohl nichts gemein. Es zeigt an, daß dieser Weg, der wohl als "Gauweg" eine Verbindung des ganzen pagus darstellte, ebenfalls schon in Römerzeiten bestanden haben muß, da das Wort in der christlichen Ära als reines Kirchenwort wohl kaum mehr zur Wegbezeichnung dienlich gewesen wäre. Gerade bei St. Ulrich gabelte sich dieser Weg in zwei Äste, welche die untere Talschlucht des Grödnerbaches rechter und linker Seite umgehen. Rechtsseitig geleitet uns der Troi Pajan

über Pontives, St. Peter und Laien nach Klausen, linksseitig führt ein ebenfalls sehr alter Herdenweg (?) über Passua und St. Michael nach Kastelruth und Seis.

Hoch oben im Raschötzerwald ober St. Ulrich zieht von den deutschen Bergdörfern ober Klausen eine zweite einst wohl bedeutendere Kommunikation nach Oberwinkel ober St. Ulrich. von dort auf die Alben ober Christina und über Schuautsch nach Wolkenstein, von wo aus die drei Jöcher, das Sellajoch. das Grödnerjoch und das Puezjoch mühelos erreicht werden können. Man nennt ihn, wenigstens in einzelnen Partien. den Troi Callian, was, von lat. caligo abgeleitet, etwa Nebelsteig' oder Wolkensteig' bedeuten würde, und es ist wohl kein Zufall. daß der alte Wachtturm, resp. die feste Burg, die im Mittelalter an seinem Endpunkte errichtet worden war, zu deutsch Wolkenstein benannt wurde. 1 Es mag sein, daß die Höhe des Weges zur Bezeichnung "Wolkensteig" geführt hat, aber näherliegend ist wohl eine viel praktischere Erklärung dieses Namens. Klausen war, wie erwähnt, seit Römerzeiten eine Zollstation, welche durch das Grödnertal nach zwei Richtungen auf leicht säumbaren Wegen umgangen werden konnte, durch das Gadertal nach Bruneck und ins Pustertal und über Buchenstein in die venezianische Ebene. Ein Nebel- oder Wolkenweg' ist ein solcher, auf dem man nicht leicht gesehen wird oder gesehen werden will, ein Weg für Schwärzer und Schmuggler. Der verhältnismäßig große Burgenreichtum des Grödnertales, in welchem sich im Mittelalter mindestens 4-5 befestigte Ansitze befanden, bezeugt, daß man an der Bewachung dieses Tales ein großes Interesse hatte, was sich im obigen Zusammenhang mühelos erklärt.

11. Aus Freisinger Traditionen (vgl. Bitterauf, Die Traditionen des Hochstiftes Freising II p. 450 u. 453) erfahren wir, daß sich seit dem Beginne des 11. Jahrhunderts dieses und das Regensburger Bistum um die Urbarmachung und wohl auch deutsche Kolonisierung des Grödnertales Verdienste erwarb, und soll (nach Moroder-Lusenberg!) wieder St. Ulrich, genauer gesprochen der Panahof, im Mittelpunkt dieser kolonisatorischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über sie vgl. Alton: Das Grödnortal p. 335 (Sep. der Z. d. D. u. Ö. Alpenvereins).

Tätigkeit gestanden haben, was abermals darauf hindeuten würde, daß das bayrische Stammland ein großes Interesse daran besaß, sich des Besitzes und der Beaufsichtigung des grödnerischen Gau- und Wolkenweges zu versichern, da ohne ein solches politisches Nebeninteresse die Bistümer Brixen, Trient oder selbst Salzburg eher Anlaß gehabt hätten, ihre Zinsbauern in dem für Freising doch recht entlegenen Grödner Alpentale anzusiedeln. Oh M.-L. nicht zuviel Phantasie walten ließ, weiß ich nicht. Wie immer es damit sein Bewandtnis gehabt haben mag, jedenfalls kann man sagen, daß im Verlaufe des 11. Jahrhunderts tatsächlich deutsche Kolonisten im Grödnertale seßhaft gewesen sein müssen. Es ergibt sich dies aus verschiedenen sprachgeschichtlichen Erwägungen. Die meisten größeren Höfe von St. Ulrich und Umgebung besitzen zwei Namen, einen romanischen und einen deutschen. In vielen Fällen ist die romanische Namensform mühelos als die ältere zu erkennen und schon der Pfarrer Vian: ,Gröden und der Grödner in seiner Sprache' hat p. 42 eine längere Liste solcher Parallelbezeichnungen zusammengestellt, welche den romanischen Ursprung der meisten Hofnamen sicherstellt. In einigen Fällen steht allerdings das Umgekehrte fest, so in Sumbierch, deutsch Lusenberg, das gerade aus der romanischen Form sich als ein Lutzenberg (Lutz = Ludwig) erweist, in Arert (dtsch. Erharter), Kuenz, Zellin (Etzelin), Minert (Meinhart), Palmer (Baldemar) usw. Eine längere Liste, die freilich in einzelnem verbesserungsbedürftig erscheint, stellt Wilhelm Moroder-Lusenberg in seiner Denkschrift: "Markt St. Ulrich im Grödentale" p. 20/22 zusammen. Moroder-Lusenberg, dessen einzelne Angaben ich nicht immer zu kontrollieren vermag, wenn auch vieles den Leser bedenklich und manche ungenaue Zitierung geradezu ärgerlich stimmt, nimmt an, daß die Grödner Höfe, insoweit sie den deutschen Bischöfen von Augsburg (?) und Freising (?) zinspflichtig waren, trotz ihrer romanischen Namen von Deutschen gegründet oder bewohnt waren, und vermag weiterhin eine Reihe deutscher Familien anzuführen, welche seit dem 15. Jahrhundert aus dem deutschen Teile Südtirols ins Grödnertal eingewandert waren. Mir stehen diese familiengeschichtlichen Daten nicht zur Verfügung, doch möchte ich bemerken, daß auf die sprachliche Zugehörigkeit eines Hofes

aus der bloßen Zinspflichtigkeit an deutsche Herren natürlich kein zwingender Schluß gezogen werden kann. Außerdem muß aber aus sprachgeschichtlichen Gründen betont werden, daß, selbst wenn Moroders Angaben über die Gründungszeit der einzelnen Höfe zutreffen sollten, dennoch die Namen derselben schon früher den betreffenden Lokalitäten teilweise angehaftet haben müssen, und daß die Familien, die etwa nachweislich aus anderen Gegenden in Gröden eingewandert sind, ihren Namen trotzdem von alten Grödner Lokalitäten bezogen haben. Diese sprachgeschichtlichen Argumente: der Wandel des bayr. a zu o. des mhd. î zu ei und û zu au, der romanischen Wiedergabe des mhd. s mit ž, mhd. f mit v, umgekehrt des roman. s mit dtsch. tz usw. führen zur Überzeugung, daß die deutschen Namensformen der Grödner Höfe ziemlich gleichzeitig mit den ersten Freisinger Kolonisten entstanden sein müssen, daß aber jene schon im 12. Jahrhundert ihre deutsche Nationalität zugunsten der umwohnenden Romanen aufgegeben hatten, und wenn auch immer wieder deutsche Nachschübe von Freising und später von Augsburg in die Grödner Berge ihren Weg nahmen, daß dennoch eine ununterbrochene romanisch-ladinische Tradition die Oberhand behielt.

12. Heute hört man allerdings viel von einer angeblich unmittelbar bevorstehenden Germanisierung des Grödnertales, namentlich St. Ulrichs, sprechen, - ich habe es ja bereits erwähnt. So soll der Gebrauch des Grödnerischen, wenn ich die Angaben von Leo Runggaldier richtig verstanden habe, im Familienleben der Grödner namentlich in St. Ulrich stark zurückgehen und die heranwachsende Jugend in ihren Kinderjahren nicht mehr so ausschließlich und mit solcher Sicherheit diese Mundart beherrschen, wie dies bei den früheren Generationen der Fall war. Das starke Anwachsen St. Ulrichs, seine zunehmende Bedeutung in Handel, Kunst und Kunstgewerbe könnte einen solchen Wandel hinreichend erklären. Tatsächlich habe ich andrerseits beobachtet, daß in St. Ulrich das Grödnerische wohl ebenso fest wurzelt wie bei den übrigen Talbewohnern, und was die Sicherheit im Gebrauch desselben bei der Grödner Jugend betrifft, so konnte man schon vor dreißig und mehr Jahren die gleiche Klage hören, was darin seinen Grund hat, daß in der kleinen grödnerischen Sprachgemeinschaft

immer einzelne Männer existierten, welche die Ausdrucksweise ihres Ältervordern der Jugend zu übermitteln bemüht waren und die große Liebe und Sicherheit, mit der sich diese des Grödnerischen bedienten, hervorhoben; zum mindesten ist die Wertschätzung, die der St. Ulricher wie der Grödner überhaupt seiner alten Sprechweise entgegenbringt, auch heute noch so groß wie ehedem und kann schon aus diesem Grunde von einer Entnationalisierung der Grödner im gegenwärtigen Augenblicke nicht gesprochen werden.

13. Der zunehmende städtische Charakter, der in vielen Häusern namentlich St. Ulrichs um sich greift, ist allerdings nicht ohne Rückwirkung auf die Sprache geblieben, so daß man heute zwei Spielarten des Grödnerischen unterscheiden kann: eine bäurische Redeweise und eine mehr städtische, welche sich weniger in der Syntax oder Formengebung, ziemlich deutlich aber in der Aussprache kundgibt. Die meisten phonographischen Platten bringen die städtische Variante des Grödnerischen zum Ausdruck, nur bei der Maria Demetz kommt die bäuerische Vokalgebung öfter deutlich zur Geltung. Während mithin von einer sozialen Schichtung der grödnerischen Mundart gesprochen werden kann, vermochte ich lokale Differenzierungen in den drei oder vier Dörfern des Tales nicht festzustellen: wohl wird der eine oder der andere Ausdruck, wird so manche satzphonetische Variante in der Aussprache oder gar irgendein Formenelement, wie z. B. das Impf. auf -oa statt -ova der einen oder andern Gemeinde zugeschrieben. Jedesmal gewann ich aber den Eindruck, daß hiebei die städtische Mundart als das St. Ulrichische katexochen betrachtet wird und lokale Verschiedenheiten angenommen werden, die eigentlich auf der sozialen Differenzierung beruhen. Auch jener scheinbare Lautwandel von a zu e (vgl. p. 49), den ich im Grödnerischen schon Lomb. Lad. p. 410 konstatierte, hängt mit dieser sozialen Spaltung der grödnerischen Sprachgemeinde offenkundig zusammen. Vian, der ja wesentlich vor Gartner seine Grammatik verfaßte, gibt Ausspracheanweisungen und gebraucht orthographische Zeichen, welche deutlich bezeugen, daß schon in seiner Zeit im St. Ulricher Pfarrhofe die städtische Artikulierung üblich war. Auch Riffesser scheint den gleichen Traditionen zu folgen, während Gartner die bäurische Sprechweise allein gelten läßt und diese in einer etymologisierenden Konsequenz durchführt, wie ich sie von keinem heutigen Grödner mehr gehört habe.

## III.

- 14. Das syntaktische Bild, das die vorliegenden Texte bieten, weist jene charakteristisch ladinischen Züge auf, welche vom Westladinischen her bekannt sind. Bezüglich der Syntax des Verbums ist zunächst festzustellen, daß das Passivum wie im Westladinischen regelmäßig mit venire gebildet wird. Dlone univel runna latin (2910, 6). Po pudons nee pertender dunkt cumpedei psunder tel Tirol (2912, 5). Ntan la viera iela unida fata ten kurt temp (2914, 6) (vgl. Meyer-Lübke, Rom. Gr. III p. 329).
- 15. In der Regel konkordiert dabei das Auxiliar mit dem Subjekte, doch sind Fälle von unpersönlicher Passivbildung, wie sie uns schon im Texte Afunda nos entgegentreten, nicht selten: Dlibra mo vegnel na puera landa (2918, 9).
- 16. Der Einfluß des Deutschen ist unverkennbar, namentlich auch darin, daß in jenen Fällen, wo im Deutschen 'sein' statt 'werden' verwendet wird, auch im Grödnerischen das statische Passiv mit röster Verwendung findet: Vo ladins seis duč nviei (2908, 10) (vgl. H. Augustin, Unterengad. Syntax p. 40). Dennoch wäre es m. E. irrig, wenn man in dieser Passivbildung lediglich einen Germanismus erblicken wollte, vielmehr liegen die Wurzeln desselben tief im Latein selbst, obschon das Deutsche in hervorragendem Maße mitbeteiligt war.
- 17. Eine mediale Beziehung des Verbums auf den Sprecher wird sehr häufig durch den Obliquus des Personalpronomens angezeigt. Je me teme (2905-17). dut se la ğeut . . . dut se la riš (2908, 22). Vo, mi oma m'eis salva (2918, 18). y son ği te stua a mel börer (Kal. Lad. 1912-p. 62).
- 18. Inwieweit dieses grödnerische Medium dazu beitrug, daß beim Personalpronomen vielfach der Casus Obliquus den Rectus ersetzte, kann nur im Zusammenhang mit den ein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spitzers Bedenken (LGRPh. 39 p. 398) sind von der rom. Syntax unberechtigt. It. piocono sassi wäre Inversion, pioce sassi aber ist Transitivohjekt.

schlägigen Erscheinungen in Oberitalien und Frankreich sachgemäß erötert werden und muß daher einer passenderen Gelegenheit vorbehalten bleiben.

- 19. Über die Indikativformen des Aktivs ist wenig zu sagen. Sämtliche Tempusformen werden nach jenen Gesetzmäßigkeiten angewendet, welche fast allen romanischen Sprachen gemeinsam sind. Vom einfachen lateinischen Perfekt nicht die leiseste Spur. Das Imperfektum Indikativi kann dem Ausdrucke der Unbestimmtheit dienen und ersetzt namentlich in der hypothetischen Periode den Potentialis: y š ne fova la riera, asans mo podù ašpitè dai anižimi, kela ferata ruce te Selva (2914, 4).
- 20. Das Futurum wird nicht mit renire, sondern mit habere gebildet und dient genau ebenso wie das Italienische sowohl dem Ausdruck der Zeitabstufung als auch der modalen Färbung in deliberativem, optativem oder potentialem Sinne: L plu rie tok sora da Tluzes nfin a Lainerried (2914, 11).
- 21. Man würde in nichts erkennen, daß das grödnerische Futurum wahrscheinlich ein später Import aus dem Italienischen ist, von dessen seinerzeitiger Einbürgerung bei den Zentralladinern uns wohl das heutige Engadinische ein gutes Bild gewährt (vgl. Augustin p. 118), wenn nicht indirekte Argumente uns zwingend zu einer solchen Annahme führen würden. Unter diesen steht an erster Stelle die Tatsache, daß neben cantare habeo ein sogenanntes Futurum der Vergangenheit cantare habebam oder habni den Grödnern wie allen echt ladinischen Mundarten vollständig fehlt (vgl. Gartner, Rhäto-rom. Grammatik § 132).
- 22. Die Art und Weise, wie sich die Grödner bei der Wiedergahe des romanischen Konditionals in Haupt- und Nebensätzen behelfen, zeigt, daß, wie schon Gartner l. c. vermutet, das Ladinische überhaupt einen Konditional nie gekannt hat und direkt aus dem Latein zu einem ganz eigenartigen System in der verbalen Moduslehre gelangt ist. Um dieses zu erklären, möge einiges Prinzipielle über das Wesen des verbalen Modus überhaupt vorausgeschiekt werden.
- 23. Unter verbalem Modus verstehen wir den sprachlichen Ausdruck für die Relation, die nach der Ansicht des Sprechenden

zwischen einem verbalen Vorgang (verbale Handlung oder Zustand) und der Wirklichkeit besteht. Im Modus der Aussage (Indikativ) wird zu einem verbalen Vorgang ein Korrelat in der Wirklichkeit ausgesagt, und zwar kann die Aussage entweder eine positive oder negierte sein. In allen andern Modi (und deren gibt es vom Standpunkte der syntaktischen Funktion aus sehr viele, wenn schon das Grödnerische über wenige Formen zum Ausdruck dieser mannigfachen Funktionen verfügt) wird ein verbaler Vorgang sprachlich bezeichnet, bei dem es unbestimmt bleibt, ob ihm ein Korrelat in der Wirklichkeit entspricht oder nicht, d. h. der Sprechende sagt in einem solchen Falle nicht den Vorgang in der Wirklichkeit aus, sondern er nimmt einen Vorgang an. Zur Annahme eines Vorganges, der nicht in der Wirklichkeit gelegen ist, gelangen wir durch Willens- oder Gefühlsmomente, welche unser Sprechen und Denken nicht bloß begleiten, sondern in vielen Fällen auch bestimmen.

- 24. Für den durch einen Willensakt bestimmten, angenommenen Vorgang kennt auch das Grödnerische die Ausdrucksform des Imperativs, obschon der lateinische Konjunktiv seit alters und im Grödnerischen besonders häufig die imperativischen Funktionen übernehmen kann. Außerdem kann im Grödnerischen unter Umständen auch der Diskursiv als Imperativ fungieren.
- 25. Wird ein verbaler Vorgang infolge eines kräftigen Lustgefühles vom Sprechenden angenommen, so nennen wir dies eine Begierde und, falls dieses Lustgefühl eine Wertung einschließt, einen Wunsch. Die entsprechenden verbalen Modi wären der Hortativ und der Optativ. Ist umgekehrt ein Unlustgefühl Ursache einer solchen Annahme, so begleiten dieselbe Furcht oder Abscheu und der entsprechende verbale Modus mag syntaktisch als Dubitativ bezeichnet werden.
- 26. Vielfach reagiert eine lebhafte Intelligenz schon auf sehr schwache Gefühlsmomente durch die Annahme verbaler Vorgänge und es genügt die leiseste Erwartung oder irgendein Zweckgedanke, um einen solchen sprachlich auszulösen. Der syntaktische Modus in derartigen Sätzen wird von den Grammatikern in der Regel als Potentialis oder, falls Wertungen mitspielen, als Deliberativus bezeichnet. Wie die Geschichte

der indogermanischen Syntax zeigt, bedurfte es eines großen Kulturfortschrittes, bis die Sprachen mit Annahmen operieren lernten, bei denen die Gefühlsmomente überhaupt keine nennenswerte Rolle mehr spielen. Diesen Modus nennen wir den Irrealis, und zwar geht die syntaktische Entwicklung im allgemeinen in der Richtung, daß eigene Verbalformen für Optativ, Hortativ, eventuell auch Imperativ mehr und mehr in Vergessenheit geraten, während der aus dem Potentialis oder Deliberativus sich entwickelnde Irrealis alle andern modalen Verbalformen zu überwuchern beginnt.

- 27. Diesen Standpunkt hatte auch ungefähr das Umgangslatein erreicht, auf dem die späteren ladinischen Mundarten aufbauen. Durch den Zusammenfall des Konjunktiv Perfekti mit dem Futurum Exaktum und die lateinische Tempusverschiebung, welche die Verdrängung des Konjunktiv Imperfekti zur Folge hatte, war die Zahl der möglichen Konjunktivformen sehr eingeschränkt worden und wurde es noch mehr, als auch das Futurum Exaktum, das seit jeher prospektiven Charakter trug und dadurch mehr oder weniger modale (deliberative, potentiale und voluntative) Funktionen ausübte, den geringen Wirkungskreis, den es im klassischen Latein besaß, im Volkslatein dieser Gegenden völlig einbüßte.
- 28. Die benachbarten französischen und wohl auch oberitalienischen Dialekte schufen sich etwa in der Völkerwanderungszeit einen neuen Modus Prospektivus in der Fügung Inf. \*habebam oder habui, welche sie vom Kirchenlatein wohl unter Einfluß der Ausläufer der lateinischen Africitas gebrauchen lernten.
- 29. Nicht so die Ladiner. Zwar finden sich auch bei ihnen Spuren einer periphrastischen Umschreibung des Konditionals. So im Grödnerischen mit Hilfe von debere: Cie, neus don avei ruba... de ti segneur argënt e or! (Pitl. Stor. p. 19.) La dumënia dunque dant dessa vester sta bera Batista del Shocer dut l di sun bankon (Kal. Lad. 1915 p. 81). Häufiger mit avei da: Ma Turtia, chla meura a pa de ste pra neus do žagareč (2906,21). Ob die von Wedkiewicz, Materialien zu einer Syntax der ital. Bedingungssätze p. 67 besprochene Umschreibung mit venire auch im Grödnerischen vorkommt, kann ich durch kein Beispiel erhärten.

- 30. Der Gebrauch solcher Wendungen war aber offenbar niemals so beliebt, daß er zur Ausbildung eigener Verbalformen im Grödnerischen führen konnte. Vielmehr war es abermals der Irrealis, als welcher im Umgangslatein der Konjunktiv Plusquamperfekti gedient hatte, der die Rolle des Modus Prospektivus übernahm. Neben dem in seinem Gebrauch sehr stark anwachsenden Konjunktiv Plusquamperfekti kennt der Grödner nur noch einen Konjunktiv, nämlich den Konjunktiv Präsens. Da dieser schon im Latein sehr oft zum Ausdruck eines Potentialis diente (hypothetische Periode, indirekte Rede, Objektsatz), ist es begreiflich, daß er im Grödnerischen diese Funktion bewahrte.
- 31. Das Resultat dieser Entwicklung ist nun, daß der Grödner zwei Konjunktive kennt, einen Potentialis, hervorgegangen aus dem lateinischen Konjunktiv Präsens, und eine Irrealis, der auch gleichzeitig Prospektivus ist, hervorgegangen aus dem Konjunktiv Plusquamperfekti. Jener betont in erster Linie die sachliche Möglichkeit eines verbalen Vorganges und steht dadurch einer indikativischen Aussage beträchtlich näher als dieser, dem in erster Linie obliegt, den Charakter der Annahme irgendeines Vorganges im Gegensatz zur Aussage nachdrücklich zu betonen. So heißt es Pitl, Stor. p. 39: Desfagele ōra (wickelt den Lazarus aus den Leichentüchern) accioche l possa gì (potential!) oder p. 36: Abinède adum i toč, che ëise avanzà, acciochè i ne vede a de mèl (potential!), hingegen p. 38: En di univel la umans y purtora si pitli mutons da Gesù, acciochè l'i metësse su la mans y priessa per ei. (Irrealis der Höflichkeit. - nicht die Möglichkeit des Vorganges an sich, sondern die in der Bitte enthaltene Annahme soll charakterisiert werden!)

Einige Beispiele mögen diesen Gebrauch näher illustrieren.

In Wunschsützen meist der Potential: Mi père Abramo, èbes pietà de mè! (Pitl. Stor. p. 37) oder Ches te dei dut a ti, tu posses adurvè dut . . . medre no de chël len a mets . . . ne auses majè (2903, 14).

In indirekter Rede aber der Irrealis: I doi fredes prüa Gesù che l la rarësse (Pitl. Stor. p. 34).

Ebenso bei unbestimmtem Ausdruck: Duč, Gherdëina, Fašans, Badiòč, Fedómes y Ampezáns tucón adum y fasessán òra na böla gran familia (2911, 11).

In potentialen Fragen natürlich der Potential: Pudëssi pa je bën giatte en nem che sibe plu accort che tù? (Pitl. Stor. p. 16).

Im Objektsatz meist der Potential: l'ašpieta ert ch'el posse ği cula schiera (2904, 13); ne mancia auter che l vödl i laše la cova y vede toš a f'è tierra da buchei (2904, 15).

Hingegen irreal: N disora che chei de Cherdeina nen essa nce abu l muet de paje i pizons y badii (2914, 5); a pëina che l'a m pue de dobra, ulessel möfun che n i cirlessa la brèjes (2904, 12).

Im Relativsatz: Y duč i Ladins . . . pudëssa arëi al di da neviei duč una scritura, che duč sarëssa da lieger y da scri y nee da rusne (2911, 1).

Im Vergleichsatz: y nshi a l fat trëi nuetes ndo l'auter, tan šhike l'ëssa ulù ammuni këi da Hussèl (Kal. Lad. 1915 p. 81).

Im Temporalsatz: ung vuem . . . a dit a si cunfessaur, kar la sæul grazia, karl avassa da damande a Diw, fossa d'y schlungie la vita fin atant. k'æl pudüsse paje i debity (Kal. Lad. 1915 p. 94).

Ebenda ein Beleg für den überaus ausgedehnten Gebrauch des Irrealis in der hypothetischen Periode, der sich auch in Fällen einstellt, wo der Potential genügen würde: Sche Diæ me fuschüssa küsta grazia; ... fossi segur dæ ne muri mei.

32. In Kürze seien nur noch die Argumente skizziert, welche dagegen sprechen, daß im Grödnerischen der romanische Konditional mit habere jemals wirklich heimisch gewesen ist. Schon Gartner wies (Rhäto-roman. Grammatik l. e.) auf den Gebrauch von dessa in Befehlssätzen hin, der zwar prospektiven Charakter trägt, aber unmöglich ein debere habui in vulgärlateinischer Zeit vertreten kann, da ja die Befehle in der Gegenwart liegen: Je son l Segneur, ti Die. Tu ne desses avei degun autri dicies dlongia me. Tu ne desses te fe deguna statua ziple da per l'adure (Pitl. Stor. p. 26), Je te dess gratule (Kal. Lad. 1914 p. 61); sodann ist zu beachten, daß schon im ältesten rhäto-romanischen Sprachdenkmal in renesu avirtu (Z. f. r. Ph. XXXIX p. 6) der prospektive Konjunktiv Plusquamperfekti belegt ist und außerdem die Übereinstimmung der West- und Zentralladiner das hohe Alter dieser Fügung verbürgt.

- 33. Überhaupt scheint venire als Auxiliar gerade im Grödnerischen und Nonsbergischen eine große Rolle gespielt zu haben, denn nur so versteht man, wieso es in der einfachen Bedeutung 'kommen' vielfach durch \*adripare, revè verdrängt werden konnte.
- 34. Schließlich ist zu beachten, daß das Bedürfnis nach einem Prospektivus gerade bei den Zentralladinern, Nonsbergern und in vielen venezianischen und manchen lombardischen Mundarten nicht so groß war, da hier offenbar zeitlich weit zurückreichend das Verbum in solchen Hauptsätzen, in denen der Konjunktiv, resp. der Konditional den emphatischen Ausdruck eines Vorganges andeuten sollte, ganz besondere und eigenartige Formen annimmt, die kaum irgendwo so reichlich und so konsequent durchgebildet bis heute erhalten blieben wie im Grödnerischen. In allen romanischen Sprachen kann in Fragesätzen das Personalpronomen dem Verbum beigefügt werden und so ist uns z. B. im Französischen der indikativische Modus Interrogativus ai-je, as-tu, a-t-il mit Inversion des Personalpronomen wohl bekannt. Im Grödnerischen und den übrigen, oben angedeuteten Mundarten wird dieser Interrogativus auch auf die Antwortsätze übertragen, dringt von hier aus in das Gebiet des Konjunktivs ein, wie bereits Ascoli (Saggi ladini Arch. Glott. I p. 416 u. 461), der diese Erscheinung zuerst beobachtet hatte, feststellt, und übernahm die Bildung der 1. und 2. Person pluralis in Wunsch-, Aufforderungssätzen und ähnlichen. Im Grödnerischen, wo die Inversion des Subjektes eine gegenüber andern romanischen Mundarten ungewöhnlich große Rolle spielt, entwickelte sich daraus ein ganzes System von Verbalformen, die sowohl vom lateinischen Indikativ als auch Konjunktiv ausgehen und die man syntaktisch in einer besonderen Gruppe zusammenfassen kann, die ich als Modus Discursivus bezeichnen will, da ihre syntaktische Anwendung ganz bestimmten Gesetzmäßigkeiten zu folgen scheint.
- 35. Was zunächst die Inversion des Subjektes überhaupt betrifft, so finden wir sie (abgesehen von der Frage und sonstiger Voranstellung des Verbums im Satze, eventuell nach Adverbien oder adverbialen Bestimmungen): De seires, can che i ova servi la gent, ch'univa a cumprè ite, zuröv-i la porta (Kal.

Lad. 1912 p. 52); Davia de chel l damandl (Kal. Lad. 1912 p. 62); 1 aber bei folgender indirekter Rede: il damanda, ula che l'ie da qi (Kal. Lad. 1915 p. 87); Chel che se semicia ven el (Der Träumer, da kommt er! Pitl. Stor. p. 14); namentlich in den Wendungen: es ist, es war, es hat: Per la val de Gherdëina ie-l na gran seuridentsa (2914,8); Nee ilio ite ie l n bel udei (2915, 2); Mo entan che i apostuli cialora verso l ciel, iel cumpari doi angiuli furnii a blanc dlongia ad ii (Pitl. Stor. p. 48); Ite cheš verson fovel la ite en grum y d'ugni sort de ciofes y lins da fruts (2903, 8); sodann in den Konstruktionen mit "man"; A ulii udei ora bel, muess-un se sente pra viere da man dreta (2914); in Gottsnomen messera-n möfun se render (2906, 20); Še n fossa n trëi m pue da curagio, pudess-un abine n böl grum de šoldi (Kal. Lad. 1912 p. 54); in periphrastischen Tempusbildungen mit esse und habere, in denen nach grödnerischer Wortstellung das Auxiliar durch Objekte, Adverbien usw. vom Hauptverb getrennt werden kann: Tel skumenciament à Iddie cheria level y la tierra (Pitl. Stor. p. 7); zën ài giauri i ualli y a cunesà che'i ie d'esnuds (ebenda p. 9); Per cherie l'uomo a po chel böl Die teut tierra tumia (2903, 5); L sesto di a chel böl Die cherià l'uomo (ebenda); endlich auch in anderen Fällen, z. B. bei hochtonigem Pronominalsubjekt mit doppelter Subjektsbezeichnung: Še[Dieva] la fos štata tan maladëta che l'ëiles dal di d'ancuei, ëss-ela ëila trat al mèl l malan (Kal. Lad. 1913 p. 61) oder Per i trè al piccià y al mèl s'a-l ël servì della böca (Pitl. Stor. p. 8), wo Doppelbezeichnung des Subjektes vorliegt, ohne daß das Subjekt besonders stark betont wäre.

36. Die Übertragung des Interrogativs auf die Antwort und die emphatische Anrede ist so selbstverständlich, daß wenige Beispiele genügen: Chi geisa a crì? (Frage!) Še geise dunque a me crì mè, po lassede gi chis tlò (daran geknüpfte emphatische Anrede! Pitl. Stor. 41); Ciuldì eisa rubà la coppa de mi segneur? Tho n'eisa fatt na granda! (Pitl. Stor. p. 19).

Der Übertritt in konjunktivische Befehlssätze und Aufforderungssätze sei durch folgende Beispiele gekennzeichnet: La böca a damandà Diëva: Perciè ne maiëisa nia ënche de chës

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist zu bemerken, daß das *l* vor damandl das Objektspronomen, das suffigierte aber das Subjektspronomen ist und nicht etwa umgekehrt!

lën? Diëva à respondu: Neus maion del frutt de dutts i lëns del verzon, ma de ches lën a chel böl Die ditt, che ne maionse, acciōcche ne muessonse murì. La böca a po ditt: De segur ne muesseise murì, se maicise de ches lën, se giaurirà vōs nedli y ro cuneserëise sche Iddie l bën dal mel (Pitl. Stor. p. 51). Man beachte se giaurirà mit cinfachem Indikativ Fut. und ro cuneserëise mit Diskursiv Fut.! Daher Fagionse en uomo che semōia a neus (2903, 3); Giattereise en bambin, che ie enfassà ite (Pitl. Stor. 30).

Durch syntaktische Abschwächung stellen sich diese Formen auch dann ein, wenn in lebhafter Rede oder Erzählung irgendein leiser Nachdruck auf das Verbum gelegt wird, und trägt dadurch mitunter beinahe den Charakter eines richtigen Mediums. So gebraucht Prof. Lardschneider in seiner Schilderung der Grödner Eisenbahn großenteils den Diskursiv und unterscheidet in seiner Apostrophe an seine Landsleute zur nationalen Einigkeit genau zwischen dem Indikativ der Aussage und dem Diskursiv, was z. B. in der deutschen Übersetzung darin zum Ausdruck kommt, daß wir im Deutschen beim Indikativ das Personalpronomen dem Verbum regelmäßig vorausstellen, beim Diskursiv aber ihm nachschicken. Dad ei pedons y messons mparè . . . Duč, Gherdeina, Fašans, Badioč, Fedomes y Ampezans tucón adúm . . . Y l'udón ben nstës . . . Chësta virtù ons cun duč i Ladins, Sbizeri y Furlans . . . Messons saver gra a nosta rušnida . . . po arons forza, po pudons nee pertender, d'un cumpedei psunder . . . Ne tenion no cui Taliani no dai Tudeš . . . lašons ch'ëi la štrite ora . . . Y vo nudons dì, ch'on tan de forza . . . .

37. Man kann wohl nicht bezweifeln, daß ein gemeinsamer Zug echt ladinischer Syntax alle bisher besprochenen Erscheinungen verbindet, ein neuer Beweis, daß die Selbständigkeit des ladinischen Sprachstammes bis in die vulgärlateinische Zeit zurückreicht und nicht bloß in den Eigentümlichkeiten der Aussprache und den daraus hervorgehenden lautlichen Veränderungen begründet sind, sondern auch in der syntaktischen Struktur der Sätze, im ganzen sprachlichen Ausdruck der Gedanken. Das Oberitalienische ist allerdings dem Ladinischen auch syntaktisch näher verwandt als etwa das Sizilianische oder Portugiesische, kann aber mit dem Ladini-

schen auch in dieser Hinsicht nicht zu einer Einheit zusammengefaßt werden, da das erweiterte Gebiet des Konj. Plpf. auf Kosten des Prospektivs im Altoberitalieuischen den schon vulgärlateinischen Prozeß, der sich im 4.—6. Jahrhundert abspielte (vgl. Gamillscheg, Studien zur Vorgeschichte einer romanischen Tempuslehre p. 150 f.), deutlich widerspiegelt und die oberitalienischen Inversionsformen (vgl. Berg, Alpenmundarten p. 48 f.) nach §§ 39 u. 41 syntaktisch zu fundieren sind, die in jeder romanischen Mundart möglich sind. Ascoli würde heute wohl sagen: "die particolar combinazione", die für das Altladinische heute noch nachweisbar ist, war im Altoberitalienischen nicht vorhanden, wenn auch dieses oder jenes ladinische Phänomen in beschränktem Maße in der altoberitalienischen Syntax vorhanden war.

39. Sonst ist über das Verbum wenig zu sagen. Hervorzuheben ist nur die auch heute noch bestehende große Beliebtheit des Gerundiums, das mitunter geradezu den Charakter eines Partizipium präsens annehmen kann: Ciampan a martöl aud-un sunan (2918, 1); Tram y tram veig-un lasan (2918, 11); Nööla ugnan veigh-i bradlan, u bambin salvà sul braž tegnan (2918, 15). Dem reinen Infinitiv näherstehend: Tu, dish una de ksta mutans, ne n'essa mei audi kuntan, ke te ksta funtana dessel vester truep grosh askendui? (Kal. Lad. 1915 p. 82); vgl. Arch. Gl. VII 513, Meyer-Lübke, Rom. Gramm. III 538.

Sonst ist über die Objektoide wenig zu sagen. In den mir bekannten Grödner Texten spielen sie eine für eine Volksliteratur verhältnismäßig geringe Rolle, was für die Klarheit des Denkens der Grödner ein gutes Zeugnis ablegt.

Das Partizipium Praesentis ist natūrlich reines Adjektiv: do y do univela böl plu ružnenta i se lašora drēt kunte su da Sepl (Kal. Lad. 1911 p. 31).

39. Bezüglich des Subjektes ist auf jene Wiederholung des Subjektes hinzuweisen (§ 37), welche sich namentlich bei lebhafter Rede auch in anderen Kombinationen einstellt und dem volkstümlichen Stil in so vielen italienischen und anderen romanischen Mundarten Lebhaftigkeit verleiht, aber wohl kaum irgendwo so häufig zu beobachten ist wie im Grödnerischen: Tu es bel di tu (2905); Pu je e ben töma de no, je (Kal. Lad. 1914 p. 66).

40. Die Objekte werden im Grödnerischen gerne dem Verbum vorausgeschickt, was die bereits erwähnte Trennung des Auxiliars vom Hauptverb durch eingeschobene Objekte veranlassen kann. Auch die tonlosen Objekts-Pronomina werden häufiger proklitisch als enklitisch gebraucht und ist die Proklise, besonders im Diskursiv, feste Regel. Pu berba co faseis-a Vo a Vasegure Voš feršri? A m-i asegure? dišel-ël, co minëis-a cheš? Pu diš-i je ne V'i tol-pa tèi mutons? Tei mutons m'i to! o chel no! (Kal. Lad. 1914 p. 66); l prim di ai k'el la veiža, mëte l man d'i la kunte su (Kal. Lad. 1911 p. 31); Al mašer de i rie angiuli superbes tell'infiern i digionse neus malàn (Pitl. Stor. p. 8).

Îm Împerativ wird es nachgestellt: laš-cl pu\(\bar{y}i\) datrai ora sun sedil (2906, 8).

- 41. Aus diesen Gepflogenheiten in der Wortstellung ergeben sich abermals doppelte Objektsbezeichnungen im Satze, in dem namentlich ein dem Verbum folgendes real ausgedrücktes Objekt durch ein proklitisches Pronomen gewissermaßen fester mit dem Verbum verbunden wird: y va a i-l (Dativ und Akkusativobjekt) mustrà a l'auter fi (2916, 5); se ben chi nes zera žu i fieres a neus vödli (2904, 18); nes cunterbesla mo nce a neus l cë (2906, 10); cel-i n jede a l'oma (2906, 11); Ches te dei dut a ti (2903, 14).
- 42. Bezüglich des Reflexivums ist die Verwendung von se für die 1. und 2. Pluralis bekannt. Ne dausson mei se daude de vöster ladins . . . che messons for pesse y se lecurde (2911, 13); Ne yide pa a se fe ste (2906, 13). Vgl. noch Meyer-Lübke, Rom. Gr. III p. 402. Daneben wohl häufiger nes (vgl. auch § 41).
- 43. Ibi und inde dienen zur Bezeichnung des 2. und 3. Falles der 3. Person. Neben ibi findet sich auch häufig intus ibi = ti in genau der nämlichen Funktion. A dui ti da segneur Grof la man (2909, 8); L buteghier ti n'a purtà cà na tel scatula pleina d'ugni sort [d'udleies] (Kal. Lad. 1915 p. 90); Ma chis fersri ti univa la magera pert rubzi da tei carofes de mutons (Kal. Lad. 1914 p. 66).
- 44. Die unpersönliche Konstruktion, die bereits beim Passivum bemerkt wurde, ist sehr beliebt: tlò iel na chemun

catolica (2911, 7); kiet y ades salver iel (2916, 7); seltener nach romanischer Art: Ntan la viera iela unida fata (2914, 6).

- 45. Im übrigen unterscheiden sich die Objekte wenig von dem, was wir sonst aus der romanischen Syntax wissen. In unseren Platten findet sich kein Beispiel für den Possessiv mit a (Dativus Possesivus), von dem das Grödnerische noch spärliche Reste bewahrt hat.
- 46. Dafür ist in Platte 2907, 2, so wie ich die Stelle verstehe, die Höflichkeitsform nach deutscher Art mit der 3. Pluralis gebildet, die mir sonst aus der Literatur nicht bekannt ist (che la n'achtöa pa chi ei). Die Form des Partitivs ist am Subjekt zu beobachten (no d'usedes al leur 2909, 12) und an verschiedenen Objekten (su d'autri mendri lueš 2914, 14).
- 47. Über den Gebrauch der die Objekte charakterisierenden Präpositionen wäre manches zu sagen. Natürlich ist in durch intus ersetzt, doch leben noch Reste des einfachen in in Zusammensetzung mit Lokaladverbien, die dann ebenfalls als Präpositionen dienen, fort: sun piguel, sun kiš auč, sun en kol (2915, 5). Über intus ibi siehe oben.

Die Präposition da, vor Vokal dad, deckt sich im Grödnerischen mit dem italienischen Gebrauch: da Pruka o da Tluses ite, žu da neus, da la pèr da Lajon, ovi autri leures da fè, sa da i dè

Bemerkenswert wäre höchstens die Verwendung zur Bezeichnung einer Eigenschaft, wo der Italiener di vorziehen würde: shopa da lat, gebildet nach fete da catif, und ähnliches.

Per ist als Lokalpräposition fast ganz durch pra (per ad) verdrängt worden und wird fast nur in temporalem kausalem Sinne oder instrumental angewendet: per la festa del chemun, per sta festa a ğudè, per for e for.

Lokal bleibt es erhalten in Zusammensetzungen mit Lokaladverbien su per, ora per, ite per, su per mont, ora per la ralèda, te čampač itè per Val. Wo es sonst in lokalem Sinne angewendet wird (sauta per streda 2918, 6) dürften Italialismen vorliegen.

48. Auch die Stellung des Attributes zeigt im Grödnerischen mitunter kleine Besonderheiten, indem nach deutscher Art ein besonders stark betontes distinguierendes Attribut dem Substantiv vorausgehen kann. L. plu rie tilk sura du Tluses

nfin a Laiener Ried (2914, 11); L'segneur damanda do y nries, che 'lie pròpi na puera familia (Kal. Lad. 1913 p. 59).

- 49. Der Artikel kann bei präpositionalen Objekten fehlen, wo das Italienische oder Französische die Verwendung desselben erwarten ließe, wie bereits Meyer-Lübke, Rom. Gr. III p. 216 f. ausführte. Das Grödnerische geht in dieser Hinsicht nicht soweit wie das Neu-Provenzalische, hält aber zwischen diesem und dem Neu-Italienischen, resp. Neu-Französischen die Mitte: su per mont (2916); pra viere de man dröta (2915); vie plu reröl n vila (2907, 6); Da castl de speisa, Via pra möisa, Voma despreda, Dut che beisa (Kal. Lad. 1913 p. 58).
- 50. Interessant ist, daß das Grödnerische Reste eines verstärkt determinierenden Artikels besitzt, wie er uns aus dem Rumänischen (omul cel bun) und aus dem Alt-Französischen und Alt-Provenzalischen (cist, cil als Artikel) bekannt ist. L'ie chl meur (2904, 11); k'la Milia a dit tan bel y a dret kel rim ke bera Franzl a fat (2909, 13); Tres ki salandrons (2915, 4); ite per kl ridl de Plan (2916, 12); per kla vila de Larčonei (2917, 1).

In diesem kel scheint eccum ille mit qualis zusammengeflossen zu sein, letzteres darum, weil auch talis ganz ähnliche Funktionen, und zwar die des unbestimmten Artikels im Plural ausüben kann. nee tei pitli mutons (2908, 37, vgl. noch das erste Beispiel in § 40); L fova n'jede n tèl uem (Kal. Lad. 1912 p. 59); Nyali ruvel n rangun tèi ğeuni del luec (Kal. Lad. 1914 p. 60).

- 51. Bezüglich der Adverbien zeigt das Grödnerische die gleiche Neigung zur Häufung adverbieller Bestimmungswörter, welche im Westladinischen so auffällig ist. Vgl. Meyer-Lübke, Rom. Gr. III p. 517. La ilò ndret ite säura Dosses nfin seura Vastlè (2916, 2); i su s'a Plazola (2917, 1), una te čampač ite per Val (2917, 2). Temporal: la medema ciampanes ke ie mo nknei kun di (Kal. Lad. 1915 p. 78).
- 52. Einzelne Adverbien sind durch diese syntaktische Abnützung in ihrer Bedeutung so sehr abgeschwächt, daß es oft schwer hält, ihren Sinn zu erfassen. Insbesondere gilt dies von mo: (adversativ) nes cun ter bös-la mo nee a neus l cö (2906,10); kopulativ: mo Fedomes y Fašans (2908,7); L plu da ri ie mo Sas plut (2908, 30); rein temporal: Je devente mo na štria (Kal. Lad. 1911 p. 35); asans mo pedu (2914,4); von me: parè ie me tiza (2905, 14); Ches Hanst s'ora frabicà na pitla cösa da'n parti

mënt sëura ite, perciè a se l di më ntra neus (unter uns gesagt) l'iva m pue l muet (Kal. Lad. 1912 p. 59); cun ro y de ro sibe pu me chël che Idie uel (Kal. Lad. 1912 p. 45); vgl. noch 2906, 6, und von pa und po.

- 53. Diese beiden werden von Meyer-Lübke auf post zurückgeführt. Indessen werden die beiden Formen in ihren syntaktischen Funktionen von den Grödnern ziemlich scharf auseinander gehalten. Po dient dazu, den Fortgang der Erzählung anzudeuten und deckt sich mithin mit jenem syntaktisch stark abgeschwächten po der Venezianer und Lombarden, das sonst dem italienischen poi entspricht. Pa dient als verstärkendes Element, hauptsächlich beim Diskursiv, oder kann auch, dem gewöhnlichen Indikativ beigefügt, diesem die Lebhaftigkeit des Diskursivs verleihen. Es ist richtig, daß es in dieser Hinsicht viele verwandte Züge mit dem piemontesischen pa aufweist und es müßte noch näher untersucht werden, woher die lautliche Form, wenn das Wörtchen aus post stammen sollte. stammen mag (vgl. z. B. de cie düss-un pa po bradle? Kal. Lad. 1912 p. 46). Wenn keine Verbindung mit diesem piemontesischen pa bestünde, könnte man syntaktisch das grödnerische pa eher aus dtschtir. eppa = etwa ableiten. Das häufige pu geht auf pure zurück.
- 54. Auch die Adverbien, welche die Gradation zum Ausdruck bringen, weisen im Grödnerischen manche Eigenart auf. Das italienische molto wird durch dret, böl, föter oher ben vertreten. Adam y Diera rivora biei cuntönts (Pitl. Stor. p. 8); Davia de chel a-l cuntinuà a l tratè nee dò i cin ani for dröt ben (Kal. Lad. 1912 p. 46); Pudeis ve mpensè, co che l bon vödl ie restà ilò 'neantà . . . y mpo föter descunsulà (Kal. Lad. 1912 p. 45); aber auch vor Substantiven; Y l mušát pöta utèl föter brèdl (ebenda p. 46). Zur Komparativbildung bedient man sich des Adverbs plu: vie plu reröl (2907, 6); tan plu kler (2908, 20); ma l plu d la urela (2914, 1).
- 55. Als Negations-Partikel dient beim Verb ne, in selbständiger Stellung no, die beide von lateinischem non stammen. Daneben verwendet das Grödnerische auch nia = nec, und zwar vorwiegend in der Bedeutung von "nichts". Die Scheidung der beiden Negativadverbien ist aber durchaus nicht streng durchgeführt. Vielfach begegnen wir nia in der Funktion eines ver-

stärkten non. Ne nimmt vor vokalischem Anlaut ein n hinzu. I' nen ova mo finà de fe l prim bal (Kal. Lad. 1914 p. 68); De la brama ne disun mè nee nia no (ebenda p. 69); ma no drë de bota (2915, 1); medre no de kel len (2903, 15); nia m per mel (2906, 17); nia ne gora (2918, 3); n'ulëss di nia dela mutans (2908, 26); nia mel ndrët (2915, 11); Sas lone ne sta plu nia kiet (2908, 31); ke kei de Gherdëina nen essa nee abu l muet de paiè i pizons y i badii no, k'ie unii a durvei (2914, 5); Voš cùer mi oma, nen ei perdu (2918, 19). Degun = keiner wird sowohl substantivisch als auch attributiv verwendet: negun scacaron (2906, 3); y pò chesta n'ie pa neguna lèlera (2906, 9).

- 56. Interessant ist weiter, daß das Grödnerische eine reiche Fundgrube im Gebrauche echter Flickwörter bildet. Das Grödnerische méfun, wofür Mattie Ploner noch mefe gebraucht (Te muesses mefe lu vaghè . . . Kal. Lad. 1915 p. 59 Z. 6) entspricht syntaktisch ziemlich genau dem bayrischen "halt": "Du mußt ihr halt schön tun." Etymologisch ist die Gleichsetzung mit italienischem gnaffè, die Alton vornimmt, sehr ansprechend (Alton, Lad. Idiome. p. 258). Die formellen Schwierigkeiten sind aber noch nicht gelöst. Ganz ähnliche Bedeutung und Verwendung hat auch ares, das bei den Badioten Substantiv (arrha), bei den Grödnern Flickwort ist: ši si Odl, ares che t'ès regon (2904, 5). Das in Oberitalien weitverbreitete rè (Warnung ausdrückend), findet sieh auch in Gröden (2905, 5).
- 57. Über die Konjunktionen will ich mich kurz fassen. ki oder interrog. cie, ulà etc. werden regelmäßig von der Konjunktion ke gefolgt: cëla, cëla chi chen veic n jëde sun chis auč (2904, 3); de cie che se trata, chi che ven (2915); Ei l damanda ulà che l'ie da  $\hat{y}$ ì (Kal. Lad. 1915 p. 87).

ške (it. sicchè) wird verwendet auch im Sinne von siccome: Chi crips sta ca s'che cater mač (2908, 32).

### IV.

58. Nicht weniger interessant ist die morphologische Ausbeute der phonographischen Platten, obwohl Th. Gartner in seiner "Gredner Mundart" bier bereits vieles klargestellt hat. Immerhin ist noch manches, namentlich Entwicklungsgeschichtliches darüber zu sagen. Zunächst sei die Pluralbildung ins

Ange gefaßt, welche so viele komplizierte Probleme vor den Augen des Sprachforschers aufrollt.

- 59. Schon frühzeitig war der Fem. Plural auf -as, resp. später -es an Stelle der Nominative getreten, und zwar muß die Analogie und der Lautwandel -as > -es vor dem Schwunde der Auslautsvokale (um die Mitte des 12. Jahrhunderts) durchgeführt gewesen sein (vgl. Z. f. r. Ph. XXXIX 11), da einerseits fenans, umans, fians einfaches s zeigen, andrerseits krüužes, užes, näives etc. mit ihren korrekt lenierten Konsonanten eine lautliche Annäherung des -as-Plurals an den lat. -es-Plural vor dem Schwund des lat. -e vor s voraussetzen lassen.
- 60. Die Substantiva der lat. o-Deklination haben den alten Nominativ Pluralis auf -i in weitem Umfange bewahrt, so in der Flexion der Pronomina, nach Muta + Liquida (uedli) und scheinbar nach l und in -ati, -iti, -ūti. Hier scheinbar, da čavai, učiei, prèi, čantèi, unii, tenùi ursprünglich auf konsonantisches i-i endigten, das aus li und di hervorgegangen war. Wie palea zu paja einerseits, anni zu añ andrerseits wurde, sind auch diese Auslautsreihen behandelt worden.
- 61. Ging dem intervok. Dental ein tonloser Mittelvokal voraus, so entwickelte sich di nicht zu >i>i, sondern zu -z>-s, daher tiebe pl. tiebes; war der Dental durch einen vorausgehenden Konsonanten gestützt, so bildete er sich zu -s weiter (segons, vens). Da auch freit zu freis und nicht zu \*freis wurde, muß vorausgesetzt werden, daß intervok. d in tepidus und in \*frigdus vor der palatalen Affizierung verschiedenen Lautwert hatten; wahrscheinlich war das erste bereits zu d herabgesetzt, was zu allem, was wir sonst wissen, gut stimmt.
- 62. Ging ein Guttural dem i voraus, so ist zu unterscheiden. Entweder war die regelrechte Palatalisierung des k+i in vulgärlateinischer Zeit durchgeführt worden, dann entwickelte sich amici ebenso zu amiš (vgl. Salvioni, Rom. XXIX p. 546)<sup>1</sup> wie crucem zu kreuš wurde. Oder der reine Guttural wurde vom Singular auf den Plural übertragen (wie in ital.

Die Haltlosigkeit der Theorie des Verfassers von "La gutturale e la palatina nei plurali dei nomi toscani", der eine so seltsame Angst bekundet, meine Arbeiten und meinen Namen zu nennen, daß auch ich seinen Namen nicht zu nennen brauche, ist dort von Salvioni genügend klargelegt.

fichi, fuochi), dann wurde dieses jüngere hi zu & weitergebildet, das Gartner ebenso mit tx transkribiert wie jenes in fraitx: saĕ, stanĕ, solĕ etc.

- 63. Ausl. -i nach rom. č, resp. grd. ž (kapuš, tameiš) fiel spurlos ab, nach rom. ts verwandelte es dieses in č (poč, meč, terč), das aber von Gartner nicht als  $t\chi$ , sondern als č gehört wurde. Es handelt sich hier um einen Lautwandel  $t+si>-t+\dot{s}$ . Dementsprechend wurde auch bas (bassus) im Plural zu baš.
- 64. Vor dem Schwund des -i sind offenbar sämtliche maskulinen Plurale der 3. Deklination im Nominativ auf -i gebildet worden, da pieš, paluš, monč, minš aus \*pedi, \*paludi, monti, \* mensi zurückweisen. Schwierigkeiten bereiten die Plurale fredeš, reieš, pieneš. Sie können nicht auf fratres, reges, pectines zurückgehen, da dies regelrecht zu dis, dentes zu dents wird. Das š muß aus \*-si oder \*-di hervorgegangen sein. Entweder trat eine Analogie nach pl. masc. tiebes fem. tiebes in der Weise ein, daß -eš als die zu grödn. -e als Masculinum zugehörige Pluralcharakterisierung gefühlt wurde. Dazu würde stimmen, daß auch die Maskulina auf -a (bèrba) den Plural auf -eš bilden sowie auch sekundär abgefallenes Stütz-e (medem für älter \*medème pl. medemes) an dieser Pluralbildung teilhat. Diese Hypothese ist aber syntaktisch unhaltbar, da tiebe, naide, spere, tume viel zu selten gebrauchte und als Adjektiva in derartigen Analogiebildungen wirkungslose Satzelemente sind, als daß von ihnen auszugehen wäre. Waren sie doch nicht einmal imstande, èže (acidus) vor dem Übertritt in eine andere Wortklasse zu bewahren, denn dieses bildet den Plural èži (wie uedli, teurdli etc.). Bleibt nur die Annahme, daß an die organischen Plurale fratres, reges, pectines das -i der o-Deklination in hybrider Weise beigefügt wurde: also zunächst frater pl. \*fratresi, \*pécten pl. péct(i)nesi, bárba pl. \*bárbasi gesprochen wurde.
- 65. Die Ursache dieses seinerzeitigen Strebens nach Unifizierung der Maskulinplurale im Nominativ lag offenbar in dem Zusammenfall der Obliquusformen beider Deklinationsklassen. Auch im Grödnerischen ist offenbar \*qvos frühzeitig zu \*qves geworden (vgl. Z. f. r. Ph. XXXIX p. 11) und mit homines, noctes etc. gleichlautend behandelt worden. Der Vokal blieb vor dem s unter den gleichen Bedingungen wie das Stütz-e erhalten, daher die heutigen Plurale vemes, colmes, die direkten Abkömm-

linge der alten Obliquusformen sind. Sonst schwand dieses e, daher heute čans, mutons, mans, tzapins, dënts, tëmps (2910, 4, wofür Gartner und Moroder tempes schreiben, letzterer aber im Text nicht spricht). Wie im Plur. \*tempos zu tëmps wurde, führte der Nom. Sing. fundus heute zu fonts.

- 66. Nach dem Schwund der Auslautsvokale, der um die Mitte des 12. Jahrhunderts anzusetzen ist, und der Durchführung der älteren Synkope tonloser Mittelvokale (ena aus \*(h)ebdoma(s), piene aus \*pectine) trat im Grödnerischen eine jüngere satzphonetische Synkopierung unbetonten e's ein, welche an Rhythmussteigerung und vielleicht andere Momente geknupft ist, die zu untersuchen Aufgabe der experimentell-phonetischen Untersuchung der Phonogramme sein wird (psè neben p'sè oder pase). Von dieser jüngeren Synkope wird nun auch das auslautende -es ergriffen, weshalb Finazzer bald tiers, bald tieres spricht, Moroder tëmpes schreibt (2907, 15), obwohl er tëmps spricht. Lardschneider schreibt im Kal. bald creps (2908, 32), bald crepes (2916, 10). Dieses Schwanken der Aussprache begünstigte nun das Eindringen eines epenthetischen e vor dem Auslauts-s, d. h. -es für -s wurde im Anschluß an das -es bei Stütz-e und den Plural der Feminina verallgemeinert. Diese Analogie ist jünger als die Vokalisierung des I (§ 90), daher pèves, čanèves (zu palus, canalis) und als der Schwund des intervok. Dentals (daher parëies) und findet sich nicht bloß bei Erbworten (tleves, lèrežes, ueves, aber badiot. is), sondern auch bei oft sehr jungen Lehnworten (firhonges, žnekes) und erfreut sich (außer nach ts, s, r, l,  $\eta$ ) einer gewissen Beliebtheit.
- 67. In diesem Zusammenhang ist nun die Wichtigkeit der von Finazzer gebrauchten Form  $l\ddot{v}\eta$  da fruts (im Texte steht  $fru\breve{c}$  2903, 8) zu ermessen, welche neben  $d\ddot{e}nts$  und  $t\ddot{e}mps$  einer der wenigen Fälle ist, in denen die alte Obliquusform lautgerecht fortentwickelt wurde.
- 68. In neuerer Zeit haben sich vielfach italienische und deutsche Plurale im Grödnerischen eingebürgert. Weit verbreitet und in unseren Texten vertreten ist der Plural ani (2910, 4, 16, 2911, 1), taliani (2910, 13, 2911, 12) u. a. m. Der Plural kilometer (2917, 4) ist dem Deutschen entnommen. Trei ëura (2917, 5) ist ein interessanter Rest der Pluralbildung auf -a (it. ossa, uova, mura etc. Vgl. Ascoli, A. Gl. VII 440).

- 69. Eine uralte satzphonetische Erscheinung, die im vulgärlateinischen Schwund des auslautenden -s wurzelt, hat im Grödnerischen (wie auch in einigen lombardischen Alpenmundarten und im Provenzalischen) eine deutliche Spur hinterlassen. Die Adjektiva bilden im Feminin den Plural ebenso wie die Substantiva, sei es, daß sie selbständig stehen (tan böles 2909, 11), sei es, daß sie dem Substantiv folgen (tizes reventes 2918, 14). Wenn sie aber dem Substantiv vorausgehen, endigen sie auf -a, wie auch der bestimmte Artikel im Fem. pl. la lautet: dutta la creatures (2903, 18); da duta la pertes (2916, 11); sött vacces bölla grasses, sött burta vacces mègres, la bölla vacces grasses (Pitl. Stor. p. 16). Wie man sieht, kennen Substantiva diese Umbildung des Plurals nicht, - an der auch die Maskulinplurale auf -es nicht teilnehmen (i primes temps 2910, 12). Im Vulglt. war -s fakultativ verstummt, und zwar in jenen Lautkombinationen, in denen es im Wortinlaut verstummte. Während das Ladinische sonst die Wortformen mit gesprochenem s verallgemeinerte, blieb beim Fem. Plur. im vorausstehenden Attribut die s-lose Form erhalten. Vgl. hiezu die Unterscheidung des attrib. und prädik. Adjektiv Masculini im Westladinischen (Meyer-Lübke, Rom. Gr. III p. 434).
- 70. Bezüglich der Pronominalbildung sei im allgemeinen auf Gartner, Gredner Mundart p. 86 f. verwiesen. Als vorausgehendes Attribut sind auch hier einige Nachträge zu bemerken. auter bildet den Fem. Plur. autres (l'autres 2911, 14), attributiv lautet er aber auter (auter penions 2911, 7), kèl (qualis), tèl (talis) sind diesfalls mit dem Sing. gleichlautend (tel usanzes, tel minonghes 2911, 7). Valgun, degun und vel sind attributiv singularia tantum: n valgun ani (2914, 1), n valgun tunei (2914, 12), n valgun raides (2915, 9), degun ladins (2911, 6), vel strič (2911, 9). Es liegt wohl eine syntaktische Konstruktion vor, die dem italienischen in mezzo la piazza zu vergleichen ist, d. h. ani, raides, ladins, strič sind Objekte zu den vorausgehenden Pronominen.
- 71. Bezüglich der Numeralia sei auf *la doi* (2909, 1) verwiesen. *duo* wird natürlich flektiert und es wäre *la doves* zu erwarten (vgl. *does* 2917, 5); *doi* ist Italianismus (trient. *le doi*), angelehnt an *trüi*.

- 72. Bezüglich der Verbalformen bieten unsere Texte weniger Neues. Die beiden wichtigsten Eigenheiten, eine des gesamten Zentralladinischen und eine speziell des Grödnerischen (wenigstens heute!), sind reichlich vertreten: die endungsbetonte 1. und 2. Plur. im Konj. Plpf. und das Imperfektum fòva (resp. -òva) für eram. Da beide mit den besprochenen syntaktischen Schicksalen der ladinischen Modi in unmittelbarem Zusammenhang stehen, seien noch einige Seiten diesen Fragen gewidmet.
- 73. Das Westladinische wie das Furlanische betonen im Konj. Plpf. purtésen, purtéses resp. purtésin, purtésis; auch das näher gelegene Nonsbergische führt diese Akzentuierung, welche natürlich dem italienischen portéssimo, portéste entspricht und als gemeinladinisch zu bezeichnen ist. Im Zentralladinischen betont das Badiotische in der gleichen Weise, während die übrigen zlad. Mundarten nach Art des Grödnerischen die zweite Silbe der Endung akzentuieren. Auch bei diesen ist aber von der gemeinladinischen Betonungsweise auszugehen.

Zunächst erfolgte eine weitgehende analogische Umbildung des gesamten Konjunktivausdruckes, da, ausgehend von den modalen Verben habēre, \*potēre, debēre, \*volēre, der Konj. Präsens der 2. Konjugationsklasse auf die übrigen Konjugationen—zunächst im Präsens— übertragen wurde, woran die 1. und 2. Plur. wieder aus syntaktischen Gründen ganz besonders besonders beteiligt war. Von hier aus ging die Analogiewirkung—außerhalb des Badiotischen—weiter und ergriff auch den Konj. Plpf. in der 1. und 2. Plur. so, daß hier beide Konj. nur éine Endung -cāmus resp. -issámus (cātis resp. issātis) besaßen. Unterstützt wurde diese Bewegung durch den Ind. Impf., wie die Sonderstellung der 4. Kl. im Sing. Impf. Ind. und Plpf. Konj. erweist.

Das Endresultat war, daß in der 1. und 2. Plur. überhaupt nur zwei Verbalendungen existierten, eine für den Ind. Präs. und das Fut. und eine für beide Konjunktive und das Impf. Ind. Diesen Zustand hat das Fassanische bis heute unverändert bewahrt. Im Grödnerischen bewirkte die größere Affinität des Potentials zum Indikativ (§ 31), daß hier dieser, und zwar in Gestalt des Diskursivs (§ 36), die Konjunktivendungen verdrängte (ein Vorgang, an dem auch das Nonsbergische teil-

nahm), im Buchensteinischen und Ampezzanischen vollzog sich dieser Prozeß auch im Impf. Ind. und Konj. Plpf., im Enneberg nur in letzterem. Außerdem blieb im Ampezzanischen in der 2. Plur. -abātis, -ibātis, -issatis erhalten, während im Enneberg -issētis, vom Ind. kommend, -issatis verdrängte.

74. Auch in diesem hatte sich nämlich im Ladinischen im Verlaufe der Zeit allerhand zugetragen. Während im Konj. das syntaktische Schwergewicht von habeatis, debeatis etc. auch cantatis, portatis zu Konjunktiven stempelte, wurde rückwirkend der lt. Konj. portētis, cantētis unter Anlehnung an habētis als Ind. gefühlt. Man flektierte also gemeinladinisch (vor dem Schwund der Auslautsvokale):

| Ind.                                    | Konj.    |
|-----------------------------------------|----------|
| *porto                                  | porte(m) |
| portes (lautlich aus portas entstanden) | portes   |
| portat                                  | portet   |
| $portar{e}mus$                          | portamus |
| $portar{e}tis$                          | portatis |
| portant                                 | portent. |

Man kann sich wohl denken, daß diese syntaktische Umwertung fest überlieferter lt. Verbalformen nicht ohne Mißverständlichkeiten und funktionelle Zweideutigkeiten vor sich ging. Und diesem Umstande ist es wohl zuzuschreiben, daß das Auxiliar sumus mit seiner eindeutigen Lautform in den Indikativ einzudringen begann und den Sieg errang.

In einem großen Teile der Venezianer Alpen, in vielen lombardischen und piemontesischen Mundarten hat sich mutatis mutandis so ziemlich der gleiche Prozeß abgespielt, während die West- und Ostladiner, die meisten Welschtiroler und der größte Teil der Poebene bei portēmus, portētis im Ind. verharrten. Die Nonsberger haben nicht einmal diese Veränderung vollzogen, sondern blieben beim lt. Ind. Plur. stehen (resp. wahrscheinlicher: stellten ihn wieder her). Es ist klar, daß der Zusammenhang mit der französischen Entwicklung der 1. und 2. Plur. nicht bloß ein geographischer, sondern auch sachlicher Natur ist, obschon hier die Verhältnisse insoferne verwickelter liegen, als im Alt-Französischen im Ind. Plur. 2. Pers. habētis

frühzeitig durch den Konj. habeatis verdrängt wurde, wodurch auch cantatis als Ind.-Form in Geltung blieb.

75. Die nämliche Übereinstimmung mit dem französischen Werdegang besteht auch in dem Entstehungsgang des grödnerischen Impf. föva. Bekanntlich erklärt man die Entstehung von afrz. estoie, das frühzeitig neben iere auftaucht und dieses allmählich verdrängt, aus den Endungen von avoie, die an den Inf. estre angelehnt wurden. Das ist nun nicht ganz genau, da zwischen Inf. und Impf. keine nennenswerten syntaktischen Beziehungen bestehen. Hingegen ist die syntaktische Affinität zwischen Impf. und Konditional eine außerordentlich große, und zwar sowohl im Hauptsatze (Impf. der Unbestimmtheit und der Höflichkeit) als auch im Nebensatze (bs. hypothet. Periode). Es ist daher besser, estoie aus estroie unter Anlehnung an avoie—avroie abzuleiten.

Im Grödnerischen hat nun ein \*essere habebam nie existiert (§ 32) und seine Funktion wurde seit alters durch fuissem zum Ausdruck gebracht. Daraus ergibt sich für fova eine genaue Parallele zum Französischen: fosse führte auf syntaktischem Wege zum Impf. fove, fossa zu fova wie afrz. estroie zu estoie. Sogar das Auslauts-e der 1. Sing. wurde vom Konj. Plpf. auf den Ind. Impf. übertragen. Der Prozeß dürfte außerdem jünger sein als die Bildung der heutigen Endungen des Konj. Plpf. (§§ 77, 78, 80), es wäre denn, daß der Ind. Impf. immer mit der Ausgestaltung des Konj. Plpf. gleichen Schritt gehalten hätte und diesem immer wieder angepaßt wurde. Jedenfalls ist fova keine ganz junge Bildung; sie muß im Gegenteil früher im Zentralladinischen weiter verbreitet gewesen sein, da auch das Badiotische die Impf. der 2.-4. Konj.-Klasse auf- dva bildet und nur in der a-Klasse die lat. Endungen beibehielt, obwohl es später era, das, wie im Französischen, neben fova wohl lange fortbestand, wieder in seine Rechte einsetzte. Von einem grödnerischen Impf. auf -ava, von dem eine Tradition behauptet, es wäre bis Menschengedenken gebraucht worden, ist, seit grödner Aufzeichnungen bestehen, nichts überliefert.

76. Die Grödner Texte zeigen, daß die von Gartner (Gredner Mundart p. 76) entworfene Tabelle von Inversionsformen des Verbs nicht genügt, da einerseits die Scheidung zwischen Interrogativ- und Diskursivformen keine strenge ist,

andrerseits auch sonst viele Verbalendungen durch Agglutination pronominaler Elemente entstanden sind und schließlich überhaupt mehrerlei Pronomina unter allerhand analogischen Umbildungen daran teilhatten.

Syntaktisch kommen, soviel ich sehe, zwei Prinzipien bei dieser Agglutination zur Geltung: entweder das durch Inversion dem Verb unmittelbar nachgestellte Subjektspronomen (§ 35) verschmilzt mit dem Verb zu einer einheitlichen Form oder das Reflexivpronomen des medialen Ausdrucks (vgl. § 17) erlebt das gleiche Schicksal: tatsächlich ist ja der Diskursiv, wie bereits erwähnt, funktionell dem Medium verwandt (§ 36). Daß auch das Dativobjekt und das Transitivobjekt sonderlich mitwirkten, ist nicht erweislich und an sich unwahrscheinlich (§ 40).

77. Ego nimmt agglutiniert meist die Form -i an: ei (2906, 17), dei (2903, 4), vegni (2904, 7), deventi (2909, 16), dashessi (Kal. Lad. 1915 p. 82), düssi (ebenda p. 59) etc. Teilweise blieb es aber auch als -ie erhalten und verwuchs mit dem Stamme zur untrennbaren Indikativendung, falls dieser auf rom. e oder ie schließt (soure-ie, gaie-ie etc.; vgl. Gartner, Gredner Mundart p. 78 I b). In done (Indikativ) sowie im Diskursiv des Konjunktivs (dize 2906, 7) der 1. Person stammt das -e allerdings nicht von ie her, sondern wurde — ebenso wie im Provençalischen — von den auf Stütz-e endigenden Verben (cumpre, cridle, brądle etc.) in einem Umwandlungsprozeß übertragen, der nur in größeren Zusammenhängen befriedigend erörtert werden könnte. Daß in soureie ego enthalten ist, geht aus dem erhaltenen intervokalischen i hervor, das sonst im Grödnerischen schwindet.

Tu ist nur in Spuren erhalten — in unseren Texten kein Beispiel, — etwas häufiger bei Matie Ploner: ciantes tu (Kal. Lad. 1915 p. 56); m' es tu seula du varì (ebenda p. 58); übrigens auch anderwärts: Y xün kü mün ie dasün uleses tu trè viertles (Lardschneider, Kal. Lad. 1911 p. 33).

Desto häufiger ille, illa, illi: al 2904 14, ala 2905, 14, iel 2906, 4, iela 2910, 15, 2914, 6, ovel 2903, 18, fovel 2903, 6, 2909, 10, sarala 2904, 17, farala pa 2907, 1, cunterbësla 2906, 10, percesëntel 2905, 2 etc., im Plural ai 2914, 7, ovi 2914, 2, 3, vai Kal. Lad. 1915 p. 87, l stimori Kal. Lad. 1914 p. 37.

Im Plural kenne ich keine Agglutination von nos, was, wie gleich erörtert werden soll, nicht ganz unerklärlich ist. Statt vos muß die Kurzform vo (wie auch anderwärts) der Agglutination zugrunde gelegt werden, welche - ebenso wie im Engadinischen — zu a resp. -a wurde: eis-a (2907, 13); ma direisa ben de shi? (Kal. Lad. 1915 p. 59). Namentlich die altladinische Form venesu (Z. f. r. Ph. XXXIX p. 6)1 und das Furlanische (vin-o, vež-o) bezeugt deutlich, daß dieses fakultative -a der 2. Plur. auf \*vo(s) zurückzuführen ist. In der entsprechenden Form no ist nun, wenn sie agglutiniert wurde, das n mit dem vorausgehenden m verschmolzen worden. Es kann mithin ganz gut möglich sein, daß auch in Gröden (wie in einigen lombardischen Verbalformen; vgl. Berg, Alpenmundarten p. 50) in der Verbalendung, resp. dem Pronomen ma gelegentlich ursprünglich agglutiniertes no(s) fortlebt (vgl. z. B. tan de vaces pudessun ma mèi se cumprè Kal. Lad. 1915 p. 82). In der Mehrzahl der Fälle hat aber ma mit nos nichts zu tun. sondern gehört in die 2. Klasse agglutinierter Pronomina.

78. Diese entstammen, wie gesagt, der im medialen Sinne gebrauchten Reflexivkonstruktion.

mē wurde agglutiniert zu ma: audidma, audidma n tèl stlupetament! cialedma sun plasa, ce fola de žent (Kal. Lad. 1911 p. 29),

oder getrennt geschrieben: rusnede man jede cun mi fëna (Kal. Lad. 1912 p. 62),

eventuell durch das wirkliche Reflexivpronomen vom Verb getrennt: cunte me ma (Pitl. Stor. p. 15), seltener dem Ind. beigefügt: udeis ma (Kal. Lad. 1915 p. 81).

te sollte dementsprechend zu -ta werden. Während dieses in der Geschichte der nonsbergischen und lombard-venezianischen Flexion eine große Rolle spielte, sind wieder (wie bei tu) im Grödnerischen kaum nennenswerte Spuren erhalten: per me poste tu l maridè (Kal. Lad. 1915 p. 60); vuestel to (ebenda); veighes-te (Kal. Lad. 1914 p. 72; vgl. noch Kal. Lad. 1913 p. 53 Z. 6 v. u.). Es mag sein, daß die Höflichkeitsform vos die Agglutination von tu und te behindert hat.

Die Einwendungen L. Spitzers (LGRPh. 1918 p. 398) konnten mich von meiner Auffassung aus durchsichtigen Gründen nicht abbringen,

So scheint das -a in der 2. Sing. mit dem aus vos entstandenen -a der 2. Plur. identisch zu sein und von dorther übertragen zu sein: vegnesa (2904, 8), uesa (2904, 19). Hingegen kann das fakultative -a der 3. Konj. Plpf. natürlich nicht aus vos hervorgegangen sein (ciulessa 2904, 12, essa 2914, 5, 2915, 5, stazessa 2905, 6, messessa 2910, 13). In diesen Diskursivformen lebt offenbar sē fort, das nach § 42 auch den Medialausdruck der 1. und 2. Plur. übernahm: cie sonsa (2910, 1); n kuei ulonsa m pue i cialè (Kal. Lad. 1915 p. 82); eisa ben dret bon durmi? (Kal. Lad. 1915 p. 59). — Die 2. Plur. des Diskursivs, aus suffigiertem sē hervorgegangen, ist lautlich mit dem agglutinierten -a = -vos (§ 77) zusammengefallen.

Neben se scheinen auch Reste des Dativs illi fortzuleben. So in dai (it. dagli): Dai la beles, dai la bones (Kal. Lad. 1915 p. 57), möglicherweise aber auch sonst: z. B. che pudessan-i (2910, 5), doch vgl. § 43.

- 79. Man sieht, daß diese beiden Agglutinationstypen sich vielfach lautlich berührten und syntaktisch durchkreuzten und daher analogischen Übertragungen reichliche Gelegenheit gegeben ist. So mag der Imperativ sparagneda (Kal. Lad. 1915 p. 63) für gewöhnliches sparagnede an sparagneisa angelehnt sein, es kann aber auch direkt -vo agglutiniert worden sein. Deutlicher ist die Analogie in essa für die 1. Sing. in einer Textstelle, die im Zusammenhang zu betrachten ist: Tu, dish una de ksta mutans ne n'essa (2. Sing.) mei audi kuntan, ke te ksta funtana dessel vester truep grosh askendui? . . . oh, she n'essa (1. Sing.) duc ki grosh ke ie tlo te Val askendui, respuend l'autra, tan de vaces pudessun ma mei se cumprè! (Kal. Lad. 1915 p. 82).
- 80. Durch solche Analogien trat in vielen Verbalformen eine Unsicherheit im Gebrauch von -e und -a ein, welche durch Entwicklung der Endungen der 3. Sing. Plur. des Potentials verstärkt wurde. Dieser geht heute auf -e aus (posse 2904, 13, laše 2904, 15, läure 2903, 10 feže, ębe, sibe, debe etc.), nur bei pudäi findet sich die Nebenform pòsa. Sei es, daß ein lautgesetzlicher Vorgang vorliegt, indem der vorausgehende Palatal habeam zu èbe statt \*èba wandelte, sei es, daß, wie Gartner, Gredner Mundart p. 49 zu glauben scheint, vom

Diskursiv auszugehen wäre, wo portel (§ 77) den Potential porte nach sich zog, - jedenfalls steht auch hier Indikat.-a und Konj.-e nebeneinander, während im Konj. Plpf. wieder -a auftreten kann (§ 78), worin posa neben pose begründet sein Außerdem blieb nichtagglutiniertes se als solches bestehen und wurde nicht zu sa, wodurch auch in der Agglutination -se neben -sa eine weite Verbreitung fand, - ja in der 1. und 2. Plur. des Potentials zur Vorherrschaft gelangte: acio ke vivonse (Kal. Lad. 1915 p. 56); In kel di ke tu es la noza se'n buonse pa na boza (ebenda p. 60). Im allgemeinen stimmt die Angabe Gartners, daß im Potential und Diskursiv -se, im Interrogativ -sa verwendet wird. Wie aber aus den § 78 angeführten Beispielen hervorgeht, ist aber auch -sa im Diskursiv nicht selten, während se sich auch im Interrogativ einstellen kann: Seise ben nton? (Kal. Lad. 1915 p. 56) und z. B. auch an son (= sum) beigefügt werden kann: sonse (ebenda p. 88). Wie naheliegend solche analogische Rückwirkungen sein können, mögen folgende Beispiele, erläutern: Ciuldì eisa rubà la coppa de mi segneur? — Tho n' eisa fatt na granda! (Pith. Stor. p. 19) und: Unieise ben? Seis uni! E bën drët gien ke unieise a me kri (Kal. Lad. 1915 p. 55).

Satzphonetisch verstummt das e besonders in der 1. Plur. sehr häufig (vgl. fažons 2903, 3, geschrieben faÿionse), weshalb namentlich Lardschneider die Orthographie ruons, mettons, ons, asans etc. bevorzugt. Das erweckt nun den Eindruck, wenn das auslautende -s des Indikativs aus lateinischer Zeit fakultativ erhalten geblieben wäre. Das Grödnerische würde in dieser Hinsicht gewissermaßen eine Mittelstufe zwischen dem Prov. u. Altnormannischen einerseits und dem Zentral- und Ostfranzösischen andrerseits einnehmen. Es ist diese Möglichkeit nicht ganz auszuschließen, zumal auch im Engadin einige ähnliche s-Formen der 1. Plur. verbreitet sind, während sonst alle Ladiner s-lose Formen besitzen. Wir müssen aber vorsichtig sein. Matie Ploner (Kal. Lad. 1915 p. 65) gebraucht die Imper. fashëi, mustrëi für sonstiges fashède, mustrède, die ihrerseits natürlich keine direkten Reflexe der lateinischen Imperative sind. Dieses fashëi ist doch wohl eine Rückbildung aus fashëise, mithin -se als fakultative Flexionsendung gefühlt worden, weshalb der hier skizzierte Entwicklungsgang lat. sumus zunächst

zu son, dann zu sonsa resp. sonse und endlich zu sons als der wahrscheinlichere erscheint.

- \*\* 81. Aus den vorangehenden Paragraphen kann man sich ein Bild von der Variabilität gewisser Flexionsendungen machen und wird besser begreifen, wieso im Impf., lautlich begünstigt (§ 88), -ova und -oa so überaus häufig schwanken können. Letztere Form scheint in erster Linie der ,städtischen Sprechweise' geläufig zu sein (§ 13) und wird von den Wolkensteinern den St. Ulrichern als lokale Eigentümlichkeit zugesprochen, was aber nicht hindert, daß sowohl Frau Demetz als namentlich Prof. Lardschneider -oa sehr häufig hören lassen.
- 82. Die halborganische Entwicklung von video zu veize und die rein analogische zu veige sind in unseren Texten reichlich vertreten. Daß jene, wie Gartner angibt, veraltet wäre, geht aus meinen Belegen nicht hervor, da z.B. L. Runggaldier 2918, 15 veigi gebraucht, ebenso wie auch Moroder (veic 2904, 3, 2905, 18), während Lardschneider veizun, veiza (2914, 14, 2915, 3) bevorzugt.
- 83. Schließlich sei noch des sogenannten erweiterten Präsensstammes gedacht. Wie schon aus Gartners statistischen Angaben bekannt war, spielt die Stammerweiterung nach der Inchoativklasse eine weit geringere Rolle als jene, welche vom spätlateinischen Typus -izare ausging, die schon wegen des Schwundes des intervok. i (achtia, tachinia etc.) altes grödnerisches Erbgut darstellen muß. In neuerer Zeit scheint allerdings das Italienische in der städtischen Sprechweise gerade diesen Formen stark Eintrag zu tun, - denn während diese Stammerweiterung, wie aus der bei Gartner angeführten Liste hervorgeht, ursprünglich bei Fremd- und Buchworten stärkere Verbreitung gefunden hatte (also so wie im Rumänischen!), begegnet sie neuerdings gerade in jenen Verben seltener, welche den Grödnern in nicht erweiterter Präsensbildung vom Italienischen her bekannt sind, während unromanische Verba oder solche etymologisch undurchsichtigen Ursprungs sie häufiger führen. Charakteristisch ist das Suchen Lardschneiders nach einer Grundform für die 3. Sing. von respete. Im Kal. Lad. 1912 p. 36 Z. 7 druckte er respetüia (es sollte respetöa lauten!), fand aber später diese Form, mit Recht, falsch und verbesserte sie in respeta (2911, 10), was natürlich auch nicht grödnerisch ist.

wo rešpieta (vgl. ašpieta 2904, 13) zu erwarten wäre — also ein reiner Italianismus! Eine dritte Präsenserweiterung, die vom Part. Präs. ausgeht (wie it. spaventare, frz. crevanter, sp. quebrantar; vgl. Meyer-Lübke, Rom. Gr. II 614), ist im Grödnerischen in einigen Beispielen vertreten: perčežentel (2905, 2, zu causare), murentè (2907, 2); vgl. noch Gartner, Gredner Mundart p. 97.

84. Über den Konjugationswechsel ist wenig zu sagen. M. Ploner kennt noch einen Inf. véder, heute nur mehr udëi. Der Inf. kumandi geht nicht unmittelbar auf rom. commandare zurück, sondern ist aus dtsch. kommandieren entlehnt.

### V.

85. Über die lautlichen Verhältnisse wird eine entsprechende Darstellung erst erfolgen können, wenn Mittel und Wege gefunden sein werden, die Phonogramme selbst zweckentsprechend zu untersuchen und die den Lautbildern parallelgehenden Einkerbungen der phonographischen Nadel als Ausgangspunkt der Lautbeschreibung genommen werden können. Vorläufig nur einige Worte über die dem Protokoll beigegebene phonetische Transkription. Jede Transkription in Buchstabenschrift ist im Verhältnis zur Lautgebung ein kümmerlicher Behelf und man darf nicht glauben, daß die vorliegenden graphischen Darstellungen der Plattentexte was Wunder an Exaktheit und Verläßlichkeit darstellten. Da eine phonetische Stenographie nicht existiert und im Gegenteil das phonetische Schreiben bedeutend zeitraubender ist als die gewöhnliche Schrift und um so ungenauer bleibt, je weniger Zeit zum Nachdenken und Erfassen dem Transkriptor gelassen ist, so ist jedes Mitschreiben vorgesprochener zusammenhängender Texte in phonetischer Schrift eigentlich ein Unding - in diesem Falle aber entschuldbar, da die phonetische Transkription das Abhören der Platten erleichtern soll. Der Weg des Verfahrens war dabei folgender: Die entweder in Druck oder Handschrift vorliegenden Texte wurden in jene Transkription auf rein konstruktivem Wege umgeschrieben, welche der Verfasser in einer Reihe von Aufnahmen der Grödner Mundart, die er in früheren Jahren persönlich vorgenommen hatte, sich zurechtlegte (vgl.

Lomb. Lad. p. 410). Dieses Umschreiben war durch den Umstand erleichtert, daß der Herausgeber des Calender Ladin wie der Verfasser der Pitla storia bibia Ortographien benutzen. die sich ziemlich eng an die Lautbilder anschließen und leicht als Unterlage für die Arbeit des Phonetikers benutzt werden konnten. Mit den so gewonnenen Grundprotokollen in der Hand ließ sich der Verfasser die gewählten Texte wiederholt vorlesen, und zwar in der Regel viermal. Das erstemal, ungefähr acht Tage vor der phonographischen Aufnahme, suchte er beim Abhören der Texte die individuellen Eigentümlichkeiten in der Artikulierung der einzelnen Grödner Laute bei den jeweiligen Versuchspersonen kennen zu lernen und machte sich freie Notizen in dieser Hinsicht. Das zweitemal, am Tage der Aufnahme selbst, las die Versuchsperson den Text, den sie mittlerweile für die Aufnahme zu sprechen geübt hatte. vor dem Apparate vor, während der Verfasser mit der Feder in der Hand die wichtigsten Abweichungen der Aussprache in das Grundprotokoll eintrug. Die dritte Lesung bekam der Verfasser während der Aufnahme in den Apparat selbst zu hören, bei welcher er abermals das Grundprotokoll korrigierte und die betreffenden Korrekturen von dem vorher vorgenommenen unterscheidbar eintrug. Endlich wurden unmittelbar nach der Aufnahme die Platten selbst je einmal mit dem Grundprotokoll in der Hand abgehört.

- 86. In der Erörterung der einzelnen Lauterscheinungen will ich den Konsonantismus und Vokalismus getrennt behandeln, was insoferne sachlich begründet erscheint, als die konsonantischen Veränderungen, welche das Grödnerische (gleichwie die übrigen zentralladinischen Mundarten und das Nonsbergische) durchmachten, in ihrer Mehrzahl in weit ausgedehnten Gebieten einheitlich und in weit zurückliegenden Jahrhunderten durchgeführt wurden, während die Veränderungen der Vokale viel mannigfaltiger von Tal zu Tal unter wechselnden Bedingungen und meist zu ganz verschiedenen Zeiten vor sich gingen.
- 87. Sämtliche Palatalisierungen von Konsonanten sind älter als die mittelalterliche Einwanderung der Deutschen, auch die jüngste jene des lat. c + a resp. g + a, für welche Gartner noch 1879  $t\chi amp$ ,  $t\chi ant$ ,  $t\chi aval$ , dyal transkribiert, die

er von tšaina, tšiel (nicht von dyigant, dyušt) verschieden hörte. Der Laut tx, der schon im 11. Jahrhundert und wohl schon wesentlich früher gesprochen worden sein muß, wie die deutschtirolischen Ortsnamen ladinischen Ursprungs wie Kaltern, Kampill gegenüber Gampen (zu cumba) und deutsche Lehnworte im Zentralladinischen wie grödn. ûega = ahd. vuoga, die an der Palatalisierung nicht mehr teilnahmen, bezeugen, ein Laut, der z. B. im Nonsbergischen großenteils im Verlaufe des 19. Jahrhunderts zu č (Gartner würde tš schreiben!) geworden ist, hat in den allerletzten Lustren auch in Gröden den Lautwert č angenommen, weshalb in unseren Texten wenigstens das Ohr zwischen čamp und čeina, ğal und gust keinen Unterschied zu erfassen vermag. Ob die Nadel des Phonographen Unterschiede darzutun vermag, wird eine mikroskopische Untersuchung lehren können.

- 88. Ebenso ist auch die konsonantische Lenition intervokalischer Konsonanten im großen ganzen sehr früh vollzogen worden. Leise Nuancierungen sind indessen auch heute noch vorhanden, welche das Lautphänomen, das sämtliche Verschlußlaute und manchen Reibelaut seinerzeit in so nachhaltiger Weise verändert hat, auch heute noch lebendig erweisen. Namentlich im Imperfektum wird foa neben fova, štažoa für štažova, doch auch rua (2915, 15) neben ruva (2915, 10), goa (2918, 3 und Note) neben gova gesprochen. Auch intervokalisches l wird in enklitischen Worten mitunter so flüchtig artikuliert, daß ich es als reduzierten Laut transkribierte (2904, 17), ebenso wie es auch in schwacher Stellung vor konsonantischen Wortanlaut reduziert ist (2905, 6).
- 89. Es ist gewiß kein Zufall, daß gerade diese beiden Laute zwischen Vokalen Veränderungen noch nachgeben können, während sonst der Lenitionsprozeß gewissermaßen erstarrte, da gerade v und l im Gegensatze zu den andern Konsonanten auch in neuerer Zeit im Zentralladinischen mannigfachen Wandlungen unterworfen wurden und besondere Einflüsse auf benachbarte Laute ausübten. Bezüglich des v sei auf die eigenartige Behandlung des mhd. f im Zentralladinischen (im früher erwähinten Wort nega), den Wandel von vorton. vi zu nega (adripare zu neg) und die Inhibierung des Lautwandels in freiem nega zu nega, vor nega in nega, nega verwiesen.

- 90. Bezüglich des l beachte man seine Entwicklung im badiotischen alča, lalda, palsa etc., das erhaltene l in den deutschen Namensformen Grödner Höfe wie Alneider (Ungi), Rungaldier (Rungaudie), die wahrscheinlich junge Lenition des intervok. l zu r im Badiotisch-Ampezzanischen, endlich auch den allen Romanisten wohlbekannten zentralladinischen Lautwandel von kl zu tl resp. gl zu dl. Nicht bloß daraus, daß die Buchensteiner an ihm nicht teilnehmen, auch aus Ortsnamenschreibungen bis ins 16. Jahrhundert hinein wie Ruskloi für Rustlea ist zu entnehmen, daß dieser konsonantische Lautwandel einer relativ neueren Zeit angehört. Um so wertvoller erscheint daher 2908, 20 die individuelle Aussprache Delagos klèr für tlèr, ein Zeugnis, das selbst heute noch vereinzelt kl gesprochen wird. Die Sache ist so. Lardschneider spricht deutlich kakuminales tl und dl (2910, 4, 6, 16), die Artikulationsstelle seines tl steht dem kl viel näher, als man nach der üblichen Orthographie vermuten sollte. - Vgl. noch clo, inclaudà in den Stacions (Böhmer, R. St. III 1878 p. 89 ff.).
- 91. Ähnlich wie l ist auch n im Grödnerischen ein variablerer Laut, der Veränderungen weniger Widerstand entgegensetzt.

Dies zeigt sich darin, daß gutturales  $\eta$  in den Zusammensetzungen mit in und im Wortauslaut nicht selten in dentales n übergeht, sowie in der beginnenden Nasalierung desselben vor s bei Lardschneider (2911, 4, 2912, 2 etc.). Vgl. hiezu Lomb. Lad. p. 405 f.

- 92. Die Tenues lenes an Stelle der romanischen Mediae, die ich gelegentlich bei Moroder und Lardschneider, sonst bei keinem Grödner hörte (2911, 11), schreibe ich dem Umstande zu, daß diese Herren mit mir während der Versuche immer deutsch sprachen, wodurch ihnen diese Germanismen passierten.
- 93. Wie die Geschichte des grödnerischen Konsonantismus eine altertümlichere und gefestigtere ist, so erweisen sich mithin auch die Abweichungen der vorliegenden Texte von der Gartnerschen Darstellung mit Ausnahme des  $t\chi > \varepsilon$  als geringfügig. Ganz anders der Vokalismus. Wir haben bei den betonten Vokalen zwei Grundprinzipien auseinander zu halten: Vokalveränderungen vor einfacher Konsonanz und Vokalveränderungen in Position.

- 94. Heute geht nun mitten durchs Zentralladinische eine wichtige Scheidelinie, welche das Gadertal mit dem Ostladinischen einerseits, das Grödnertal mit dem Nonsbergischen und Engadinischen andrerseits zu je einem großen Gebiete vereinigt. Im Badiotischen werden die Vokale vor einfacher Konsonanz nur im heutigen Oxytonon durch Dehnung verändert, bleiben aber bei erhaltenem Auslautsvokal unverändert - im Grödnerischen sind diese Dehnungen von der Zahl der folgenden Silben meist unabhängig. Betrachten wir aber die Sache historisch, so müssen zur Zeit der Einwanderung der Deutschen in diesen Teilen Tirols drei Abstufungen unterschieden werden. Zur Zeit, als sich die Deutschen an den Hängen des Eisacktales festzusetzen begannen, war überhaupt z. B. das e in freier Silbe wohl noch nicht verändert worden: picētum wird am Eingang ins Villnösser Tal und anderwärts zu Pitschied (vgl. rheintalisch acētum zu ižieu), während der grödnerische Hof Peccëi dtsch. Pitscheider (wie Unëi - Alneider, Larčonëi — Lardschneider) heißt.
- 95. Nun müssen wir aber annehmen, daß an der Klausner Zollstätte schon vor den Langobarden ostgermanische Wachttruppen ihr Standquartier hatten, denn nur so kann man das Eindringen ostgermanischer Worte ins Zentralladinische erklären: grdn. auneš, štrika (vgl. Mitt. d. Inst. f. ö. Geschf. IX Ergbd. p. 29). In der Brixner Gegend waren mindestens seit der karolingischen Zeit Deutsche ansässig, während die deutsche Kolonisierung Grödens nachweisbar erst im 11. Jahrhundert erfolgte. In dieser Zeit waren aber in Gröden die Vokale vor ausl. a noch unverändert: Moroder grdn. Mureda 1 setzt im 11. Jahrhundert eine grödnerische Form \*murada (lat. mūrata) voraus, Raschötz grdn. Rešieza ein damaliges reseza (lat. recaesa sc. mons), Mussner grdn. Meuzna (vgl. Meyer-Lübke, Etymol. Wörterb. 5800), damals Mozna, d. h. im 11. Jahrhundert herrschten bei den Grödnern noch die gleichen Diphthonggesetze wie heute im Badiotischen! Schon damals waren aber in Gröden außer den Diphthongen im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daß die Familie Moroder, wie Moroder-Lusenberg, Festschrift (p. 22) annimmt, erst im 15. Jahrhundert einwanderte, darf nicht beirren, da der Hofname schon vor der Einwanderung in Grüden existiert haben kann; vgl. § 11.

romanischen Oxytonon auch jene gebildet, welche vor i-hältigen Konsonanten in Position entstanden und im Badiotischen wie im Grödnerischen an den Schwund der Auslautssilbe nicht gebunden erscheinen: vgl. bad. biša, līta, pīte, tīše, dlīža, cīra, magīra, cussa, ut, sbura etc. und nun auch der Grödner Hof Tieza dtsch. Tietscher (nicht \*Tütscher!) zu attegia, ein Wort, das allerdings als Sachbezeichnung den heutigen Grödnern nicht mehr bekannt ist, aber als Ortsname noch fortlebt. Daß auch im Badiotischen diese Diphthonge alt sind, bezeugt bad. lītra aus ahd. leitara, das offenbar übernommen wurde, bevor ahd. ei zu oi oder oa wurde (vgl. Schatz, Altbair. Gramm.) und über \*letr(i)a ebenso zu lī(e)tra wurde wie electa über \*lieita zu lī(e)ta (vgl. Lomb. Lad. p. 474; Z. f. r. Ph. XXXII p. 629).1

- 96. Wir haben im Grödnerischen mithin zwei Diphthongierungsperioden zu unterscheiden, - eine vor dem 12. Jahrhundert vor palaltalhältiger Konsonanz und vor schwindendem Auslautsvokal (vgl. Z. f. r. Ph. XXXIX p. 11) und eine zweite, wesentlich jungere, in der jeder Vokal in freier Stellung den gleichen Prozeß durchmachte. Dieser jüngeren Diphthongierung wußten sich einzelne grödnerische Worte zu entziehen (mola, škola, sola, ora, proa, roda), während andrerseits das Badiotische. das sonst auf der 1. Stufe stehen blieb, einzelne Beispiele auch für diese jüngere Diphthongierung bietet (nèva aus \*nueva, rèsa, kraibes, naine).2 Solche Unregelmäßigkeiten legen die Vermutung nahe, daß der Übergang von der 1. zur 2. Stufe nicht im Wege eines einfachen lautlichen Prozesses vor sich ging, sondern entweder von Analogiewirkungen oder rhythmischen Momenten seinen Ausgangspunkt nahm. (Ähnlich denkt Battisti über das Fassanische, A tonica p. 59).
- 97. Die Brechung des e zu ie vor r-Kons., welche das Grödnerische (und Buchensteinische) mit dem Engadin gemein hat, gehört der 2. Periode an, da deutsche Lehnworte daran

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Grödnerischen bildet žièfia neben žėfia (Seife) einen Parallelfall (2907, 18).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Da der Wandel von a > e mit diesen Diphthongierungen zeitlich und ursächlich zusammenfiel, sind auch hier die 'Ausnahmen, grdn. vara, bara, údeš, úier, sabe, sade, andrerseits bad. und ennebg. sfrèa, dermena, chiera (capra) und rena zu vermerken.

schon teilnehmen (albierk, Sumbierk dtsch. Lusenberg, Biertl dtsch. Pers.-Name Bertl), während die Badioten wieder ein einziges Beispiel für Brechung vor r-Kons. kennen: štierne.

- 98. Aus diesen kurzen Andeutungen über die Geschichte des grödnerischen Vokalismus ergibt sich schon der wissenschaftliche Wert der in den Texten enthaltenen ladinischen Ortsnamen, welche die von Vian: Gröden, der Grödner und seine Sprache p. 42 f. u. p. 135 gebotenen Materialien in wünschenswerter Weise ergänzen. Aber auch die außerordentlichen Schwankungen in den Vokalqualitäten, welche der Phonograph in den 17 Platten verzeichnet, sind unter diesem Gesichtswinkel erst richtig zu betrachten.
- 99. Gartner unterscheidet unter den betonten e-Lauten drei Nuancen: u, e und e und drei e-hältige Diphthonge: » de, ia und ai. Er verteilt diese Laute in der Weise, daß freies lt. a zu e, nach Palatal zu a wird, freies lt. & als ie, gedecktes als e, vor r konsonant als ia erscheint und endlich lt. ē resp. ĭ in freier Silbe meist als ai, in Position als a erscheint. Vor Nasal erscheint jedes e nach ihm als a. Ungefähr entpricht seine Transkription meinen Zeichen e (a, e), e und e (vgl. noch Lomb. Lad. p. 409), aber sehr ungefähr: sein a glaube ich als mehr weniger palatovelar gefärbtes e beschreiben zu müssen und bezeichne es mit & (geschlossen) oder ə (offener), wenn der palatovelare Klang stärker hörbar ist, mit e, wenn derselbe weniger hervortritt; sein e sollte ich als mitteltoniges e bezeichnen, doch schreibt Gartner vielfach e, wo ich den Laut g höre, während nur sein und mein e sich wirklich decken.

Auch die Grödner selbst fühlen das Bedürfnis in sich, verschiedene e-Nuancen in ihrer Orthographie anzudeuten, und schreiben meist, Vian folgend, ö bis e für Gartners e, è für ç und ë für q. Die Verteilung dieser Zeichen, welche die Grödner Orthographie vornimmt, deckt sich aber ganz und gar nicht mit der etymologischen Grundlage, welche Gartner ausgearbeitet hatte, und der Phonograph bezeugt, daß in der Tat vieles in dieser Hinsicht an Gartners Auffassung richtigzustellen ist.

Für e aus a erscheint heute in der Regel e, ein verhältnismäßig geschlossenes e, das die Grödner meist mit  $\ddot{e}$  wiedergeben; daneben aber auch der Laut e, den die Grödner mit  $\dot{e}$ 

transkribieren. Letzteren hörte ich namentlich am Satzauslaut, während ich innerhalb desselben fast immer g notierte.

Lt. e vor Nasal, vglt. e in Position und der grödnerische Diphthong ei schwanken ebenfalls zwischen e, resp. v und e. Sie sind allerdings immer dorsal getrübt, diese Trübung kann aber verschiedene Grade erreichen. Je emphatischer das Wort gesprochen wird, desto stärker tritt sie hervor. Außerdem sind sie in der bäurischen Sprechweise auch qualitativ etwas anders gebildet als in der mehr städtischen (s. o.). Niemals hört man ei oder ei als reines ai; vielmehr wird zwischen Sas Rigáis (mit wirklichem ai!) und Gerdeina bis Gordeina genau differenziert. Im diphthongen ie vor gedecktem r höre ich reines e! Auch hier wird eine sorgsame Untersuchung der Phonogramme selbst die Wahrnehmungen des Ohres zu ergänzen und zu festigen haben.

Vorläufig erkläre ich mir diese Unsicherheit in der Unterscheidung der drei an sich deutlich differenzierten e-Nuancen aus zwei Umständen: einerseits der "städtischen Mundart", durch welche viele Grödner die Palatovelarvokale in rein Palatale verwandeln, — andrerseits aus einem Prozeß ähnlich dem Übergang von der 1. zur 2. Diphthongierungsstufe: die Lautgebung, die in dem éinen Wort berechtigt war, wird auf andere übertragen, wenn bestimmte Tendenzen ihre Artikulationsstelle erleichtert. Wichtige Aufklärungen über die ganze Lautgesetzfrage dürfen wir aus solchen Untersuchungen erwarten. Bei den Velarvokalen herrscht größere Bestimmtheit und sind die zu beobachtenden Vokalnuancen nicht so zahlreich. Der Diphthong su bis su wurde von Gartner mit su wiedergegeben.

100. Die tonlosen Vokale sind zahlreichen, in erster Linie rhythmisch bedingten Synkopen und Reduktionen unterworfen, von denen die phonetische Transkription ein dürftiges und nur sehr ungefähres Bild zu entwerfen bemüht ist. Auch hier wird eine genaue Analyse der Platten zu greifbaren Resultaten führen können, die um so wertvoller sein werden, als die Grödner Texte wie die bisherigen Dialektbeschreibungen nur sehr wenig von dieser umfangreichen Erscheinung erraten lassen.

#### Platte 2903.1 Franz Vinatzer.

Erzählung aus 'Pitla Storia bibia', Dr. Knecht, Brixen 1913, p. 50, 3.

# Phonetische Transkription.

- 1. Kreatsjon d'l uomo paravis t'reštr.
- 2. l sesto di a ki bel Dio koria l'uomo i a dit:
- 3. fažons en uomo k semeia e a néus
- 4. pər kumandi seura i pęš³ d¹ ęga, i učiei d⁴l aria i ti>rs dla tięra i seura duta la tiera.
- Pər krię l'uǫmo a po kl bel Dìe teut tiera tùmïa, a fat da inora η kọrp i ia sufla ite ən ăña immortela.
- 6. Po fovel vif i kl bl Dìs ia dat l innsm adàm, ko nel dì nom de tisra.
- 7. k<sup>3 5</sup> b<sup>3</sup>l Dì<sup>c</sup> qua bel<sup>c</sup> nȳ<sup>c</sup>nià ən bel vertson k<sup>6</sup> fqva l paravis t<sup>3</sup>reštr<sup>c</sup>.
- 8. i te kəš vertson fovel la ite n grum i d'uñi sort de cofes i ləns s da fruts,
- 9. i a mets l vertson  $f\varrho v^{\varrho}l$  l  $l\varrho \eta$  g dl  $b\varrho \eta$  i dl mel.
- 10.  $Idi^e$  a pq  $m^eti$  adàm  $it^e$   $t^e$  keš 11 vertson ačok el čele lessù il  $leur^e$ .
- 11. I dre a enke fat pase via dant adam duč i tieres,
- 12. i adam a dat a uni 12 tier si dre inùem.
- 13. Da dedo a kl bl die muštra a adam dut i vertson i a dit:
- 14. keš te dei 13 dut a ti, tu pos s 14 adurve dut i maie d'uni len
- 15. medre no de kl len 15 a mets l vertson ne auzes maie, -
- 16. pərče še te maies d kl len po mueses muri.
- 17. adàm fova ntleuta mo l seul uomo
- 18. i de duta la kreatures ke idie i ora muštra ne n'orel udi neguna ke semiova ad sl.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fortlaufende Nummerierung des Phonogrammarchivs.

 $<sup>^{2}</sup>$  \*smęa.  $^{3}$  \*peš.  $^{4}$  \*tiára.  $^{5}$   $k^{u}$ .  $^{6}$  \* $k^{e}$ .  $^{7}$  \*kęš.  $^{8}$  \*lę $\eta$ s.

<sup>9 \*</sup> $l_{\partial\eta}$ . 10 \* $l_{\partial\eta}$ . 11 \* $k_{\partial s}$ . 12 \* $n\tilde{n}^i$ . 13 \* $d_{\dot{e}i}$ . 14 \* $p_{\dot{e}s}$ . 15 \* $l_{\dot{e}\eta}$ . Mit \* werden die Varianten bei vorangegangenen Lesungen bezeichnet (vgl. § 85).

#### Platte 2903. Text.

- 1. Cröaziŏn dell'uōmŏ. Paravis terrèstrè.
- 2. L'sèstŏ dì à chel böl Die cherià l'uōmŏ y a ditt:
- 3. Fagionse en uōmo, che semoia a Nëus
- 4. per cumandi süura i püs dell'èga, i ucciëi dell'ària, i tieres della tiërra y süura dutta la tiërra.
- 5. Per cherië l'uōmŏ à pō chel böl Die tëut tiërra tumia, à fatt da inōra en cōrp y i à sufflà ite en' ana immŏrtèla.
- 6. Pō fōvel viv y chel böl Die i à dat l'inuem 'Adàm', che uel dì 'uem de tiërra'.
- 7. Chel böl Die ōva bölle engenià en böl verzŏn, che fōva l paravìs terrèstrè,
- 8. y te chës verzon fovel la ite en grum y d'ugni sort de ciofes y lüns da frutts,
- 9. y a möz l verzŏn fōvel l lën del bën y del mèl.
- 10. Iddie a pō mettù Adàm ite te ches verzon, acciōcche l ciële lessù y l lëure.
- 11. Iddie a ënche fatt passè via dant Adàm dutts i tieres,
- 12. y Adàm a dat à ugni tier si drë inuem.
- 13. Da dedō à chel böl Die mustrà a Adàm dutt l verzŏn y a ditt:
- 14. Chës te dei dutt a ti, tu põsses adurve dutt y majë d'àgni lën,
- 15. mèdrë no de chel lën a möz l verzon ne auses maië,
- 16. percie se te maies de chel lën, po muesses murì.
- 17. Adàm fova entleuta mo l seul uomo,
- 18. y de dutta la cröatures, che Iddie i ōva mustrà, ne n'orel udù degùna, che semiōva ad ël.

## Platte 2903. Übersetzung.

- 1. Erschaffung des Menschen. Irdisches Paradies.
- 2. Am sechsten Tag hat der liebe Gott den Menschen geschaffen und hat gesagt:
- 3. Laßt uns einen Menschen machen, welcher uns ähnelt,
- damit er befehle über die Fische des Wassers, die Vögel der Luft, die Tiere der Erde und über die ganze Erde.
- 5. Um den Menschen zu schaffen, hat dann der liebe Gott feuchte Erde genommen, er hat daraus einen Körper gemacht und hineingeblasen eine unsterbliche Seele.

- Dann war er lebendig und der liebe Gott hat ihm den Namen Adam gegeben, was sagen will: Mann aus Erde.
- 7. Der liebe Gott hat auch gemacht einen schönen Garten, welcher das irdische Paradies war,
- 8. und in diesem Garten waren drinnen beisammen und von allen Arten Blumen und Fruchtbäume,
- 9. und mitten im Garten war der Baum vom Guten und Bösen.
- 10. Gott hat dann Adam in diesen Garten gesetzt, damit er darauf schaue und damit er arbeite.
- 11. Gott hat auch vor Adam alle Tiere vorbeiziehen lassen,
- 12. und Adam hat jedem Tier seinen richtigen Namen gegeben.
- 13. Schließlich hat Gott dem Adam den ganzen Garten gezeigt und gesagt:
- 14. Alles das gebe ich dir, du mögest alles gebrauchen und von jedem Baume essen,
- 15. nur nicht vom Baum in der Mitte des Gartens mögest du wagen zu essen,
- 16. denn wenn du issest von jenem Baum, dann mußt du sterben.
- 17. Adam war bis dahin der einzige Mensch,
- 18. und von allen den Geschöpfen, welche Gott ihm gezeigt hatte, hatte er keines gesehen, das ihm geähnelt hätte.

#### Platte 2904. Franz Moroder.

Erzählung aus dem "Calënder Ladin" 1913, p. 49.

- 1. bon di kunsileger! 1
- 2. o bon dį, bon dį žan mèine,
- 3. čela, čela ki k n ven n jed sun kiš ane,
- 4. me de dl'am kol lo ntorvonì volk.
- 5. ši šì, qdl, āres ke t'es režon,
- 6. ki k'a mutons a nuveles,
- 7. i dəvia d kel veñi 2 da te per kunsei.
- 8. O mai mài! pọ nº vựnəza pra l drựt
- 9. è pa la veta maša grŏsa
- 10. pǫse bεη zaĝę de čię ke se trata; ma laš audi.

<sup>1 \*</sup>konsegər. 2 Beinahe veni zu hören.

- 11. pu ses ben, 'l iº kl méur,
- 12. a peina  $k^e$  l a m  $p \hat{u}^e$   $d^e$  dobra. ules  $l^1$   $m \bar{g} f u \eta$   $k^e$   $\eta$  i čulesa la brejes,
- 13. l'ašpì ta ert ke l pose žī kula škì ra,
- 14. la tlúpes a'l bel nžinià,2
- 15. nº manča auter kl vedl i laše la kova
- 16. i ved toš a fe tiera da bukei.
- 17. (O) plan plán, a keles ne saràla pa mò
- 18. š<sup>e</sup> beη ki n³s tsera žu i fiērəs a neus vedli ηgali
- 19. ma če u<sup>3</sup>s-a?
- 20. la roda va ntour
- 21. i nia marūę a s kl bot do kl a fat la manjes na uręla ùela laše štlefę.
- 22. Laš fe meiza tu ares ben plu ble ta
- 23. t es pu ti pitla bikoka per tè, ti vedla i la budleda,
- 24. tù ti pókseri i fe ino tei gūras š'ke ta fužores da žaun
- 25. i laša račerne l mut.

# Platte 2904. Text. [Doi vödli Gherdeines.]

- 1. Bon dí, cunsuegher!
- 2. ,O Bon dí, bon dí Gan Mëine,
- 3. cëla, cëla; chi che'n vëic n'jëde sun chīs auc,
- 4. me de del am ché l ie 'ntervenì vèlc.'
- 5. ,Ši, ši, Odl, áres che t'ès regón,
- 6. chi ch'à mutóns, à nuvöles,
- 7. y davia de chël vëgn-i da tè per cunsëi.
- 8. ,O mai, mai, pò ne vëgnes-a prà'l drèt;
- 9. è-pa massa la vëta grdssa;
- 10. posse bën saghe de cie che se trata, ma laša audi.
- 11. ,Pu sès bën, 'l ie ch'l mëur,
- 12. α-pëina che'l à 'm pue de dobra, ulëss-el möfun che η i ciulëssa la brèjes;
- 13. l aspieta ert che'l posse qi cula schiera,
- 14. la tlappes à-l böle 'nāgignà.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \*ules. <sup>2</sup> Wie Note 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Wortton liegt eher auf dem g als auf dem u.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Es liegt ein Versprechen beim Vorlesen vor, da M. auf Befragen meža sprach.

- 15. Ne mancia auter ch'el vödl i laše la cova
- 16. ÿ vède tòs a fè tiëra da buchèi.
- 17., O plan, plan, a chëles ne sarà-la-pa mò,
- 18. še bën ch'i nes zèra qu i fiëres a nëus vödli 'ngali
- 19. ma cie ues-a,
- 20. la ròda va' ntëur,
- 21. y nia marueja, che'l bot, dò che'l à fat la manjes na uröla, uel la lašè stlefè.
- 22. Laš-el fe mösa, tu ares ben plu bleita
- 23. t'ès pu ti pitla bicòca per tè, ti vödla y la budlèda;
- 24. tue ti pocseri y fè ino tèi gures, šiche te fasoves da gëun,
- 25. y laša rachernè 'l mut.'

# Platte 2904. Übersetzung.

- 1. ,Guten Tag, Schwager!
- 2. Oh, guten Tag, guten Tag, Hans Dominik,
- 3. schau, schau, wer einmal kommt¹ herauf auf diese Höhen;
- 4. das gibt mir eine Ahnung, daß irgend etwas passiert ist!
- 5. Ja, ja, Adam, freilich hast du recht,
- 6. Wer Kinder hat, hat Abwechslung (Neuigkeiten)
- 7. und eben darum komm ich zu dir, um zu beraten.
- 8. ,Oh, mei, mei! da kommst du nicht zum Rechten!
- 9. Ich bin wohl ein Tölpl (ich habe eine zu dicke Binde<sup>2</sup>),
- 10. [aber] ich kann erraten, worum es sich handelt. Laß hören.
- 11. Du weißt ja doch, so ist es; es ist der Bub,
- 12. wenn er nur ein wenig Bartflaum hat, dann möchte er halt gleich selbst Bauer sein, müchte er, daß man ihm die Hosen zubindet (ihn zum Besitzer macht),
- 13. er wartet hart, daß er auf Freiersfüßen gehe (mit der Schar gehe),
- 14. das Brautgeschmeide hat er schon vorbereitet.
- 15. Es fehlt nichts anderes, als daß der Alte ihm das Lager überlasse und
- 16. rasch gehe, um Töpferton zu machen (sich begraben lasse).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Texte steht: ,wen man einmal sieht, oben auf diesen Höhen'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oder zu nonsb. veta (Deichselkopf) Lomb. Lad. 536? = ,ich habe einen zu dicken Kopf!

- 17. ,Oh, langsam, langsam! Soweit wird er wohl noch nicht sein!
- 18. Ich weiß wohl, daß sie uns pensionieren (die Eisen abnehmen) werden, uns Alte, mit der Zeit,
- 19. aber was willst du?
- 20. Das Rad dreht sich herum,
- 21. und es ist wohl kein Wunder, daß der Junge, nachdem er eine Weile seine Liebschaft getrieben hat, es knallen lassen will.
- 22. Laß ihn die Bauernwirtschaft führen, du würdest ein angenehmeres Leben führen.
- 23. Du hast doch dein kleines Häuschen für dich, deine Alte und das Mädchen;
- 24. nimm deine Schnitzeisen und mache wieder deine Pferdchen, wie du sie als junger Mensch gemacht hast;
- 25. laß den Buben wirtschaften."

#### Platte 2905, wie Platte 2904.

- 1. Tu gs bel di tu, ma šel n iə mo  $r^c g \bar{u} \check{s}$ ,
- 2. kun si p'zima sa parčezentel a fe dut,
- 3. l fòia méfun i zabarieia, ma'l ne sà da i dè a la štela,
- 4. l n i bon de ži kul bigůeč a to na beuža do fuiàm
- 5. ma bon ve de čampe i de štađire, do menel regan i de mendes a dùt;
- 6. 'l štažęsa męfun sun piquel a čalę ko k'' temp ūra i a špie do la krištiana.
- 7. oʻgila n urdeni o gor na žlabatauza kə šakinga;
- 8. čie konta-pa . . . si bęla žęmia,² kan kº la iə taŋ odu i do žęnt kuštenžona,
- 9. nia de bona šloht; 3
- la sa mēfun fruət'ne, mire si antlariəs, da kratse la barīləs a si bimba;
- 11. la iə ben bela ladina,
- 12. ma la sa apeina da lave vel d'ažià,

Obwohl im Texte slabadausa steht, sprach Moroder jedesmal t; \*žlabutáoza.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \*šęmia vgl. westlad. schema Form, Gestalt (Kulturwort!).

<sup>3 \*</sup> žlaht. 4 \* mīra.

- 13. da kužinę n žlabergęč . . . i n pasudęč<sup>1</sup> . . . dač
- 14. i po ala toš fruà l infirà to kulajon.
- 15. l'iə ārəs kə la nə sa da i dē m pùə də salanč kul pivel a'n pitl·
- 16. (Auf der Platte nicht mehr aufgenommen.)

#### Platte 2905. Text.

- 1. Tu ès böl dì, tu, ma še'l n'ie mò regúš;
- 2. cun si pesima se perchesënt-el a fe dut,
- 3. 'l foja möfun y zabarieia, ma'l ne sà da i de ala stöla;
- 4. 'l n'ie bon de gi cul bigueč a tò na beusa de fujam
- 5. ma bon vè de ciampì y de s'adirè, de menè 'l regagni y de de mendes a dut;
- 6. 'l stasëssa möfun sun piguel a cialè cò che'l temp ura y a spië dò la cristiana.
- 7. O! y čila, 'n urděgni o gor na slabadausa che šachinöa;
- 8. cie conta-pa si bela šimia, can che la ie tan oda y de gint custengiona.
- 9. nia de na bona slacht;
- 10. la sà möfun da fruetenè, mirè si antlaries, da crazè la bariles a si bimba;
- 11. la ie bën böla ladina,
- 12. ma la sà a pëina da lavè vèl d'asià,
- 13. la cuğina 'n slabergèč y'n passudač,
- 14. y pò à-la toš fruà l'infirà te ciulajón;
- l'ie āres che la ne sà, da i dè 'm pue' de salánč cul pivöl a'n pitl,
- la n'à negún artën,<sup>3</sup> y je me tëme, che sons tòš capëures cun doi tèi camenòstri.

# Platte 2905. Übersetzung.

- 1. ,Du hast leicht reden, du, aber, wenn er noch nicht ganz für voll zu nehmen ist!
- 2. Mit seiner Verzagtheit (Kleinlichkeit) bekümmert er sich um gar alles,

<sup>1</sup> pasudāč.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Für \*stradirè extra ad irare? Ich kenne kein solches Verb! Im Text steht stadirè.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zu \*artenì (avizent. trid. artegn lomb. ven. retegno).

- 3. er tändelt halt und macht lauter kleine Geschäfte, aber er versteht es nicht, sich ihrer zu entledigen.<sup>1</sup>
- 4. Er ist nicht imstande, mit dem Karren eine ordentliche Fuhr Laub heimzuführen;
- aber das versteht er: zu streiten und sich zu erzürnen, den Trotzigen zu spielen (lästig zu sein) und alles besser zu wissen;
- 6. mag er halt oben am Söller stehen, um zuzuschauen, wie das Wetter ist (heraufzieht), und seinem Mädl nachgucken.
- 7. Und sie, ein Gerümpel oder gar ein liederliches Frauenzimmer, die immer belästigt; <sup>2</sup>
- 8. was zählt ihr schönes Aussehen, wenn sie so nachlässig ist und nach Art hinterhältiger Leute [ist]
- 9. [und] nicht von guter Familie ist!
- Sie versteht es halt nur, kleine Sacherln zu machen, ihren Weiberkram im Auge zu haben, ihrer Ziege (?) das Goderl zu kratzen;
- 11. sie ist schon flink,
- 12. aber sie versteht es kaum, ein paar Flecken auszuwaschen;
- 13. irgendein Geschlader oder einen Brei zusammenzukochen,
- 14. und dann hat sie bald aufgebraucht das Gespinst in ihrem Bündel;
- 15. es ist vorauszusehen, daß sie nicht versteht, mit dem Waschkrug dem Kind ein Bad drüber zu gießen.
- 16. Sie hat keinen Ernst (?) und ich fürchte, wir sind bald kapores mit zwei solchen Pfründnern.

# Platte 2906, wie Platte 2904.

- 1. 60 tu ves ben drè masa 4 nànt, Odl;
- 2. el no tsima ke dize trùep,
- 3. ma ti bọt iệ bệl ladin i šik n tarts ti leures grì ves, ngun škakaron,
- 4. i šəl tira do te, iel pa ben rəgūš de fe si făč,
- 5. ne se lašeràl-pa de maneš o šarnē;
- 6. tu ies me nši suditáus,
  - <sup>1</sup> Sie zu den Abfällen zu werfen.
  - <sup>2</sup> Kränkelt. <sup>3</sup> Siehe Nachtrag! <sup>4</sup> \*maša.

- 7. pardona  $kg \ldots t^e l$   $d\bar{\imath}z^e$ .
- 8. lašel pu ži detrai ora sun sedīl a čudle do la budleda,
- 9. i po kešta n'ie-pa neguna lèlera;
- 10. še fusàη žəuni, nəs kuntərbes-la . . .
- 11. te ses ben, kan kə t'iəs pər maride na muta čēli n' iede al oma.
- 12. i tlo nº pola-pa fale pro ti fiaštra . . .
- 13. na žida pa a se fe štē,
- 14. to ses ben; pare io me titsà.
- 15. l mut a fat na bona vela:
- 16. uniun ùəl s'enžine la kora.
- 17. zen t'ei dit mi menəs, nia m pər mel.
- 18. O veige ben kə son pərdù, i ke mùəsə de do;
- 19. nče từ teños dad éi.
- .20. η gotsnom²n mesəràn mēfun se render i s'enžiñe al artiona;
- 21. ma turtìa, k¹a məura, à-pa d³ štę pra nəus dọi žagaręč² i nəs flegé.

#### Platte 2906. Text.

- 1. O! O! tu ves bën drë' massa inant, Odl;
- 2. 'l ne zima che dise truep,
- 3. ma ti bot ie böl ladin, y šiche 'n tārz ti löures grieves, negun scacarón,
- 4. y še'l tira do tè, ie-l-pa bën regus de fè si fac,
- 5. ne se lašerà-l-pa de maneš o šarne;
- 6. tu ies me 'nši suditëus,
- 7. perdona che te-l dise.
- 8. Laš-el pu gi datrai ora sun sedil a ciudle do la budleda;
- 9. y pò chësta n'ie pa neguna l'elera;
- 10. še fussàn gëuni nes cunterbës-la mò'nce a nëus 'l cë,
- 11. y te sès bën, can che t'iès per maridè na muta, cël-i n' jëde al'oma,
- 12. y tlo ne pò-la-pa falè prò ti fiastra Zenza.
- 13. Ne gide-pa a se fè stè,
- 14. y te sès bën, parè ie mè tizà.
- 15. 'L mut à fat na bona vèla,
- 16. y ugnún vel se 'nājgnë la cova.
- 17. Žën t'è-i dit mi mënes, nia 'm-per-mel.'

<sup>1 \*</sup> žit. 2 šagareč.

- 18. ,0 vëighe bën, che son perdù y che muesse dè dò;
- 19. 'nce tu tëgnes dad-ëi.
- 20. In Gottsnòmen messerà-η möfun se rënder y se 'n̄gignë al'urtionga;
- 21. ma Turtìa ch'la mëura, à-pa de stè pra nëus doi sagarëè y nes fleghè.

### Platte 2906. Übersetzung.

- 1. ,Oh, oh! Du gehst wohl zu weit, Adam;
- 2. ich will nicht zuviel sagen,
- 3. aber dein Bub ist flink und wie ein junger Stier bei schweren Arbeiten, kein Schwächling,
- 4. und wenn er dir nachschlägt, ist er ein ganzer Kerl, seine Sachen zu machen;
- 5. er wird sich nicht gängeln oder übervorteilen lassen,
- 6. du bist zu mißtrauisch,
- 7. verzeih', daß ich es dir sage.
- 8. Laß' ihn nur manchmal hinausgehen auf dem Söller hinauf, nach dem Mädl ausschauen;
- 9. und dann diese ist keine Schlafmütze;
- 10. wenn wir jung wären, würde sie auch uns den Kopf verdrehen.
- 11. und du weißt ja, wenn du ein Mädl verheiraten willst, schau einmal auf ihre Mutter,
- 12. und da kann es nicht fehlen für deine Schwiegertochter Zenza.
- 13. Versucht nicht, euch gegeneinander zu stellen,
- 14. und du weist wohl: Vorbereiten heißt soviel wie angezündet haben.
- 15. Der Bub hat eine gute Wahl getroffen
- 16. und jeder will sich ein Nest bereiten.
- 17. Jetzt habe ich dir meine Meinung gesagt, nichts für übel!
- 18. Oh, ich sehe schon, daß ich verspielt habe und daß ich nachgeben muß.
- 19. Auch du hältst zu ihnen.
- 20. In Gottesnamen wird man sich ergeben müssen und sich dem Spruche fügen;
- 21. meine Dorothee, die Junge, wird wohl bei uns beiden Alten bleiben und uns pflegen.

### Platte 2907, wie Platte 2904.

## Phonetische Transkription.

- 1. Pu ši, šì kel farà-la-pa dànts;
- 2. kela n'ahtea-pa ki ei i no v lasora murente
- 3. Son propi kuntent, k'e podů me ružne ora,
- 4. i zen n'uipa plu to tini sù;
- 5. perdona l dešturbo i šta ben.
- 6. fetə bel aut, odl, i lase tə ing udei viç plu revel n vila kan kə t es bleita!
- 7. saludeme la kumera.
- 8. gratsia gratsia nčetu saludeme krosentsa
- 9. 'dī kla venis n'jede žu da nsus kul puntl.
- 10. Bon di bon di, bera užep,
- 11. seis nče vo n jede tlo?
- 12. lje pa žut k no v'u plu udu
- 13. ko pas la pa? ko l eiza?
- 14. ben bona.
- 15. boŋ boŋ, l'iə ben da v l kunsəntì, səŋ da kiš temps da la graŋ miseria kun kešta graŋ viera kə nə fina mei, kun si špavenč.
- 16. bon al mánkul ko non eis pordu de vosta žent nfina mo.
- 17. meson ben tsentsa s'endure ase a čeza,
- 18. zeŋ kl manča toš bel e dut, l maje, l guant, la žent a laure, la roba per pudei fe si meštir, la žicfia da lave, l fil da kunče, i taŋ d'auter, n fina mei l tabâk: taŋ autres koses k ŋ nº savova o pudova fe tsentsa dant.
- 19. ko desun pa pudei viver kun vinti deka de farina per persona a kužing i se fe l pan al ena? i kun kindeš o vinti deka de čern?
- 20. (Auf der Platte nicht mehr aufgenommen.)

#### Platte 2907. Text.

- 1. ,Pu ši, ši, chël farà-la-pa danz,
- 2. chëla, n'achtëa-pa chi ëi y ne ve lašarà murentè.
  - 3. "Son propì cuntënt, ch'è pedú me rusnè dra,
- 4. y žën ne ue-i-pa plu te teni su;

- 5. perdona'l desturbo y sta bën.
- 6. "Fè-te böl aut, Odl, y laše-te prës inō udëi, vie plu revöl 'n vila can che t'ès blëita;
- 7. saludeme la cumère.
- 8. ,Grazia, grazia, nce tu salude-me Cresënza
- 9. y dì-i, che la vëgne n'jëde  $\bar{y}u$  da nëus cul puntl.

### (Handschriftlich).

- 10. Bon dì, bon dì, bera Ushep!
- 11. seis ncie vo 'n jëde tlò,
- 12. 'l je pa giut ch'n ne v'a plu udû!
- 13. Co pass' la-pa co l'eisa?
- 14. Ben bona!
- 15. ,Bon, bon; 'l ie ben da v'l cunsentì sen da chish tempes (sic!) da la gran miseria cun chesta gran vierra, che ne fina mei, cun si spaventsch.
- 16. Bon al mancul, che ne n'eis perdu de vosta shent 'nfina mo.
- 17. mesòn ben zenza s'endure asse a ciesa,
- 18. sen ch'l mancia tosh bele dut, 'l majê, 'l guant, la shënt a lauré, la roba per pudei fe si mestier, la shiefia da lavè, 'l fil da cunciè, y tan d'auter, 'n fina mei l'tabak y tan autres coses, ch'n ne savova o pudova fé zenza dant.
- 19. Co dessun-pa pudei viver cun 20 deka de farina per persona a cushiné, y se fi'l pan a l'ena? y cun 15 o 20 deka de ciern a l'ena per persona,
- 20. ula ch'n ne gia pa nia da cumprè ncie se'n strapjes gien cie che mei ch'n pudes avei?

# Platte 2907. Übersetzung.

- 1. Ach, ja ja, das wird sie wohl freilich machen,
- 2. Sie beachtet euch schon, wer ihr seid und wird euch nicht dahin sterben lassen.
- 3. ,Ich bin wirklich froh, daß ich mich aussprechen konnte,
- 4. und jetzt will ich dich nicht mehr aufhalten,
- 5. Verzeih' die Störung und leb' wohl!
- 6. ,Immer Kopf hoch, Adam, laß' dich bald wieder sehen, komm' recht oft, ins Dorf, wenn du dich wohlfühlst;
- 7. grüße mir die Gevatterin.

- 8. ,Danke, danke! Auch du grüße mir die Creszenzia
- und sage ihr, daß sie einmal zu uns mit ihrem Klöppelkissen komme.
- 10. Guten Tag, guten Tag, Gevatter Josef!
- 11. Seid auch Ihr einmal hier?
- 12. Es ist wohl lang' her, daß man Euch nicht mehr gesehen hat!
- 13. Wie geht's? Wie steht's?
- 14. Recht gut!
- 15. Gut, gut! Man kann es Euch wahrhaftig vergönnen, jetzt in diesen Zeiten des großen Elends mit diesem großen Krieg, der kein Ende nimmt mit seinen Schrecken.
- 16. Es ist wenigstens gut, daß ihr bis jetzt niemanden von den Eurigen verloren habt.
- 17. Wir müssen ohnehin genug aushalten zu Hause,
- 18. jetzt, wo bald alles fehlt: das Essen, die Kleidung, die Leute zur Arbeit, das Zeug, um seine Verrichtungen zu bewältigen, die Seife zum Waschen, der Faden zum Flicken und soviel anderes, schließlich selbst der Tabak und soviel andere Sachen, ohne die man früher nicht schaffen konnte und wußte.
- 19. Wie sollte man wohl leben können mit 20 Deka Mehl per Person fürs Kochen und um sich Brot für die Woche zu backen? Und mit 15-20 Deka Fleisch die Woche per Person,
- 20. während man nichts zu kaufen bekommt, auch wenn man sich gerne dessen entledigen möchte, was man nur irgend haben kann.

## Platte 2908. Christl Delago.

Mundartliches Gedicht aus Calënder de Gherdëina 1912, p. 56.

- 1. Pər la festa d'Urtezei dl mil nuefčent i qt.
- 2. V saludon kun duta štima
- 3. mont de frea i gerdenača,
- 4. vo d<sup>e</sup> selva i saŋ krəština

- 5. dut sureges kun pučača,
- 6. vo badięč i ampetsans,
- 7. mo fədomas i fašáns,
- 8. ben unič duč ann,
- 9. per la festa del komun.
- Vo ladins seis duč nviei,
- 11. por šta fešta a žude,
- 12. piţļ i grant taŋ eiles k'ei,
- 13. da noš kəmuŋ a saludę
- 14. i ringratsià (sic!) del uneur,
- 15. i kura i bria ke sa dat
- 16. noš grof amà i bon senieur,
- 17. k° seulament r keš a fat.
- 18. La natura du plu bela
- 19. dut s la žeut ben grant i pitl
- 20. tan plu kler ie mont de Sela;
- 21. nče l'ava'n auter khitl,
- 22. dut sla riš dala legretsa,
- 23. sauta i čiga, kin ai peš,
- 24. t' ruf kuŋ graŋ žvaltetsa
- 25. špritša nteur i s deverteš.
- $26.\ N$  'ules di nìa dla mutans
- 27. di mutons nee dl oma,
- 28. dut d'žliù nkin ai čans
- 29. sauta nteur ške mač i toma.
- 30. l plu da ri ie mo sas plač,
- 31. sas lonk nº šta plu nia kiet;
- 32. ki krệp šta ka šike katər mač
- 33. pudęs minę k l i n sûen te liet.
- 34. Dut saut'adum a dekure
- 35. čezes, platses, a fe purtons
- 36. kun nəif, štanğes, i a purte
- 37. daša, 'nče toi pitli mutons.
- 38. I ambolč, ket da žneton,
- 39. da kǫšta, muręda, il kadęmia
- 40. l'pek, l'purgîr kel da Janon,
- 41. fač biei de noif merita premia.

<sup>1</sup> vëdli blieb fort.

#### Platte 2908. Text.

- 1. Per la fösta del 1908 a Urtesëi.
- 2. Ve saludón cun duta stima
- 3. Mont de Frèa y Gherdenacia,
- 4. Vo de Sëlva y sant' Crestina
- 5. Dut Surèghes cun Puciacia,
- 6. Vo Badide y Ampezáns,
- 7. Mò Fedomes y Fašans;
- O The Sy 7 Y
- 8. Bën unič duč a un,
- 9. Per la fösta del chemún.
- 10. Vo Ladins sëis duč 'nviëi
- 11. Per sta fösta a ğudè;
- 12. Pitl y grant, tan "iles ch'"i,
- 13. Da nos chemún a salude,
- 14. Y ringrazië, del gran unëur,
- 15. Cura y bria. che s'à dat
- 16. Nos Grof amà y bon Segnëur,
- 17. Che sëulamënter chës à fat.
- 18. La natura dut plu böla:
- 19. Dut se la gëut, bën grant y pitl;
- 20. Tan plu tlèr ie mont de Söla;
- 21. 'nce l'ava à n'auter chitl.
- 22. Dut se-la ris dala legriza,
- 23. Sauta y ciga; china i pëš
- 24. Te ruf cun gran svaltëza
- 25. Spriza 'ntëur y se devertëš.
- 26. N'ulëss di nia dela mutans,
- 27. Di mutons, n'ee del'oma,
- 28. Dut deslià inchina i cians
- 29. Sauta 'ntëur &'che mač y toma.
- 30. L'plu da rì ie mò Sas-plač,1
- 31. Sas-lonk ne sta plu nia chiet;
- 32. Chi crips sta ca, š'che cater mač:
- 33. Pudëss mine, che'l ie'n suen te liet.
- 34. Dut sauta adúm a decure,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Licentia poetica des Dichters. Der Berg heißt nie anders als Sas plat.

- 35. Cëses, plazes, a fè purtons
- 36. Cun nëif, stanges, y a purtè
- 37. Daša', nce tèi pitli mutons.
- 38. Y vödli ambòlč: chël da Sneton,
- 39. Da Costa, Mureda y'l Cademia,
- 40. L Püc', 'l Purger, chël da Janón,
- 41. Fač de nëif merita prèmia.

## Platte 2908. Übersetzung.

- 1. Zum Feste von 1908 in St. Ulrich.
- 2. Wir grüßen Euch mit aller Achtung
- 3. Mont de Frea und Gardenaccia,
- 4. Ihr von Wolkenstein und Sta. Kristina.
- 5. Ganz Sureghes mit Puciacia,
- 6. Ihr Badioten und Ampezzaner,
- 7. Auch die Buchensteiner und Fassaner,
- 8. die alle zusammengekommen sind,
- 9. zur Gemeindefeier.
- 10. Ihr Ladiner, seid alle eingeladen,
- 11. um zu diesem Feste mitzuhelfen,
- 12. Klein und Groß, Frauen und Männer,
- 13. von unserer Gemeinde aus, um zu begrüßen
- 14. und zu danken für die große Ehrung,
- 15. die Sorge und Mühe, die sich nahm
- 16. unser geliebter Graf und guter Herr,
- 17. der allein das zuwege gebracht hat.
- 18. Die allerschönste Natur,
- 19. alles genießt Groß und Klein.
- 20. Viel klarer ist die Sella.
- 21. Selbst die Großmutter hat einen neuen Kittel.
- 22. Alles lacht vor Fröhlichkeit,
- 23. springt und jauchzt, selbst die Fische
- 24. im Bach spritzen mit großem Elan herum
- 25. und unterhalten sich.
- 26. Ich will nichts sagen über die Mädls,
- 27. über die Buben, auch über die Mutter,
- 28. alles ist außer sich, bis selbst zu den Hunden,
- 29. welche herumspringen wie verrückt und hinpurzeln.
- 30. Der lächerlichste ist der Plattkofel,

- 31. auch der Langkofel hält nicht mehr ruhig;
- 32. die Dolomiten stehen da wie vier Verrückte.
- 33. Könnte ich nur denken, es wäre ein Traum im Bett.
- 34. Alles ist hurtig beisammen, um zu dekorieren:
- 35. Häuser, Plätze, um Triumphpforten
- 36. aus Schnee zu bauen, Stangen zu schneiden
- 37. und um Reisig herzuschleppen, selbst so ganz kleine Buben.
- 38. Die alten Anwälte (Gemeindevorsteher): der Schenetiner,
- 39. der Gostner, Moroder, der Cademia,
- 40. der Beck, der Purger, der Senoner (sind)
- 41. aus Schnee porträtiert und verdienen ausgezeichnet zu werden.

### Platte 2909, wie Platte 2908.

- 1. L'ie dom'zdi zen preš la doi;
- 2. l grof mù's rue unie mument.
- 3. žent iel bel dlonk šun unie troi,
- 4. la múžika s'aut ke l ie n špavent;
- 5. l'ambilt saluda'l prim de duč,
- 6. po kei de škola, señeur pluan,
- 7. i šitsri, dutores, i sensur puč:
- 8. a dui ti da senieur grof la man.
- 9. kun g $^{c}r^{l}$ anda špitsa sies mutans,
- 10.  $fqv^el$  a  $r^ecqv^er$   $nq\hat{s}$   $s^e\tilde{n}\epsilon ur$ ;
- 11. no s dis tan heles, semiga fians
- 12. den koser, no d'usedes al leur,
- 13. kla Milia a dit tan bel i a dret
- 14. kel rim ke bera frantsl a fa.
- 15. jo m'e namurà, dio bonodet
- 16. žúdeme šono deventi mat.
- 17. val de gerdeina, mi l'gretsa.
- 18. data d fortuna trys i tres
- 19. dut štupoš per ti beletsa,
- 20. tei biei kreps i monč ke t es.
- 21. rešta ško t'i's por for ' for
- 22. n popul mpulsà da spirt i viranda,
- 23. do kunfidentsa a die i amor
- 24. al leur l'érel te darà la gerlanda.

- 25. Di<sup>e</sup> m<sup>e</sup>l perdona, šo dīž ko k mo sa.
- 26. Dì mə bašton, šə kəl i falà.
- 27. Vol žent ie n torta volk ie mol tràta.
- p
   n
   i tanta de m
   ita.

#### Platte 2909. Text.

- 1. L'ie domezdí zën prës la doi,
- 2. L'Grof muess' rue ben ugne mumënt;
- 3. Gënt ie-l böl dlonc sun ugne troi.
- 4. La musga sauta (sic!) che l'ie'n spavënt.
- 5. L'ambolt saluda 'l prim de duč,
- 6. Po chëi de šcola: Segnëur Pluán,
- 7. Šizri, dutores y Segnëur Puč:
- 8. A dui ti dà Segnëur Grof la man.
- 9. Cun gherland' a spiza sies mutans,
- 10. Fovel a reciover nos Segneur,
- 11. Ne se diš tan böles, semida fians
- 12. De 'n coser, no d'usèdes al lëur,
- 13. Ch'la Milia à dit tan böl y a drët
- 14. Chel rim che bèra Franzl a fat;
- 15. Je m'è'namurà Die benedët
- 16.  $\overline{G}ude$ -me, še no devënt i mat.
- 17. Val de Gherdëina, mi legrëza,
- 18. Data de fertuna très y très;
- 19. Dut stupëš per ti belëza,
- 20. Tei biei creps y mone che t'ès.
- 21. Rösta š'che t'ies per for y for,
- 22. 'N popul mpulsà de spirt y vivanda,
- 23. De cunfidënza a Die y amór
- 24. Al l'eur: l ciel te dará la gherlanda.
- 25. Die m'el perdone, še diš, co che ma sà.
- 26. Die me bastone, se chel ie falà.

- 27. Vel gënt ie 'n torta Velch ie mel tráta,
- 28. Puecia d'accorta Y tanta de mata.

## Platte 2909. Übersetzung.

- 1. Es ist Mittag vorbei, so um zwei Uhr.
- 2. Der Graf muß wohl jeden Augenblick kommen;
- 3. Leute gibt es wohl auf allen Steigen.
- 4. Man hört die Musik, daß es schrecklich ist.
- 5. Den Vorsteher begrüßt er als ersten von allen.
- 6. dann die von der Schule, den Pfarrer,
- 7. die Schützen, Doktoren und den Herrn Puč:
- 8. Allen gibt der Graf die Hand.
- 9. Den Kranz im Haar, waren sechs Mädchen
- 10. bereit, unsern Herrn zu begrüßen;
- 11. ich kann nicht genug Schönes sagen, sie glichen
- 12. Kaisertöchtern, nicht solchen, welche die Arbeit gewohnt sind.
- 13. Die Marie hat so hübsch und ordentlich
- 14. das Gedicht, das Franzl (Moroder) gemacht hat, hergesagt.
- 15. Ich habe mich verliebt,
- 16. du guter Gott, hilf mir, sonst werde ich verrückt.
- 17. Grödnertal, meine Freude,
- 18. begabt mit Glück über und über;
- 19. ich bin entzückt über deine Schönheit,
- 20. deine schönen Felsen und Berge, die du hast:
- 21. bleib, was du bist immerfort,
- 22. ein Volk, durchpulst von Geist und Lebhaftigkeit;
- 23. von Gottvertrauen und Liebe
- 24. zur Arbeit; der Himmel wird dir den Kranz geben!
- 25. Gott, verzeihe mir, wenn ich sage, wie es mir kommt.
- 26. Gott möge mich strafen, wenn das gefehlt ist.
- 27. Viele Leute sind krumm (unaufrichtig). viele werden übel behandelt.
- Wenige sind klug und sehr viele verrückt.

# Platte 2910. Grödnerisch. Arganciul Lardschneider.

Aufsatz aus Cal. Lad. 1912, p. 34.

### Phonetische Transkription.

- 1. Čə sonz-a nəys ladin?
- 2. žiut ala londžia nen a-ŋ sapu pra č popul pra č natsion k'i ladins aut;
- 3. un minoa nši, l'autor autramentor
- dla štoria di vedli temps nə savõ(η)s tannia kə s nə pudoa di čə gent kə vivoa dan doi mil ani tə noš làəš.
- 5. i pərvia də kel aŋ formç messù se tọ žu dal linguăs a čə popul kə pudesáŋ i purtnì l plu.
- 6. al dì daŋkuṇi savons bɨŋ duč, kə noṣta ružneda iə dre sike la taliana o la frantseuza n'arpəžon k'on yatà mo dai vedli romani
- kə ružnoa latin i kə foa tsakan patros də duta l'Italia la Frantsia, la Spaña i də nos lùès i mo d'n grum d'aotri.
- 8. i savon kə nošta ružneda iə na fia po n di dəl latin,
- 9. dunque na sor dl talian i dl frantsaus i no na fia dla ružneda taliana, šike i taliani diž mo sugnts nkuņi kun di.
- 10. i diš k" nošta ružneda i" unida dal Italia i ke son Taliani.
- 11. tants ke la is unida dal Italia;
- 12. kei k' ružnoa tsakan latin štazoa i primos temps tol Italia i s a po šparpaňa ora soura dut l mont ki kun šoa nlouta.
- 13. A kešta moda messessa po i taliani nče di ke la ružneda frantseuza i špaŭola ir fiās dl talian, kel io dialeč taliani šike i diš di latin.
- 14. ma i n'l dis, k' is fažysa kui nę.
- 15. I'nšì iəla dre kul latin.
- 16. Plonk unive ružnà latin, per ezempio dan doi mil ani;
- 17. ma tel Italia fort tel žent ke l ružnou i kul temp iel d'ventà l talian dainora;
- 18. tela Frantsia foel d'autra žent k a mparà a ružnę latin i l'ia d'venta l frantsous da-in-ora;
- 19. inò d'aotra ğent t'la Špaña i ino d'áotra pro nous i nói ie dventà l'ópañol il ladin.

## Platte 2910. Text.

- 1. Cie sons-a nëus Ladins!
- 2. Giut ala longia nen a n sapù pra cie popul, pra cie nazión ch'i Ladins aut:

- 3. un minova' nší, l'auter, autramenter.
- Dela stòria di vödli tëmps ne savóns tan nìa che ne pudón dì, ce gënt che vivòva dan doi mil' ani te nòs lùes.
- 5. Y pervia de chël a-ŋ for mè messu se tò ḡu dal linguaš, a ce pòpul che pudessán i purtenì l'plu.
- Al dì da'ncuei savous bën duč, che nosta rusneda ie, drë šiche la taliana o la franzëusa, n'arpesón ch'on giatà mò dai vödli Romani;
- 7. che rusniva latin y che fova zacán patróns de duta l'Italia. la Franzia, la Spagna y de nos lues y mo de n grum d'autri;
- 8. y savón che nosta rusnèda ie na fia po-n de, del latin.
- 9. dunque na sòr del Ialian y del franzièus, y no na fia delà rusnèda taliana, siche i Taliani dis mò suïnz ncuei cun dì.
- Y diš, che nosta rušneda ie unida dal'Italia y che son Taliani.
- 11. Danz che la ie unida dal'Italia;
- chëi che rusnova zacán latin, stasova i primes tëmps tel'Italia
  y s'a po sparpagnà ora sëura dut l mont ch'i cunesova'
  nlëuta.
- 13. A chësta moda messëssa ph i Taliani 'nce di, che la rushèda franzënsa y spagnòla ie fians del talian che'l ie dialeč taliani; šiche i diš di ladins.
- 14. Ma i ne'l diš, ch'i se fasëssa cuiene.
- 15. Y'nši ie-la drë' cul ladin.
- 16. Dlonc unive'l rusnà latín, per esempio dan doi mil'ani;
- 17. ma tel Italia fòvel tel gënt ch'el rusnòva y cul tëmp ie-l deventà'l talián d'à-in-òra;
- 18. tela Franzia fove-l d'autra gënt, ch'a mparà a rusne latín y'l ie deventù'l franzëus da-in-òra;
- 19. ino d'autra gënt tela Spagna y ino d'autra pra nëus, y'nši ie deventà'l spagnol y'l ladin.

# Platte 2910. Übersetzung.

- 1. Wer sind wir Ladiner?
- 2. Lange Zeit hat man nicht gewußt, zu welchem Volk, zu welcher Nation die Ladiner gehören;
- 3. der eine meinte so, der andere anders.

- 4. Über die Geschichte der alten Zeiten wissen wir soviel wie nichts, so daß wir nicht sagen können, welches Volk vor 2000 Jahren in unsern Gegenden wohnte.
- 5. Und darum hat man immer sich aus der Sprache zurechtlegen müssen, welchem Volk wir am ehesten angehören könnten.
- 6. Heutzutage wissen wir wohl alle, daß unsere Redeweise geradeso wie die italienische oder französische ein Erbteil ist, das wir von den alten Römern übernommen haben,
- 7. welche Latein sprachen, und welche einst Herren waren von ganz Italien, Frankreich, Spanien und unseren Orten und einer Menge anderen;
- 8. und wir wissen, daß unsere Sprache eine Tochter, kann man sagen, des Latein ist,
- 9. also eine Schwester des Italienischen und Französischen, und nicht eine Tochter der italienischen Sprechweise, wie die Italiener heutzutage oft sagen.
- 10. Sie sagen, daß unsere Sprache von Italien gekommen ist und daß wir (darum) Italiener sind.
- 11. Freilich ist sie aus Italien gekommen.
- 12. Jene, welche einst Latein sprachen, wohnten in den ersten Zeiten in Italien und haben sich später hinaus verbreitet über die ganze Welt, welche man damals kannte.
- 13. Auf diese Weise müßten dann die Italiener auch sagen, daß die französische und spanische Sprache Töchter der italienischen sind, daß sie italienische Dialekte sind, wie sie es von den Ladinern sagen.
- 14. Aber sie sagen es nicht, denn sie würden sich lächerlich machen.
- 15. Und geradeso ist es mit dem Ladinischen.
- 16. Weithin wurde Latein gesprochen etwa vor 2000 Jahren;
- 17. gewiß in Italien waren solche Leute, welche es sprachen, und mit der Zeit ist daraus das Italienische entstanden;
- 18. in Frankreich waren andere Leute, welche Latein reden gelernt haben, und daraus ist das Französische entstanden:
- 19. wieder andere Leute in Spanien und wieder andere bei uns, und so entstand das Spanische und Ladinische,

#### Platte 2911, wie Platte 2910.

- 1. I duč i ladins k štažoa tsakan, mo dan čink o sies čent ani te duč i lii iš dola švits ra ka pr l tirol nfin žu tl furlan i ko ružnoa infat pudesa "vei al di do nkuji duč ina škritura, ko duč savesa da liežer i da škri inčo da ružne dre ške i taliani o frantseuš.
- š<sup>e</sup> n<sup>e</sup> fosa štat kiš gran kręps, k<sup>e</sup> dešpartęš valęda p<sup>e</sup> valęda i š<sup>e</sup> i fosa štai duč pra'l medęmo ręn<sup>i</sup> mpo d pra tręi: žvits<sup>e</sup>ra, auštria i italia.
- I porvia d kel mašimamenter a podii i tudeš da una pert i i taliani dal'autra rove for plu inant te liioš ke fou dant ladins.
- 4. i õs al dì 'nkùei trei partides de ladīs 'mpe d'una.
- 5. gran eura, mašima per neus ladīs dl tirol də t<sup>e</sup>nì adum i d<sup>e</sup> s<sup>e</sup> rekurdę k'oŋ frędeš tla švítzera i təl furlaŋ.
- 6. še no unirà-l ngal l temp ke tel tirol nen-ie-l plu τegun ladins.
- 7. čalę ai ladins dla švitzera; tlo iel na kemun katolika k'a tyl uzántses i tyl minonyes, dlonďa n'iel na luterana kun d áotra penions i d áotri koštumi;
- 8. i mpo sa-i se rəkordi duč, ki ie ladins, ki toka də tui adum i ten 'nče adum:
- 9. gi i na natsion por sç. nə sə mešgidā mèi tevel štrič o batalies danter una natsion i l'autra, i'nčei áotri i laša m peš.
- 10. duč i rešpęta i úrl bọŋ i kun uñi natsiọŋ s'vẹñi, dad ei pədoŋs i mesoŋs mpare neus ladiŋs del tirol.
- 11. duč: gərdeina, fašās, badiçē, fədomes i ampītsās tukon adám i fažgsan ora na bela gran familia.
- 12. On da f'e kuŋ tudẹš i taliani i mparoŋ nĕe dret saurì l tudṛšk i saŋ beŋ l'taliaŋ.
- 13. ma pərkel nen õs dre d<sup>e</sup> s desm<sup>e</sup>nče l'linguaš k'on mparà dal oma, <sup>i</sup> n<sup>e</sup> dauson mei s<sup>e</sup> dənde d veštr ladins.
- k<sup>e</sup> meson for pse i se lekurde k l ie iušt nošta ružneda fata'l do k<sup>e</sup> mparon plu sauri l'autres;
- 15. n'ie šta tanč k'a bele dit keš bera frantsl da linert l a enke škrit te si liber de Gordeina.

### Platte 2911. Text.

- Y duč i Ladins, che stašòva zacan mo dan 500 o 400 ani te duč i lueš dala Sbízera ca per l Tirol infin \(\bar{g}\)u tel Furlan y che ru\(\bar{s}\)nòva \(\alpha\)nfat, pud\(\bar{e}\)ssa av\(\bar{e}\)i al d\(\alpha\) da ncuei du\(\bar{e}\) una scritura, che du\(\bar{e}\) sav\(\bar{e}\)ssa da lie\(\bar{g}\)er y da scri y'nce da ru\(\bar{s}\)n\(\bar{e}\) dr\(\bar{e}\) siche i Taliani o Franz\(\bar{e}\)u\(\bar{s}\),
- 2. še ne fossa stat chis gran crëps ch'i despartes valeda per valeda y še i fossa stai duč pra'l medëmo rëni 'mpii de pra trëi: Sbizera, Austria y Italia.
- 3. Y pervia de chël mašimamënter à pedù i Tudës da una pert y i Taliani dal autra reve for plu inant te lues che fova dant ladins.
- 4. Y ons al di d'encuei trëi partides de Ladinš 'mpö d'una.
- Gran ëura, mašima per neus Ladins del Tirol, de tenì adum y de se recurdè ch'on frèdes tela Sbizera y tel Furlan,
- 6. še no unirà-l ngali l tëmp, che tel Tirol nen ie-l plu degún Ladins.
- 7. Cialë-i ai Ladins dela Sbizera: tlo iel na chemun catòlica ch'à tel usanzes y tèl minonghes, dlongia n-te-l na luterana cun d'auter penións y d'autri costumi;
- 8. y'mpò sa-i y se recòrd-i duò, ch'i ie Ladins, ch'i toca da tenì adum y tën nce adúm:
- 9. či ie na nazión per sè, nese meščida mèi te rèl strič o batálies danter una nazión y l'autra, y'nce i autri i lasa m pès.
- Duč i respetiia (respita) y i uel bon y cun ugni nazión se vign-i. Dad ii pudóns y messóns 'mpare nius Ladins del Tirol.
- 11. Duč, Gherdřina, Fašans, Badioč, Fedomes y Ampezans tucón adám y fašessán ora na böla gran familia.
- 12. On da f'e cun Tudëš y Taliani, y'mparòn'nce drët saurì l tudësc y sa-ŋ bën l'Talian.
- 13. Ma perchël nen ons drë de se desmencië 'l linguáš ch'on 'mparà dal'oma y ne daussón mèi se daudè de vöster Ladins.
- 14. Che messón for pessè y se lecurdè, che'l ie iust nòsta rusnèda fata al dò che'mparón plu saurì l'autres;
- n-ie sta tanč ch'a böle dit chëš y bera Franzl da Linert l'a ënche scrit te si liber de Gherdëina.

## Platte 2911. Übersetzung.

- 1. Und alle die Ladiner, welche voreinst, etwa vor 500 oder 400 Jahren, in allen ihren Wohnsitzen von der Schweiz angefangen durch Tirol hin bis ins Furlanische gleich sprachen, könnten heutzutage alle eine Schrift besitzen, welche alle lesen und schreiben und auch sprechen können, geradeso wie die Italiener oder Franzosen,
- 2. wären nicht die hohen Berge gewesen, welche sie trennen von Tal zu Tal, und wenn alle unter dem gleichen Reiche gewesen wären, statt zu dreien [zu gehören]: Schweiz, Österreich und Italien.
- 3. Und hauptsächlich aus diesem Grunde konnten die Deutschen auf der einen Seite, die Italiener auf der andern, immer weiter vordringen in die Gegenden, welche einst ladinisch waren . . .
- 4. und wir haben heute drei Gruppen von Ladinern statt einer einzigen:
- 5. Ein großes Zeichen (Mahnung), hauptsächlich für uns Tiroler Ladiner, zusammenzuhalten und uns zu erinnern, daß wir Brüder in der Schweiz und in Friaul haben,
- 6. sonst wird einmal die Zeit kommen, wo es in Tirol gar keinen Ladiner mehr gibt.
- 7. Seht auf sie, die Ladiner der Schweiz; dort gibt es eine katholische Gemeinde, welche solche Gebräuche hat und solche Meinungen, nicht weit eine lutherische mit andern Überlieferungen und Sitten:
- 8. und doch wissen sie gut und erinnern sie sich alle, daß sie Ladiner sind, daß es ihre Pflicht ist, zusammenzuhalten.
- 9. Sie sind eine Nation für sich, sie mischen sich nie in irgendwelche Streitereien oder Kämpfe zwischen einer Nation und einer andern und auch die andern lassen sie in Frieden.
- Alle achten sie, alle wollen ihnen wohl und mit jeder Nation kommen sie aus. Von ihnen können — müssen wir lernen wir tiroler Ladiner.
- 11. Alle: Grödner, Fassaner, Badioten, Buchensteiner und Ampezzaner gehören zusammen und sollten eine schöne große Familie bilden.

- . 12. Wir haben mit Deutschen und Italienern zu tun und lernen auch sehr leicht das Deutsche und man kann gut Italienisch.
  - 13. Aber darum haben wir nicht recht, die Sprache zu vergessen, die wir von der Mutter gelernt haben und sollten uns nie schämen, Ladiner zu sein.
  - 14. Wir müssen immer bedenken und uns erinnern, daß es gerade unsere Sprache ist, die so beschaffen ist, daß wir sehr leicht die andern lernen.
  - 15. Es gab viele, welche das schon gesagt haben und Franz Moroder hat es auch in sein Buch über das Grödnertal geschrieben.

### Platte 2912, wie Platte 2910.

### Phonetische Transkription.

- l'udon bçu nětçě: metgde mç n talian i n ladin magári un de gordeina ke režona tudçěk adám.
- 2. kešta virtu os kun duč i ladins švitseri i furlans.
- 3. i də kešta məsīs savei gra a nošta ružneda.
- 4. i ža kon una ružneda, m<sup>2</sup>sôns neus ladins dl tirol t<sup>2</sup>ni adúm.
- po arīŋs fortsa, po padons uč partender d'uni kumpedei psunder tl tirol i no for metui adám kui taliani, šik' i a fat ŋfŋ a mo.
- 7. i po pədöns di k'on tan de fortsa i de rezon ke nos fredes tla svitzera i təl furlan, i pədon pərtender ki i sə rəkorde nče de neus;
- 8. kçi ki re d plu de kumpçida i ki a abu na lingua škrita dan neus.

## Platte 2912. Text.

- 1. Y l'udím bën 'nštëš: metëde me'n Talián y'n Ladin magari un de Gherdëina, che resona tudësc adúm.
- 2. Chësta rirtù ons cun duč i Ladins, Sbizeri y Furlans,
- 3. y de chëšta messóns savëi gra a nosta rušneda nativa.

- 4. Y īja ch'on una rusneda, messóns nëus Ladins del Tirol tenì ådum,
- 5. pò aróns fòrza, pò pudóns 'nce pertënder d'unì cumpedèi psunder tel Tirol y no for metùi adúm cui Taliani, šich' i à fat 'nfina mò.
- 6. Ne tenión no cui Taliani, no dai Tudës, lasón ch' čí še-la štrite ora y deguni ne puderà nes to la resón de vöster neus na nazión per sè.
- 7. Y pò pudóns dì, ch'on tan de fòrza y de reson che nòs frèdes tela Sbizera y tel Furlan, y pudón pèrtënder, che'i se recorde 'nce de nëus.
- 8. ëi. ch'i ie de plu de cumpëida i ch'i à abù na lingua scrita dan nëus.

### Platte 2912. Übersetzung.

- 1. Und wir sehen es selbst: nehmt einen Italiener und einen Ladiner, etwa einen Grödner, welche zusammen deutsch reden!
- 2. Diese Fähigkeit haben wir mit allen Ladinern in der Schweiz und Friaul gemeinsam
- 3. und deshalb müssen wir Dank wissen unserer Muttersprache.
- 4. Und da wir schon eine (gemeinsame) Sprache haben, müssen wir Tiroler Ladiner zusammenhalten,
- 5. dann werden wir stark sein, dann können wir verlangen, abgesondert in Tirol eingeschätzt zu werden und nicht immer mit den Italienern zusammengeworfen werden, wie man es bisher tat.
- 6. Wir halten weder mit den Italienern noch mit den Deutschen, wir lassen, daß sie es miteinander ausmachen und niemand wird uns das Recht nehmen können, eine Nation für sich zu sein.
- 7. Und dann können wir sagen, daß wir soviel Kraft und Recht haben wie unsere Brüder in der Schweiz und in Friaul und können verlangen, daß sie sich auch unser erinnern.
- 8. sie, welche mehr zählen und eine Schriftsprache gehabt haben vor uns.

#### Platte 2913. Badiotisch. Hans Peskosta.

Gedicht von Dr. Alton, Stóries e chiánties Ladines, p. 27.

#### Phonetische Transkription.

#### Ai ladins.

- 1. o pros ladins d'os bel lingats tinido kont
- 2. tiñidə kont plu k'podēs del težor
- 3. k'e plu pretsiūs de trep ke dut link da sompunt
- 4. ci plu ke kal kə raña i mon arğaint e or.
- 5. o bön ladīns, d'ēš bəl lingāts čared van
- 6. k'ēs da ošt's bonnes prozes ommes arpe
- 7. d'estr n lotron e tsaintsa kur me da bur san
- 8. ki (də) də si qma i lingāts ne sa rešpətç.
- 9. puri ladins d'os bel lingāts fostid avede
- 10. kon kal ves a l's pures ammes a prig
- 11. a kal bel dī insine; mai ne l dešmantiede
- 12. se no podēs či dī d ās se dešmuntie.
- 13. bravi ladīņs štimēd i lingāts graņmaīntər
- 14. arpę da ki latins popul tan studię
- 15. bañ arleve pota<sup>i</sup>nt trēs da vedlama<sup>i</sup>ntər
- 16. to viñi vera aoze dlonk a davañe.
- 17. patsaintš ladins i lingāts ladin d'onor gran dan
- 18. dan del dut insined a us piči mitons
- . 19. (da) də tiñi kont də nöš lingāts tök la zañ
  - 20. də sə štravarde dai grañ čakolins
  - 21. ražonedi šo sēs do plū in adim ladīn
  - 22. viñi ātər lingāts lāsən a kan k'an mặs
  - 23. tăn k'i sa ražonara i latins tra ai latin . . .
  - 24. kai . . . k'an dai čišpo ai ladins . . . dut kal kan . . . das
  - 25. e d ŏš de arpozŏna do krišto guardiañ
  - 26. os k'aręs n di da de do kašta gran kont . . .
  - čarèd či do l'arpožonya di romañ<sup>i</sup>
  - 28. šə ng mə tạmi k õš dover nə si aržent.

#### Platte 2913. Text.

#### Ai Ladins.

- 1. Oh pròš Ladins d'óš bèl lingaz tignide cont!
- 2. Tignide cont plu ke podes del tesor,

- 3. k'è plu prezius de troep ke dut l luc da Sompont
- 4. Chi plù kĕ kël kĕ rëgna l mon, argënt e ór.
- 5. Oh bon Ladins, d'óš bèl lingaz chiarède begn,
- 6. k'ès da óstes bones, pròses òmes arpé
- 7. D'ester n lotron e zënza cur më da bur sëgn
- 8. ki dě si ima l lingaz ně sú respeté.
- 9. Pari Ladins, d'oš bèl lingaz festide aède!
- 10. Con kël ves á les pures omes a priè
- 11. A kël bel Di insigne; mai nel desmentiedë
- 12. Še no podes chi Di d'os se desmentie!
- 13. Bravi, Ladins, stimede l lingaz granmenter.
- 14. Arpé da ki Latins, pópol tan stodie,
- 15. Bëgn arlevé, potënt trés da vèdlamënter,
- 16. Të vigni véra aosè dlonc a davagnè!
- 17. Paziënt' Ladins l lingaz ladin d'onor gran d'egn
- 18. Dan dal dut insignède a us pici mitons!
- 19. Dĕ teyni cont dĕ nóš lingaz tòkela şëgn
- 20. E de se stravardé dai gran chiacolons.
- 21. Rajonèdě še sès de plu in adum, ladin!
- 22. Vigni ater lingaz lascen a can k'an mës;
- 23. Tan k'i sá, rajonava i Latins stra ëi latin,
- 24. k'an daie chi spo ai Ladins dut kël k'an dé i dës!
- 25. Ed di l'arpejonga de Cristo guardian',
- 26. Os k'ares n di da dé de kësta gran cont.
- 27. Chiarede, chi de l'arpejonga d'i Roman'.
- 28. Sẽ nó mẽ từmi k'óš đover në sĩ arjont.

# Platte 2913. Übersetzung.

#### An die Ladiner!

- 1. Oh, wackere Ladiner, haltet Eure schöne Sprache in Ehren!
- 2. Haltet in Ehren, soviel Ihr könnt, den Schatz,
- 3. denn er ist weitaus kostbarer als alles Land von Sumpunt an,
- 4. auch mehr als das, was die Welt regiert, Silber und Gold.
- 5. Oh, Ihr guten Ladiner, seht gut auf Eure Sprache,
- 6. welche das Erbe Eurer guten wackeren Mütter ist.
- 7. Dafür, daß einer ein Lotterbube und ohne Herz ist, gibt ein übles Zeichen
- 8. jener, der die Sprache seiner Mutter nicht zu achten weiß.

- 9. Arme Ladiner, wegen Eurer schönen Sprache erduldet Ihr Ungemach!
- 10. Mit der die armen Mütter Euch beten gelehrt haben
- 11. zu jenem lieben Gott vergeßt es nie!
- 12. Sonst könnte auch Gott Euch vergessen.
- 13. Tapfere Ladiner! Schätzet hoch die Sprache,
- 14. Erbteil der Lateiner, eines so hoch kultivierten Volkes,
- 15. zu großer Macht erhoben vor uralter Zeit,
- 16. seit alters jeden Krieg gewohnt zu gewinnen.
- 17. Geduldige Ladiner! Die ladinische Sprache, großer Ehrung wert,
- 18. lehrt sie vor allem andern Eure kleinen Knaben.
- 19. Acht zu geben auf unsere Sprache gilt es jetzt.
- 20. Und uns zu hüten vor den großen Schwätzern.
- 21. Sprecht, wenn Ihr mehrere beisammen seid, ladinisch.
- 22. Jede andere Sprache laßt für dann, wenn man muß.
- 23. Soviel man weiß, sprachen die Lateiner unter sich Latein.
- 24. Möge man auch weiterhin den Ladinern zuerkennen (geben) alles das, was ihnen gebührt (was man ihnen zu geben hat).
- 25. Und Ihr Wächter der Erbschaft Christi,
- 26. Ihr, welche eines Tages darüber große Rechenschaft abzulegen haben werdet,
- 27. sehet wohl auch auf die Erbschaft der Römer,
- 28. sonst fürchte ich, daß Eure Pflicht nicht erfüllt sei.

## Platte 2914. Grödnerisch. Anna Maria Demetz.

Mundartliche Erzählung. (Handschr.)

Phonetische Transkription.

# La fərata tə gərd**s**ina.

- 1. ksi de gerdeina qua bele da n valgun ani nka la ntentsion de frabike na ferata da pruka o da tluzes ite.
- 2. ma l plu dlaurel ovi me d'inviern t ustaria o do furnel it de ružne dla forata.
- 3. kan kº fova la bela saržon ov-i d'autri leures da fe, i dautri robes da pºse;
- 4. i š no fora la vi<sup>e</sup>ra (sic!) asans mo podù ašpite dai antzimi k<sup>e</sup> la f<sup>o</sup>rata ruv<sup>e</sup> te selva.

- 5. ŋkɛ i dižoa kº kei dº gºrdeina neŋ ɛssa nĕ abu l mñºt de puie i pitsons i i badì no, k'ie uni adurvei.
- 6. ŋ taŋ la viera i la unida fata t n kurt temp.
- 7. d'anton d'l an kind's a' škumenča a laure: d' faure dl an seid's živ'la (žir'la).¹
- 8. per la val d gerdeina l'el na gran servidentsa,
- 9. pər kei de tluzes i de pərsenon n gran utl, al inkontra kei da pruka piçrt mel.
- 10. la va da tluzes su da la per da laion ite ta puntires.
- 11. l plu rì tok səra da tluzes nfin á láineriet.
- 12. pər rəvç sul autstsa mùes<sup>c</sup>la fç eŋ grum də ráid<sup>e</sup>s i pasç ŋ valguŋ tung<sup>i</sup>.
- 13. a ulei udei ora bel mièse 2 se sente pra viere da man dreta a furne itvier,3
- 14. po vsiž<sup>un</sup> žu la val . . . del adoš . . . i dal autra pert su žév<sup>un</sup>, flonders i d'autri mendri lues, da . . . kela pert.

#### Platte 2914. Text.

## La ferata te Gherdëina.

- 1. Këi de Gherdëina òva bele dan valgun ani nka la ŋtenzion de frabikè na ferata da Pruka o da Tlufes ite.
- 2. Ma dla urela ovi me d'inviërn t'ustaria de rushne de la ferata;
- 3. kan ke l fòva la bela sashon, ovi d'autri leures da fè;
- i she ne fos sta la viëra, assans mo pedu aspitè dai anishimi, ke la ferata ruve te Sëlva.
- N dishova ke këi de Gherdëina nen essa nce abu l' muet de pajë i badii i i zapins no, k'ie unii adurvëi.
- 6. Ntan la riera ie la unida fata ten kurt tëmp:
- 7. d'auton del 1915 ai skumonciá a laurè i de Faurè del 1916 shivela bele.
- 8. Per la val de Gherdëina iel na gran sëuridenza,
- ker këi de Tlufes i de Persenon n gran utl, al in kontra kei da Pruka piërt mel.
- 10. La va da Tlufes su da la per da Lajon ite ta Puntives.
- 11. L plurie tòk sará da Tlufes su nfin a Laiener Ried;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> žīvela bēle. <sup>2</sup> mú<sup>e</sup>s<sup>w</sup>. <sup>3</sup> it<sup>e</sup>vi<sup>e</sup>r. <sup>4</sup> mandri.

- 12. per revè sul'auteza muessela fe n grum de raides i passè n valgun tunèi.
- 13. A ulei udei dra bel muessun se sentè pra viere da mandrëta a furnè ite viër;
- 14. po veishun shu la val del Adesh i dal autra pert su Shérun, Flònders i d'autri mëndri luesh da këla pert.

## Platte 2914. Übersetzung.

#### Die Eisenbahn in Gröden.

- 1. Die Grödner hatten schon seit einigen Jahren die Absicht, eine Eisenbahn von Waidbruck oder von Klausen herein zu bauen.
- 2. Aber die meiste Weile, besonders im Winter im Wirtshaus oder hinterm Ofen, hatten sie zu reden über die Eisenbahn.
- 3. Wenn die gute Jahreszeit war, hatten sie andere Arbeit zu tun und andere Dinge zu bedenken;
- 4. und wenn nicht der Krieg gewesen wäre, hätten wir bis zum jüngsten Tag warten müssen, daß die Eisenbahn nach Wolkenstein komme.
- 5. Auch sagten sie, daß die Grödner nicht einmal den Mut gehabt hätten, die Krampen und Schaufeln zu bezahlen, welche verwendet wurden.
- 6. Unterdessen ist der Krieg gemacht worden in kurzer Zeit:
- 7. Im Herbst des Jahres 1915 haben sie angefangen zu arbeiten und im Februar des Jahres 1916 ging sie.
- 8. Für das Grödnertal ist es ein großer Dienst,
- 9. für die Klausner und Brixner ein großer Nutzen; hingegen jene von Waidbruck sind übel dran.
- Sie geht von Klausen hinauf auf der Seite von Lajen hinein nach Pontives.
- 11. Das ärgste Stück wird wohl sein von Klausen hinauf bis zum Lajener Ried:
- 12. um auf die Höhe zu kommen, muß sie eine Menge Kehren machen und einige Tunnels passieren.
- 13. Um gut hinauszusehen, muß man sich an das Fenster rechter Hand setzen beim Hineinfahren;

14. dann sieht man hinunter ins Eisacktal und von der andern Seite auf Säben, Villanders und andere kleine Orte auf jener Seite.

#### Platte 2915, wie Platte 2914.

#### Phonetische Transkription.

- 1. da laion d'mets sota san pier it va la ades ben ndret, ma no dret d' bota l' i šaldi t'l košt's da pase.
- 2. ně ilò ìte iel n bel udei:
- 3. nveiža, (nveiža) dal autra pert su, de vieres de mon de seuč i de šilier, la čezes de kuznes i oran por kela rires nfin seura pruka.
- 4. po pasla ndret it tres ki salandrons seura fieráus,3
- 5. kə dequni tl\(\text{\gamma}\) n'esa mei kerdu k na streda pudes pase il\(\text{\gamma}\),
- 6. i rua sot al lùck dl huk-kà ta puntives.
- 7. l plan da puntives, (kº pasqva) . . . kº parqvá lonk a ži a pe fèrla ka itº tn mument
- 8. i preš soņ<sup>se</sup> ta la čezes da urtižej t<sup>e</sup> gerdsina.
- 9. p<sup>o</sup>r rove s'a la štatsion da urtizsi <sup>4</sup> mù<sup>e</sup>s<sup>e</sup>la fe mon valguna ráides.
- 10. kan  $k^e$  n ruv'a la statsion  $i^e l$  fort  $^5$  un grum  $d^e$  žent ilo, k' ašpitę a udei ki k ven i ki  $k^e$  s'en va.
- 11. da urtižei de mets va la ino m pets nia mel ndret,
- 12. ma a pase la kəmun de santa kreština mùesela fe de gran raides.
- 13. la muesa e reve s'a la statsion de santa krestina.
- 14. la fež ades na reda turonda seta l'otel da la pošta
- 15. i rua pra la štatsion ndre a ora mpe de ite vier. po

#### Platte 2915. Text.

- Da Lajon demez sota S. Piere ite va la adés ŋdrët, ma no drë debòta, ke l'ie shaldi tèl kòstes da passè.
- 2. Nee ilò ite iel n bel udëi:
- 3. dal autra pèrt su, de viëres de mon de Seuč i de Shiliër veigun la cefes de kusnes i pò òra per kla rives ufin seura Pruka.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i po qra. <sup>2</sup> ndrat. <sup>3</sup> verlesen! <sup>4</sup> urtižai. • <sup>5</sup> for.

<sup>6</sup> mažra a rove.

- 4. Pò passela ndret ite a mez ki salandrons seura la Pieraus,
- 5. ke deguni tlò n'ëssa mëi kerdù ke na strèda pudës passè ilò ite,
- 6. i ruva sot al luek del Huk-ka ta Pontives.
- 7. L plan da Pontives, ke paríva tan lonk a shi a pe, fierla ka ite te n mumënt,
- 8. i prësh sons ta la cëses da Urtishëi te Gherdëina.
- 9. Per revè sa la stazion da Urtishei muessela fe mò n valguna raides
- 10. kan ke η ruva sa la stazion ie-l for un grum de shënt ilì, k'aspieta a udëi ki ke vën i ki ke s'en và.
- 11. Da Urtishei demez va-la inò m pez nia mèl ndrët,
- 12. ma a passè la kemun de Sa. Krestina muessela fè inò de gran raides,
- 13. la mashera a revè sa la stazion da Sa. Krestina:
- 14. la fesh adès na roda turonda, sota l'otèl dala posta via
- 15. i ruva pra la stazion ndrë ora mpè de ite vier.

## Platte 2915. Übersetzung.

- 1. Von Lajen weg, unter St. Peter, geht sie beinahe gerade aus, aber nicht ganz gerade, denn es gibt viel Hänge zu passieren.
- 2. Auch da drinnen gibt es eine schöne Aussicht.
- 3. Auf der andern Seite in der Richtung auf die Seiseralpe und den Schlern sieht man die Häuser von Tagusens draußen über die [grünen] Hänge hin bis ober Waidbruck.
- 4. Dann geht sie weiter geradeaus hinein mitten durch jene Steintrümmer ober dem Bräuhaus,
- 5. so daß einige dort wohl nie geglaubt hätten, daß eine Straße dort gehen könnte,
- 6. und gelangt unter den Ort (Wirtshaus) des Huk-ka in Pontives.
- 7. Die Ebene von Pontives, welche dem Fußwanderer so lange schien, durchläuft sie in einem Augenblick,
- 8. und bald sind wir bei den Häusern von St. Ulrich in Gröden.
- 9. Um hinauf zur Station von St. Ulrich zu kommen, muß sie abermals einige Kehren machen.
- 10. Wenn man hinauf zur Station kommt, ist immer ein Haufe Leute dort, welche warten, um zu sehen, wer kommt und wer wegfährt.

- 11. Von St. Ulrich weg geht sie wieder ein Stück nicht übel gerade (ziemlich gerade),
- 12. aber beim Durchmessen des Gemeindegebietes von St. Christina muß sie wieder große Kehren machen:
- 13. sie muß hinauf zur Station von St. Christina gelangen, 1
- 14. sie beschreibt beinahe einen Kreis (die Rundung eines Rades) unter dem Posthotel
- 15. und kommt zur Station in verkehrter Richtung (geradewegs nach außen hin statt einwärts zu).

#### Platte 2916, wie Platte 2914.

- po mo ora sota la čeza dla škola l sota la dlieža<sup>2</sup> ora i seura ito tres n tunel.
- 2. da ilo ndret ite seura doses ufin seura raštle.
- 3. S'a vaštlę rędela bęl ūtsur kel kęl seur . . . seura l'ōtęl via
- 4. i mo n jęde udons ora per la valęda 3 seura la čęzes de santa kreština, de mon de seuč i de šiliệr.
- 5. da l'autra pert dl ruf da dorires i<sup>e</sup>l l'čaštel sun en kol
- i do l čaštel s'arleva su ηdret sas lonk k<sup>e</sup> η mi<sup>e</sup>na ka l tom<sup>e</sup> ka.
- 7. kiet i ades salver i'l a pase do rives it,
- 8. ma son preš ta la potsa, la prima štatsion de selva.5
- 9. da la potsa nfin ta sulek mùesela mo autše de ben de bot.
- 10. po ruvons a mets i prei dl gref it tà la štatsion d' selva, dlenga la dl'eža a mets anives, kui krepes de selva ateur it: saslonk, sela i méizules, la pitses da čier i kedúl, púets i števia kul čaštel de val.
- 11. Da duta la pertes rua la štredes tlo pra la dlieža i la štatsion adáma;
- 12. it' vier ndrst va n ta la bula it' p'r kl ridl de plan (i sù) i sù p'r mont.
- 13. žúvier z'a la žerva žu'n kl getun i ž'a la potsa.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Sprecherin hat beim Lesen die Konstruktion geündert; im Texte stand: die größte, um hinauf zur Station von St. Christina zu gelangen.

² \*i la dli²ža. ³ \*vakęda. ⁴ \*arlęva. ⁵ 'salva. 6 \*štévia.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ⁺yərva.

#### Platte 2916. Text.

- Pò mò ora sota la cëfa de la skola i la dlìesha òra i sëura ite.
- 2. Da iló ndrët itë sëura Dosses nfin sëura Vastlè.
- 3. S'a Vastlè ròdela bel ntëur kel kòl sëura l'otèl via
- i mo n'jëde udons òra per la valèda sëura la cëfes de Sta. Krestina òra de viëres de mon de Sëuč i de Shiliër.
- 5. Dal' autra pèrt del ruf da Dorives su iel l Ciastel sun en kol,
- i, a cialè ke semeia mè n valgun cënt var da lonc Sas lonk aut, ndrë su, ke η mìena ke l tome ka.
- 7. Kiet i ades salvèr ie-l a passè do Rives ite,
- 8. ma son prësh sa la Poza, la prima stazion de Selva.
- 9. Da la Poza nkin ta Sulèk muessela mò auzè de bën debùt.
- 10. pò revons a mez i pec del grof ite ta la stazion de selva, dlongia la dliesha, a mef' Anives, kui krëpes de Selva, ntëur ite: Sas lonk, Sëla i Mëifules, la Pizes da Cier i Kedul, Puez i Stevia kul Ciastel de Val.¹

## Platte 2916. Übersetzung.

- 1. Dann hinaus unter dem Schulhaus und der Kirche und drüberhin durch einen Tunnel.
- 2. Von dort grad hinein über Dosses bis über Vastlè.
- 3. Ober Vastlè dreht sie sich schön um den Hügel ober dem Hotel
- 4. und noch einmal sehen wir hinaus durch das Tal über die Häuser von St. Christina hinaus zu gegen die Seiseralpe und den Schlern.
- 5. Auf der andern Seite des Baches von Dorives ist das Schloß (Fischburg) droben auf einem Hügel und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prof. Lardschneider hatte unmittelbar vor der Aufnahme noch die folgende Erweiterung des Textes konzipiert, welche zwar in den Apparat gesprochen, aber in meiner Abschrift nicht mehr Aufnahme finden konnte.

- 6. es scheint nicht mehr als einige hundert Schritt weit zu sein, der Langkofel hoch droben, grad hinauf, daß er herunter (auf uns) zu fallen scheint.<sup>1</sup>
- 7. Eben und beinahe unheimlich ist es, wenn man Do Rives passiert,
- 8. wir sind bald drinnen in Pozza, der ersten Station von Wolkenstein.
- 9. Von La Poza bis nach Sulek muß sie noch tüchtig steigen,
- 10. dann gelangen wir mitten zu den Wiesen des Grafen und zur Station Wolkenstein neben der Kirche in Anives, mit dem Felsen von Wolkenstein herum: Langkofel, Sella und Meisules, die Cierspitzen und Kedul, Puez und Stevia mit der Ruine Wolkenstein.
- 11. Von allen Seiten kommen die Wege dort zur Kirche und zur Station zusammen:
- 12. gradaus taleinwärts geht man nach Bula hinein über die Fraktion Plon weiter bergauf,
- 13. talabwärts nach Gerva hinunter zum Getun und hinab nach Pozza.

#### Platte 2917, wie Platte 2914.

- n'autra štręda va via i sì s'a platsęla ìte per kla vila lurčenej, kęl, i ča de pùent,
- 2. mo sàvier sun d'aunsi, una te čampač ite per val, l'autra sot anives e l spadsl, fusel 2 i freina.3
- 3. da platsa de mets tirela ades a landreta ite nfin te plan.
- 4. l'ultima štatsion ž'a pe de mont de frea i mont de faša,
- 5. trəntuŋ kilometer da tluzes iŋ ite.
- 6. ite vier met la forata trei eura pra vier bon me does.
- 1. n per oa doi fion 4
- 2. ko kla ie, un foa dret valent i nteresà al leur,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Sprecherin aber sagt: und hinter der Fischburg erhebt sich gradaus hinauf der Langkofel, welcher herunterzufallen scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \*fusəl. <sup>3</sup> \*fraina.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Calënd. de Gherd. 1912, p. 63.

- 3. l'aoter durmiva ğen. n di leva l prim a beneura per ži a kumpre ite tsek roba,
- 4. p<sup>2</sup>r štręda ğat<sup>e</sup>l n takuin plen d<sup>e</sup> tsédules da di<sup>e</sup>š da tlupę sú. <sup>1</sup> l porta a čęza.
- 5. si pere tol i takuin i va a i-l muštre al auter fi, k fq(v)a mot liet
- 6. čela tlo, frèt, č k ti fra a ğatà da tlup'ç su pər kel kl'ic lvà a beneura.
- 7. karo pere diš l'aot<sup>e</sup>r, š kəl k s<sup>e</sup> l a perdu fosa šta t<sup>e</sup> li<sup>e</sup>t š<sup>i</sup>k jÿ, n<sup>e</sup> s l es el perdu.

#### Platte 2917. Text.

- 1. N pere ova doi fións,
- 2. co che la ie, un fova drët valënt, y' nteressà al lëur,
- l'auter durmiva gën. N di löva 'l prim abenëura per \(\bar{g}\)i a cumprè ite z\(\bar{v}\)che roba.
- Per strèda giate-l'n tacuin plën de zödules da dieš da tlupè su. L l pòrta a cësa.
- Si père tol'l tacuin y va a i-l mustrè al auter fi, che fova mò te liet.
- 6. Cëla tlì, frèt, cie che ti frà a giatà da tlupè su per chël che l'ie levà abenëura:
- 7. Caro père, dis l'auter, še chël che se-l à perdù, fossa sta te l'et šich' je ne se-l esse-l perdù.

## Platte 2917. Übersetzung.

- 1. Ein anderer Weg geht ab, hinauf nach Plazola zum Gehöfte Lardschneid, nach Kol und Tschedepunt
- und über Aunei geht ein Zweig nach Tschampatsch und ins Langental hinein, der andere nach Sotanives, Spadel, Fussel und Freina.
- 3. Von Plaza zieht (die Bahn) beinahe geradeaus bis nach Plan.
- 4. der letzten Station unter den Alpen von Frea und Fascha,
- 5. 31 Kilometer von Klausen herein.
- 6. Hereinzu braucht die Bahn drei Stunden, hinauswärts kaum zwei.

- 1. Ein Vater hatte zwei Söhne;
- 2. wie es schon geht, einer war sehr tüchtig und gern bei der Arbeit,
- 3. der andere schlief gerne. Eines Tages steht der erste frühzeitig auf, um einige Sachen einkaufen zu gehen.
- 4. Am Wege findet er eine Geldkatze voll von Banknoten und klaubt sie auf. 1 Er trägt sie nach Hause.
- 5. Sein Vater nimmt die Bürse und geht, um sie dem andern Sohne zu zeigen, welcher noch im Bette lag:
- 6. "Schau her, Faulpelz, was dein Bruder aufgeklaubt hat, dadurch, daß er frühzeitig aufgestanden ist."
- 7. Lieber Vater, sagt der andere, wenn der, welcher sie verloren hat, im Bett gelegen wäre wie ich, hätte er sie nicht verloren.

#### Platte 2918. Leo Runggaldier.

L'fuec. Gedicht von Leo R. ("Calënder Ladin" 1914, p. 45).

## Phonetische Transkription.

- 1. čampan a martel and un sunan averder a'l metu man
- 2.  $fu^{e}k^{-i}$  fum, ğent n grum, čampanes  $k^{e}$  sona dutes adum.
- 3. fùck i titses, ğent se prova a dštude, nia ne ğova.
- 4. Da rùf su ega man a man, čampan a martel aud un sunan.
- 5. kun tsaps<sup>2</sup> i tsapiņs, badi i rampiņs, tser un žu štanges dzi palančiņs.<sup>3</sup>
- 6. ŋ fi tlo seul k'ìe unì salvà, sauta p'r stręda žvaiaŋ d'šprà:
- 7. aiut, aiùt! bruza žu dut! mi oma! die, perdut ie dut.
- 8. adio zen l'oma ne ven4 plu mei adio, perdu mi ben
- 9. flama i flama for plu granda! dlibra mo veñel,5 na pùera landa
- 10. beštiam te štala, berdola nteur. urla i brigia dal gran duleur
- 11. tram i tram, do ido veigun lasan, bel e dut do
- 12. dut sə krepa, sə frutsa, sə romp, parei i fonts revent i gómp.
- 13. dut al ingrum toma adum, tres su ke špida fiek i fum.
- 14. lumină la nù t seura dut iel, titses reventes spritsa al čiel.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wörtlich: bekommt er eine Geldkatze aufzuklauben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \*tsapes. <sup>3</sup> \*dəi teč i p. <sup>4</sup> \*veŋ. <sup>5</sup> \*veñəl.

<sup>6 \*</sup>toma adum dut al in grun. 7 \*zon iel.

- 15. n'eila uñan veig-i bradlan', n bambin salva sul brač teñàn.
- 16. l'oma iel, gratsia al diel, du long kungs i, l'oma iel.
- 17. čavei i guant duť mpia, seura dut dal filek bruža.
- 18. vo, mi oma m'eis salvà n'auter anna mo dlibrà 1
- 19. še ben k ie dut zen žu vardù, vos kùer mi oma, nen ei pərdù.

#### Platte 2918. Text.

- 1. Ciampan'a martôl Aud-uŋ sunàn N'ajut a vèrder A-l metu man.
- 2. Fuec y fum, Gënt'n grum Ciampanes che sona Dutes a dum!
- 3. Fuec y tizes Gënt se prova A destude, Nia ne govà.
- 4. Da ruf su èga, Man a man Gampan'a martol Audun sunàn.
- 5. Cun zapes y zapins, Badií y rampins Zer-un \( \bar{y} u \) stanges

  De teč y palančins.
- 6. N fi tlo sëul ch'ie uni salva Sauta per streda Svajan des pra.
- 7. Ajut, Ajut, Brusa gu dut! Mi oma! Die Perdut ie dut!
- 8. Adio zën L'oma ne vën Plu mei, adio, Perdù mi bën.
- 9. Flama y flama for plu granda! Dlibra mo vëynel Na puera landa.
- 10. Bestiam te stala, Berdola 'ntëur, Urla y briega Dal gran duleur.
- 11. Tram y tram, do y dò Vüigun lašan Böle dut do.
- 12. Dut che crëpa, se fruza, se romp. Parëi y fonz Revënt y gomp.
- 13. Dut al ingrum Toma adum, Très su po spuda Fuec y fum.
- 14. Luminà la nuet Seura dut ie-l; Tizes reventes Spriza al ciel.
- 15. N'ëila ugnan Vëigh-i zën bradlan, N bambin salvà Sul brač tegnan.
- 16. L'oma re-l, Grazia al ciel! Da lone cunës-i, L'oma re-l!
- 17. Ciavëi y guant, Dut'mpià; Sëura dut Dal fùek brusà.
- 18. Vo, mi oma M'ëis salvà, N'auter ana Mò delibrà.

## Platte 2918. Übersetzung.

 Hammerschläge an der Glocke — hört man ertönen. Zu Hilfe! Zu brennen hat es begonnen:

<sup>1 \*</sup> delibrà.

- 2. Feuer und Rauch! Leute zu Hauf. Glocken läuten alle zugleich!
- 3. Feuer und Funken. Die Leute versuchen zu löschen! Es hilft nichts!
- 4. Vom Bach herauf Wasser von Hand zu Hand. Hammerschläge an der Glocke hört man ertönen.
- 5. Mit Haken und Hauen, Schaufeln und Krampen reißt man herunter Stangen von Dächern und Söllern.
- 6. Ein Bub dort allein, der gerettet wurde, springt über die Straße, verzweifelnd schreiend!
- 7. Zu Hilfe, zu Hilfe! Alles brennt herunter! Meine Mutter! O Gott! Alles ist verloren!
- 8. Jetzt adieu! Die Mutter kommt nie mehr! Adieu, mein Glück ist dahin!
- 9. Flamme um Flamme, immer größer, befreit wird jetzt ein armes Weiblein.
- 10. Das Vieh im Stalle wälzt sich herum, brüllt und blöckt vor großem Schmerz.
- 11. Balken um Balken, herunter und herunter sieht man, wie sie nachgeben, schon ist alles herunter, alles birst, zersplittert und bricht, Wand und Decke,
- 12. glühend und gekrümmt.
- 13. Alles stürzt in einen Haufen zusammen, hoch hinauf sprühen Feuer und Rauch.
- 14. Die Nacht ist über alledem erleuchtet. Glühende Funken spritzen zum Himmel.
- 15. Eine Frau sehe ich jetzt weinend daher kommen, ein gerettetes Kind auf dem Arm tragend.
- 16. Die Mutter ist es, Gott sei Dank, von weitem erkenne ich sie, die Mutter ist es!
- 17. Haar und Gewand, alles verbrannt, über und über vom Feuer versengt.
  - 18. Ihr, meine Mutter, seid mir gerettet, eine neue Seele ist nun befreit.
  - 19. Obwohl jetzt alles heruntergebrannt ist, Euer Herz. meine Mutter, habe ich nicht verloren.

# Inhaltsangabe.

| I. Die Grödner Mundart.                                                   | Seite |
|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1. Wissenschaftliche Arbeiten neuerer Zeit                                | 8     |
| 2. Grödner Drucke neuester Zeit                                           | 3     |
| 3. Stellung des Grödnerischen zu den übrigen ladinischen Mundarten        | 4     |
| 4. Zweck der Phonogrammaufnahmen                                          | 5     |
| 5. Lebensfähigkeit der zentralladinischen Mundarten                       | 6     |
| 6. Lebensfähigkeit des Grödnerischen                                      | 7     |
| 7. Das Grüdnerische und das Badiotische                                   | 8     |
| 8. Die Gewährsmänner der phonographischen Aufnahmen                       | 9     |
| II. Geschichtliche Entwicklung der Grödner Mundart.                       |       |
| 9. Die Besiedlung des Grödnertals                                         | 10    |
| 10. Die alten Verkehrswege des Grödnertals und der vermutliche Ur-        |       |
| sprung des Namens , Wolkenstein'                                          | 11    |
| 11. Deutsche Kolonisierung Grödens im 11. Jahrhundert                     | 12    |
| 12. Deutsch und Grödnerisch heute                                         | 14    |
| 13. Die bäurische und städtische Sprechweise in Gröden                    | 15    |
| III. Die Phonogrammaufnahmen in syntaktischer Hinsicht.                   |       |
| 14. Passivum mit venire gebildet                                          | 16    |
| 15. Unpersönliche Konstruktion des Passivums                              | 16    |
| 16. Passivum mit esse                                                     | 16    |
| 17. Ausdruck des Mediums                                                  | 16    |
| 18. Kasus rectus und obliquus des Personalpronomens                       | 16    |
| 19. Imperfektum der Höflichkeit                                           | 17    |
| 20. Futurum mit habere                                                    | 17    |
| 21. Das Fehlen von Inf. + habebam resp. habui                             | 17    |
| 22. Ersatz des romanischen Konditionals im Grödnerischen                  | 17    |
| 23. Zur Moduslehre                                                        | 17    |
| 24. Imperativ ,                                                           | 18    |
| 25. Hortativ, Optativ und Dubitativ                                       | 18    |
| 26. Die übrigen Modi                                                      | 18    |
| 27. Stand der Entwicklung der Modi im Vulgärlatein vor Einführung         |       |
| von Inf. + habui                                                          | 19    |
| 28. Der Modus prospektivus und die Africitas                              | 19    |
| 29. dehere als Hilfsverb zur Bildung eines ladinischen Modus prospektivus | 19    |

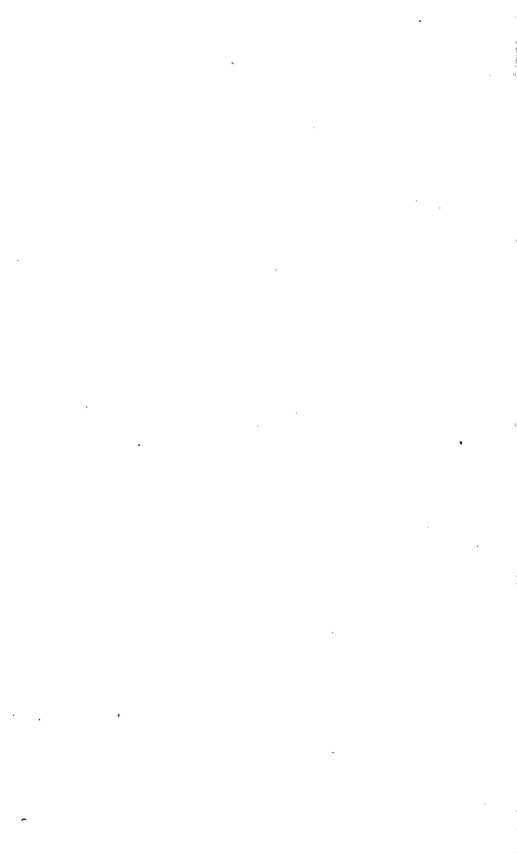
|              | Phonogramm-Aufnahmen der Grödner Mundart.                                   | 93       |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------|
|              | Des Weign Life Discussion and the Disclar Township and the                  | Seite    |
| 3(           | Der Konjunktiv Plusquamperfekti als Modus Irrealis ersetzt den Prospektivus | 20       |
| 31           | Potentialis und Irrealis im Grödnerischen                                   | 20       |
|              | Im Grödnerischen hat Inf. + habui nie existiert                             | 21       |
|              | e. venire als Simplex und als Auxiliar                                      | 22       |
| 34           | Entstehung des Modus Discursivus                                            | 22       |
| 35           | Entstehung des Modus Discursivus                                            | 22       |
|              | . Übertragung des Interrogativs auf Anrede und Antwort. Diskursiv           | ""       |
| 00           | dem Medium verwandt                                                         | 23       |
| 37           | Zusammenhänge in der ladinischen Syntax des Verbs                           | 24       |
|              | Gerundium und Partizip präsens                                              | 25       |
|              |                                                                             | 25<br>25 |
| 40           | Dopplung des Subjektes                                                      | 26<br>26 |
|              |                                                                             | 26<br>26 |
| 41.          | Dopplung der Objekte                                                        | 20       |
| 42           | Das Reflexiv- und Medialpronomen im Plural aller Personen durch             | 0.0      |
|              | se ausgedrückt                                                              | 26       |
| 43.          | ibi und inde                                                                | 26       |
| ++.          | Unpersönliche Konstruktion                                                  | 26       |
|              | Dativus Possesivus                                                          | 27       |
|              | Höflichkeitsausdruck                                                        | 27       |
|              | Gebrauch der Präpositionen                                                  | 27       |
|              | Stellung des Attributs                                                      | 27       |
|              | Zum Gebrauch des Artikels                                                   | 28       |
|              | kël und tël als Artikel                                                     | 28       |
| 51,          | Adverbienhäufung                                                            | 28       |
|              | Syntaktisch abgenützte Adverbien                                            | 28       |
| 53.          | pa und po                                                                   | 29       |
| 54.          | Die Gradation                                                               | 29       |
|              | Die Negation                                                                | 29       |
| 56.          | Flickwörter                                                                 | 30       |
| 57.          | Konjunktionen                                                               | 30       |
|              |                                                                             |          |
|              | IV. Die Phonogrammaufnahmen in morphologischer Hinsicht.                    |          |
|              |                                                                             | 0.0      |
|              | Die Pluralbildung                                                           | 30       |
|              | Der Plural der a-Deklination im Grödnerischen                               | 31       |
| 60,          | n n n 0- n n                                                                | 31       |
|              | Die maskulinen Plurale auf * und * nach Dental                              | 31       |
| 62.          |                                                                             | 31       |
| 63.          | n n n n š n č n Palatalen                                                   | 32       |
| 64.          | Der Plural der lateinischen 3. Deklination im Grödnerischen                 | 32       |
|              | Die alten Akkusativplurale                                                  | 32       |
| 66.          | Die Maskulinplurale auf -es                                                 | 33       |
| 6 <b>7</b> . | Der Plural fruts                                                            | 33       |
| 68.          | Italienische und deutsche Pluralbildungen                                   | 33       |
| 69,          | Plurale der Adjektiva                                                       | 34       |
|              | Zur Pronominalbildung                                                       | 34       |

| •                                                                   | Seite |
|---------------------------------------------------------------------|-------|
| 71. Zu den Numeralen                                                | 34    |
| 72. Die Verbalformen                                                | 35    |
| 73. Entstehung der Endung der 1. und 2. Plur. Konj. Plpf            | 35    |
| 74. Finwirkung von sumus, *sětis auf den Indikativ                  | 36    |
| 75. Impf. Grödn. fova und afrz. estoie                              | 37    |
| 76. Entstehung der Grödner Inversionsformen des Verbs               | 37    |
| 77. Inversionsformen aus suffigierten Subjektspronomen              | 38    |
| 78. " " " Medialpronomen                                            | 39    |
| 79. Analogische Diskursivendung -a                                  | 40    |
| 80. Diskursivendungen -se und -sa                                   | 40    |
| 81. Imperfektendung -oa für ova                                     | 42    |
| 82. veiže und veige                                                 | 42    |
| 83. Erweiterung des Präsensstammes                                  | 42    |
| 84. Zum Konjugationswechsel                                         | 43    |
|                                                                     |       |
| V. Die Phonogrammausnahmen in lautlicher Hinsicht.                  |       |
| 85. Die phonetische Transkription der phonographischen Protokolle . | 43    |
| 86. Konsonantismus und Vokalismus                                   | 44    |
| 87. Palatalisierung des $c+a$ , $g+a$                               | 44    |
| 88. Konsonantische Lenition                                         | 45    |
| 89. Die v-Laute als schwache Punkte der Lautreihen im Grödnerischen | 45    |
| 90. Das l im Zentralladinischen; kl zu tl                           | 46    |
| 91. Das $n$ im Grödnerischen                                        | 46    |
| 92. Tenues lenes für Mediae                                         | 46    |
| 93. Geschichte des grödnerischen Vokalismus                         | 46    |
| 94. Die Tonica im Grödnerischen und Badiotischen                    | 47    |
| 95. Die badiotischen Diphthonggesetze herrschten einst in Gröden    | 47    |
| 96. Reste der Monophthongbewahrung im Paroxytonon im Grödnerischen  | 48    |
| 97. Brechung des $g$ zu $ig$ vor gedecktem $r$                      | 48    |
| 98. Wichtigkeit der Ortsnamen für die Dialektgeschichte             | 49    |
| 99. Die grödnerischen e-Laute                                       | 49    |
| 100. Die unbetonten und tonlosen Vokale                             | 50    |
| VI. Phonographische Protokolle nebst Text und Übersetzung.          |       |
| Platte 2903. Cröazion dell uomo aus der "Pitla Storia Bibia" von    |       |
| E. Demetz und G. Perathoner (Appendix von Fr. Anderlan)             | 51    |
| " 2904—2907. Doi vödli Gherdëines von Franz Moroder                 | 53    |
| " 2907 (handschriftlich). Bon di, bon di, bera Ushep! von Franz     |       |
| Moroder                                                             | 61    |
| " 2908—2909. Per la fösta del 1908 a Urtisëi von Christl Delago     | 63    |
| " 2910—2912. Cie sons-a nëus Ladins? von Arcangiul Lardschneider    | 70    |
| " 2913. Ai ladins! von Giuseppe Alton                               | 78    |
| " 2914—2917. La ferata de Gherdëina von Arcangiul Lardschneider     | 80    |
| 2917 II. N pere ova doi fions von Arcangiul Lardschneider           | 87    |
| " 2918. L'fuec von Leo Runggaldier                                  | 89    |

## Nachtrag

(zu Seite 58, Note 3).

Ein ladinisches Wort bimba ist mir nicht bekannt. Auch in Oberitalien sind nur wenige Vertreter der italienischen Wortsippe bimbo "Kind" nachweisbar und scheinen von anderwärts hieher verpflanzt zu sein. Daher ist für grdn. bimba eher an piem. bima engad. bimatsch (Meyer-Lübke, Etym. Wörterb. 1107) zu denken. Wieso aber die lautliche Entwicklung?



### Akademie der Wissenschaften in Wien

Philosophisch-historische Klasse Sitzungsberichte, 191. Band, 5. Abhandlung

# Megasthenes und Kauțilya

Von

Dr. Otto Stein

Vorgelegt in der Sitzung am 20. November 1918

## Wien, 1921

In Kommission bei Alfred Hölder Universitätsbuchhändler Buchhändler der Akademie der Wissenschaften in Wien

## VORWORT.

Die vorliegende Untersuchung endet mit einem negativen Resultat; H. Oldenberg bemerkte mit Recht (GN, geschäftliche Mitteilungen aus dem Jahre 1918, S. 99 f.), daß das Kautiliya Arthašāstra der Forschung viele Aufgaben stellen werde und daß zur Lösung des Problems Spezialuntersuchungen nötig sind. Die zahlreichen Fragen des altindischen Staats- und Gesellschaftslebens, die durch Kautilyas Werk aufgeworfen werden, deren Bedeutung für die indische sowohl als für die allgemeine orientalische Kulturgeschichte eine weitreichende ist, hätten zwar eine breitere Fundierung, besonders durch Heranziehung der übrigen indischen Literatur sowie der Inschriften, erfordert; es gebot sich jedoch eine Beschränkung auf das engere Thema, da einerseits gesicherte Ergebnisse auf diesem Gebiete noch nicht vorliegen, andererseits der Rahmen einer Einzeluntersuchung für die Fülle an Stoff ungeeignet ist. —

Dem Verfasser obliegt es aber, allen jenen Faktoren, deren Unterstützung er sich erfreuen durfte, seinen Dank auszusprechen.

Seinen hochverehrten Lehrern, den Herren Prof. Dr. H. Swoboda und Prof. Dr. M. Winternitz, fühlt sich der Verfasser nicht nur für die genossene reiche Belehrung, sondern auch für die mannigfachen bessernden Bemerkungen zu tiefem Dank verpflichtet; Herr Prof. Winternitz hatte zudem die Güte, die Korrekturbogen mitzulesen.

Herr Geh. Hofrat Prof. Dr. J. Jolly in Würzburg bekundete durch manche wertvolle Mitteilung sein Interesse an der Arbeit; dafür sowie für die zeitweise Überlassung der beiden Münchener Ms.-Abschriften und M. Vallauris Übersetzung sei ihm aufrichtig gedankt.

Nurmehr der Manen des edlen L. v. Schroeder darf dankbar gedacht werden; nach seinem allzu früh erfolgten Ableben nahm sich Herr Prof. Dr. L. Radermacher der Arbeit in liebenswürdiger Weise an; ihm wie auch besonders der Akademie der Wissenschaften, die trotz der mißlichen Umstände die Drucklegung durchführte, sei aufrichtig gedankt.

Daß aber die Arbeit in Druck gelegt werden konnte, wurde durch das Entgegenkommen des tschechoslowakischen Ministeriums für Schulwesen und Volkskultur ermöglicht, das dem Verfasser einen namhaften Beitrag zu den hohen Druckkosten gewährte; dafür sei dem genannten Ministerium der ergebenste Dank des Verfassers ausgesprochen.

Prag, 14. April 1922.

O. Stein.

#### Abkürzungen.

AJPh = The American Journal of Philology.

L. D. Barnett, Antiquities of India = Antiquities of India, an account of the history and culture of Ancient Hindustan by Lionel D. Barnett, London 1913.

G. Bühler, Asoka-Inschriften = G. Bühler's Beiträge zur Erklärung der Asoka-Inschriften, Leipzig 1909.

CII = Corpus Inscriptionum Indicarum.

DL = Deutsche Literaturzeitung.

FHG = Frágmenta Historicorum Graecorum.

R. Fick, Die soc. Glied. = Die sociale Gliederung im nordöstlichen Indien . zu Buddha's Zeit von Dr. Richard Fick, Kiel 1897.

W. Foy, Die königl. Gewalt = Die königliche Gewalt nach den altindischen Rechtsbüchern ... von Dr. Willy Foy, Leipzig 1895.

GGM = Geographi Graeci Minores.

GN = Nachrichten von der K. Gesellschaft der Wissenschaften zu G\u00fcttingen. Philol.- hist. Klasse.

H. Gössel, Beiträge = Beiträge zum altindischen Schuld- und Sachenrecht I. Dr. Heinrich Güssel, Leipzig 1917 (Habil, Schrift).

Groskurd = Strabos Erdbeschreibung in siebenzehn Büchern. Nach berichtigtem griechischen Texte ... verdeutscht von Gottlieb Groskurd, 4 Bde., Berlin und Stettin 1831/1834.

Grundriß = Grundriß der indo-arischen Philologie und Altertumskunde. Begründet von Georg Bühler . . . hggb. von H. Lüders und J. Wackernagel.

GSAI = Giornale della Società Asiatica Italiana.

A. Hillebrandt, Über das Kautilīyasāstra = s. S. 9, Ann. 1.

Hopkins, The ruling caste = The social and military position of the ruling caste in ancient India as represented by the Sanskrit Epic . . . By Edward W. Hopkins (Reprint from the Thirteenth Volume of the Journal of the American Oriental Society), New Haven 1889.

IF = Indogermanische Forschungen.

Ind. Ant. = Indian Antiquary.

JA = Journal Asiatique.

Jolly, Rus. = Recht und Sitte (einschließlich der einheimischen Literatur) von Julius Jolly (Grundriß II, 8), Straßburg 1896.

JRAS = The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland.

Kuhn-Festschrift = s. S. 13, Anm. 1.

KZ = Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen. Begründet von A. Kuhn.

Lassen, Ind. Alt. = Indische Alterthumskunde von Christian Lassen. Bd. I, II, in zweiter Auflage, Leipzig 1867, 1874.

Law = s. S. 16, Anm. 1.

McCrindle, Ancient India = Ancient India as described in Classical Literature. Translated and copiously annoted by J. W. McCrindle, Westminster 1901.

Macdonell-Keith, Vedic Index = Vedic Index of Names and Subjects by A. A. Macdonell and A. B. Keith, 2 Bde., London 1912.

Mookerji = s. S. 16, Anm. 1.

OMfO = Osterreichische Monatsschrift für den Orient.

R-E = Paulys Real-Encyklopädie der classischen Altertumswissenschaft. Neue Bearbeitung, beg. von Georg Wissowa, hggb. von Wilhelm Kroll.

W. Reese, Die griechischen Nachrichten = Die griechischen Nachrichten über Indien bis zum Feldzuge Alexanders des Großen. Eine Sammlung der Berichte . . . von Wilhelm Reese, Leipzig 1914.

T.W. Rhys Davids, Buddhist India = Buddhist India by T.W. Rhys Davids, London 1903 (The Story of the Nations).

SBA = Sitzungsberichte der K. Preußischen Akademie der Wissenschaften. Phil.-hist. Klasse.

SBE = The Sacred Books of the East.

Schwanbeck = s. S. 7, Anm. 1.

Shamas. = Shamasastry R.

Shamas, transl. = Kautilya's Arthaśástra translated by R. Shamasastry with Introductory Note by J. F. Fleet (Government Library Series, Bibliotheca Sanskrita No. 37 Part II), Bangalore 1915.

Smith = The Early History of India from 600 B. C. to the Muhammadan Conquest including the Invasion of Alexander the Great by Vincent A. Smith. Third Edition, revised and enlarged, Oxford 1914.

Smith, Asoka = Asoka, the Buddhist Emperor of India by Vincent A. Smith, 2<sup>nd</sup> edition, Oxford 1909.

Sor. = s. S. 12, Aum. 2.

M. Vallauri = s. S. 14, Anm. 3.

Wecker = Artikel ,India' in R-E IX, Sp. 1264/1325.

M. Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. = Geschichte der Indischen Litteratur von Dr. M. Winternitz (Die Litteraturen des Ostens in Einzeldarstellungen, Bd. IX, 1, 2), 2 Bde., Leipzig 1908/1920.

WZKM = Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes.

ZDMG = Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

| [ ] | Ergänzungen<br>Erklärungen |  | in | der | Übersetzung. |
|-----|----------------------------|--|----|-----|--------------|
|-----|----------------------------|--|----|-----|--------------|

## Einleitung.

#### 1. Megasthenes.

Über die Person des griechischen Gewährsmannes Megasthenes liegen aus dem Altertum nur dürftige Angaben vor. Seine Zeit und seine Beziehungen zu Indien sind dadurch gesichert, daß er als Gesandter am Hofe des Candragupta, des ersten Königs aus der Maurya-Dynastie, weilte, über dessen Zusammenstoß mit Seleukos Nikator im folgenden kurz zu berichten ist.

Seleukos Nikator war im Jahre 312 v. Čhr. nach Besiegung des Demetrios, des Sohnes des Antigonos, wieder in den Besitz Babylons gelangt. Von diesem Jahre an begann er den Ausbau seines Reiches nach Osten, bis er im Jahre 305 auf Indien stieß. Hier hatten Alexanders Tod, die schwache Herrschaft der Satrapen und die großen Ereignisse im Westen es ermöglicht, daß ein Einheimischer sich der Herrschaft, die sich auf das Reich der Nanda-Dynastie in Magadha (Bihar) stützte, bemächtigte und sie nach Osten und Westen ausbreitete, so daß sie "von der Bai von Bengal bis an das arabische Meer" reichte. Mit diesem Herrscher, der schon als Knabe Alexander den Großen gesehen hatte 2 und angeblich von niedriger Abkunft war, 3 stieß Seleukos zusammen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Smith, p. 118; Karte p. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plutarch, Alex. 62, 4.

Justin XV, 4, 15; im Mudrārākṣasa (ed. A. Hillebrandt, Indische Forschungen 4. Heft, 1912) spricht Cāṇakya den König (z. B. III. Akt, p. 82, 2) mit vṛṣala an. Vgl. H. H. Wilson, Hindu Theatre (Works XII) II, p. 127 ff. und Lassen, Ind. Alt. II. S. 206 f. — Rājani Kānta Sens Bemerkungen im Journal of the Buddhist Text Society III, 1895, Part III, p. 26 ff. sind wertlos.

Appian aus Alexandreia (2. Jahrh. n. Chr.) berichtet (Syr. 55), Seleukos¹ habe den Androkottos bekriegt ,τὸν Ἰνδὸν περάσας'; Justin (etwa 3. Jahrh. n. Chr.) erzählt XV, 4, 12, daß Seleukos nach Indien ging. Über den Krieg, seine Schlachten und deren Ausgang liegen keine Angaben vor; nur über die Friedensbedingungen und das freundschaftliche Verhältnis der beiden Herrscher gibt die griechische Literatur Aufschluß.

Man hat daher angenommen, daß entweder der Kampf kurz war oder daß ohne Schlacht Friede geschlossen wurde. Beides dürfte der Fall gewesen sein: ein großes Truppenkontingent wird Seleukos kaum schnell zur Hand gehabt, der Krieg sich in kleine Operationen, Plänkeleien aufgelöst haben, wie es bei der Natur des Kampfraumes nicht unwahrscheinlich ist. Wohl berichtet Appian (Syr. 55) und Justin (XV, 4, 12) von einem Übergang des Seleukos über den Indus; aber der Umstand, daß Seleukos die am rechten Ufer des Indus gelegenen Landstriche abtrat, scheint eher darauf zu deuten, daß dieses Gebiet vom Feinde besetzt worden ist. Ferner wäre es, wenn Seleukos über den Indus nach Indien eingedrungen wäre, östlich des Flusses zu Kampfhandlungen gekommen; davon berichten aber die griechischen Autoren nirgends. Allgemeine Erwägungen<sup>2</sup> endlich ließen Seleukos den Weg der Verständigung wohl gangbarer erscheinen, als den des Kampfes.

Candragupta hatte das alte Reich nicht nur vergrößert, sondern auch gefestigt; er war Inder, er kämpfte an der Spitze von Indern, auf indischem Boden, die reichen Hilfsquellen seines Landes im Rücken. Seleukos hatte große Kämpfe mit Antigonos und Demetrios hinter sich, nicht geringere Aufgaben vor sich; der Treue seiner Untertanen, bei mehrmaliger Vertreibung aus Babylon, konnte er kaum so sicher sein wie Candragupta

Uber Seleukos: E. R. Bevan, The house of Seleukos, London 1912, p. 292 ff.; A. Bouché-Leclercq, Histoire des Séleucides, Paris 1913, p. 21 ff., bes. 26 ff.; Smith, p. 115 ff.; Smith, Asoka p. 14; von Geschichtswerken ist zu nennen: J. G. Droysen, Geschichte des Hellenismus (2. Aufl.), Gotha 1878, II 2 S. 198/200 und III 1 S. 78/81; B. Niese, Geschichte der griechischen und makedonischen Staaten seit der Schlacht bei Chaeronea, Gotha 1893, I, S. 339/342; J. Beloch, Griechische Geschichte, Straßburg 1904, III 1, S. 144/146 und III 2, S. 286 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. A. Bouché-Leclercq a. a. O. p. 30; T. W. Rhys Davids, Buddhist India, London 1903, p. 267 f.

der Treue der Inder.1 Auch wird man die Schwierigkeiten, ein von Kämpfen ermüdetes, zu wichtigeren Kämpfen (bis zur Entscheidungsschlacht bei Ipsos 301) berufenes Heer durch unsichere Gebiete ohne hinreichend gewährleisteten Nachschub zu führen, nicht verkennen. Verständigte sich Seleukos mit seinem Gegner, dann gewann er mehr als durch lange Kämpfe: er bekam freie Hand für den Westen, er hatte - das war wichtig bei freundschaftlicher, den Feind zufriedenstellender Auseinandersetzung im Osten nichts mehr zu fürchten. Und wenn er die Grenzgebiete, wie man sagen muß, leichten Herzens hingab, so bewog ihn wohl die Erkenntnis dazu, daß dieser Teil seiner Herrschaft nur mit großem Kraftaufwand hätte gesichert und erhalten werden können.<sup>2</sup> So trat Seleukos Nikator an Candragupta die Distrikte westlich des Indus ab und erhielt dafür 500 Elefanten.<sup>3</sup> Nach Appian (Syr. 55) und Strabo (XV, p. 724) schlossen beide Herrscher gegenseitige Freundschaft und Verschwägerung (κήθος), bezw. einen Heiratsvertrag (ἐπιγαμίαν). Daß dieser persönlich auf die beiden Kontrahenten zu beziehen sei, ist unwahrscheinlich. Bouché-Leclercq erinnert (p. 30) daran, daß Seleukos nur zwei Frauen, Apama und Stratonike, hatte, und daß seine einzige Tochter, Phila, die Braut des Antigonos Gonatas war. Nun könnte man Strabos ἐπιγαμία als den Vertrag zweier Staaten verstehen, der den Angehörigen der beiden gegenseitige Heirat (conubium) gestattet; aber zwei Gründe sprechen dagegen. Einmal war das Reich des Seleukos, für das er einen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Justin XV, 4, 13 f. war Sandracottus wohl der Befreier, später aber Tyrann. Das wird sich nur auf die Grenzvölker beziehen, denen jede Herrschaft als Sklaverei erschien.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Kämpfe Alexanders des Großen in den nordöstlichen Grenzlandschaften des persischen Reiches und in Indien (besonders die Aufstände z. B. des Musikanos) waren dem Seleukos warnende Beispiele.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Bestimmungen Smiths (p. 119: Paropanisaden, Aria, Arachosien und vielleicht Gedrosien) sind von N. J. Krom, Hermes 44 (1909), S. 154/7 richtiggestellt worden. Vgl noch Smith, Appendix F p. 149 ff., E. R. Bevan, The house of Seleukos I, p. 296, n. 1. — J. Beloch, Griech. Gesch. III. § 124, S. 286 f. Daß Seleukos sich mit 500 Elefanten begnügte, ist so unwahrscheinlich nicht (Plut. Alex. 62, 2; Strabo XV, p. 724), wenn man an die Rolle, die diese Tiere zu spielen beginnen, denkt; Diodor XX, 113 hat Seleukos 480 Elefanten. Die Skepsis F. O. Schraders (Die Fragen des Königs Menandros, Berlin o. J., p. X, Anm.\*) ist unberechtigt. Seleukos unterhielt die Elefanten in Syrien, s. Strabo XV, p. 752.

solchen Vertrag hätte abschließen sollen, kein homogenes Gebilde: neben den Einheimischen gab es Griechen, neben den untertanen Städten autonome; <sup>1</sup> zweitens bestand eine Schranke ethnisch-religiöser Natur, da die Inder in den Untertanen des Seleukos und in den Griechen die Barbaren, mlecchas, sahen, vielleicht die Hellenen auch die Inder als barbarische Völker bezeichneten. Und auch für Candraguptas Reich einen Staatsvertrag anzunehmen, hieße die staatliche Organisation seines Reiches überschätzen. So dürfte vielleicht die Annahme wahrscheinlich sein, daß jene Berichte von einem Heiratsvertrag nur eine Ausschmückung eines möglicherweise historischen Bündnisses, jedenfalls des Friedensvertrages sind.

Daß Seleukos, selbst wenn man die Überschreitung des Indus annimmt, nicht weit nach Indien gekommen ist, wird durch Strabo XV, p. 699, Arrian, Ind. V, 4 ff. und Justin I, 2, 9 wahrscheinlich, besonders durch die Interpretation der Pliniusstelle NH VI, 63: reliqua inde Seleuco Nicatori peragrata sunt, die Th. Benfey und nachher Schwanbeck gegeben haben, nahegelegt. Jene Gebiete Indiens bis zum Ganges sind ,für Seleucus Nicator durchwandert, d. h. erforscht worden, durch Megasthenes und Daimachos, später durch Dionysios, einen Gesandten des Ptolemaios Philadelphos.

Megasthenes 6 war Begleiter des Satrapen von Arachosien, Sibyrtios (Arrian, Anab. V, 6, 2); wahrscheinlich wurde er erst

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. H. Swoboda, Lehrbuch der griechischen Staatsaltertümer (K. F. Hermanns Lehrbuch der griechischen Antiquitäten, Bd. I, Abt. 3, 6. Aufl.), Tübingen 1913, S. 164 f. mit Anmerkungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Artikel, Indien' in der allgemeinen Encyclopädie von Ersch-Gruber S. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In seiner Megasthenes-Ausgabe p. 16 ff.

<sup>4</sup> S. FHG II, p. 440 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Plinius H N VI, 58; vgl. Smith p. 147 f. — Das Vordringen des Seleukos nach Indien verteidigte Droysen, Gesch. d. Hell. III <sup>1</sup>, S. 78, Ann. 1; dagegen, außer Benfey (a. a. O.) und Schwanbeck (p. 13 ff.), Car. Müller FHG II, p. 397 f.; A. v. Gutschmid, Geschichte Irans (1888) S. 24, Ann. 1 schloß sich Benfey an.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Die ältere Literatur über Megasthenes führt Schwanbeck p. 11 f., n. 5 an; vgl. Fr. Susemihl, Gesch. der griech. Literatur in der Alexandrinerzeit (1891) I, S. 547 ff.; gelegentliche Bemerkungen finden sich in A. v. Gutschmids Kleinen Schriften, herausg. von F. Rühl, 5 Bände (1889/94) und in den Beiträgen zur Geschichte des alten Orients 1858 und 1876 (s. im Register).

nach dem Friedensschlusse an Candraguptas Hof entsandt. Seine Nachrichten, 4 Bücher Ἰνδικά, nur in Fragmenten erhalten,1 gaben die Grundlagen fast der gesamten späteren Literatur der Griechen und Römer über Indien ab; sie sind oft überschätzt worden und bedürfen heute einer modernen Untersuchung vom geographischen, statistischen und ethnographischen Gesichtspunkte, die aber nur im Zusammenhang der antiken Literatur über Indien wertvoll wäre. Seine Heimat soll Kleinasien gewesen sein,2 was sich einerseits aus der Kenntnis der Größenverhältnisse der Ebenen und Flüsse (besonders des Mäander) Kleinasiens ergeben soll (Arrian, Ind. IV, 3 ff.), andererseits aus Abydenos (bei Euseb. Praep. Ev. IX, p. 456 D, FHG II, p. 417), nach dessen Zitat Megasthenes in ionischem Dialekt geschrieben hätte. Eine Beweiskraft kommt keinem der beiden Argumente zu, da ein Vergleich mit anderen Landschaftsverhältnissen sich durch längeren Aufenthalt einstellen oder durch Nachrichten anderer Personen veranlaßt werden kann; berichtet doch auch Nearchos (Strabo XV, p. 691) über jene Analogie zwischen Indien und Kleinasien (vgl. auch Arrian, Anab. V, 6, 7).3 Das zweite Argument entnimmt Reuss der Stelle bei Müller (FHG II, p. 417) ,formas ionicas in Megasthenis verba intulit Abydenus, quem ionica dialecto scripsisse constat', was wenig besagt; vor allem stützt er sich auf Arrian, Ind. IV, 3 ff., welche Stelle nur beweist, daß der Vergleich der indischen Flüsse mit dem Mäander (neben Nearchos) von Megasthenes stammt, nicht aber, daß Kleinasien deshalb die Heimat des Megasthenes ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ausgaben: Megasthonis Indica. Fragmenta collegit commentationem et indices addidit E. A. Schwanbeck, Dr. Phil. Bonnae. Sumptibus Pleimesii Bibliopolae MDCCCXLVI; FHG II, p. 397/439. — Eine englische Übersetzung lieferte J.W. Mc Crindle, Ind. Ant. VI (1877), p. 113/135; 236/250; 333/349.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St. Witkowski, De patria Megasthenis, Eos, Czasopismo Filologiczne V (1898/9), p. 22/24; Fr. Reuss, Rhein. Mus. NF 61 (1906), S. 304 f.; vgl. FHG II, p. 398, n. \*), Schwanbeck p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Analog vergleicht Herodot IV, 99 die Krim mit Attika und Japygien, ohne daß daraus auf die Heimat des Autors geschlossen werden könnte; vgl. A. Kirchhoff, Über die Entstehungszeit des herodotischen Geschichtswerkes, 2. Aufl., Berlin 1878, S. 16 f.; A. Bauer, Die Entstehung des herodotischen Geschichtswerkes, Wien 1878, S. 101 f.

So viel läßt sich behaupten: der Name Μεγασθένης ist gut griechisch,¹ Megasthenes war offenbar ein Grieche; mehr ist — Vermutung. Zu untersuchen wäre noch, ob und wieweit Megasthenes von Plato, besonders von dessen 'Gesetzen' beeinflußt ist;² P. Wendland³ glaubt euhemeristische Spuren bei Megasthenes zu sehen.

#### 2. Kautilya.

Vielfache Erwähnungen in der indischen Literatur und bei Lexikographen nennen den Namen eines Verfassers eines Arthašāstras, eines Lehrbuches der Verwaltung, der inneren und äußeren Politik, bald Cāṇakya, bald Viṣṇugupta, bald Kauṭilya, einige Werke bringen Zitate. Daraufhin erklärte Th. Zachariae, daß an der ehemaligen Existenz des von der indischen Tradition dem Cāṇakya oder Kauṭilya zugeschriebenen Werkes nicht gezweifelt werden könne. Seit jenem Jahre kam nichts Entscheidendes über das Werk zum Vorschein, bis im Jahre 1905 R. Shamasastry (im Indian Antiquary XXXIV, p. 5/10) nach einer kurzen Einleitung einige Inhaltsangaben, stofflich geordnet, machte, und (im selben Bande p. 47/59; 110/119) fortsetzte. Damit war das Arthašāstra-Problem aufgerollt, allerdings fehlte es noch an einem Texte.

Als Alfred Hillebrandt eine kurze Übersicht über die indische nīti, Politik und Regierungskunst, als Einleitung zu seiner (damals) im Druck befindlichen Ausgabe des Mudrārākṣasa geben wollte, machte ihn J. Jolly auf zwei ihm gehörende, jetzt in der Münchener königl. Staatsbibliothek befindliche Manuskripte des Kauṭilya oder Kauṭalīya Arthašāstra aufmerksam. In diesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So bezeugt Strabo V, p. 243 als Gründer von Kyme in Italien einen Megasthenes aus Chalkis für das 8. Jahrh. v. Chr.; s. FHG II, p. 398, n. \* und F. Bechtel, Die historischen Personennamen des Griechischen, Halle 1917, S. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. unten S. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die hellenistisch-römische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum und Christentum, Tübingen 1907, S. 71; vgl. Gesch. der griech. Literatur von W. Schmid (J. v. Müllers Handbuch der klass. Altertumswissenschaft VII), 5. Aufl. II <sup>1</sup>, S. 175 f.; über Diodors Benützung des Megasthenes handelt P. Krumbholz, Rhein. Mus. 44 (1889). S. 293/295.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nach der indischen Literatur war er Minister Candraguptas (etwa 322 bis 298 v. Chr.), lebte also um die Wende des 4. zum 3. Jahrh. v. Chr.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Beiträge zur indischen Lexikographie, Berlin 1883, S. 43.

Manuskripten konnte Hillebrandt von 50 Zitaten 40 belegen.<sup>1</sup> Damit war an der Echtheit der Zitate nicht mehr zu zweifeln.

Dem Wunsche nach einer Veröffentlichung des Textes folgte im Jahre 1909 der indische Gelehrte R. Shamasastry; in einer (in Sanskrit geschriebenen) Vorrede stellte er einige Zitate bezüglich des Autors zusammen. Hier ist der Ort, um über die Ausgabe und jene Manuskripte einige Worte zu sagen.

Die Ausgabe beruht auf einem Manuskript des Textes und einem zweiten, das nur den Kommentar zu einem Teil (dem 2. Buche) des Arthašāstra enthält.<sup>3</sup> Die angeblichen Manuskripte in München sind in Wahrheit Abschriften von in Indien vorhandenen Original-Manuskripten. Die erstere Abschrift<sup>4</sup> ist eine 1906 angefertigte Kopie in Devanāgarī, sorgfältig geschrieben, manchmal bis Folio 44 mit europäischen Satzzeichen (Anführungszeichen, Klammern und Komma) versehen, 163, I Blätter in Folio 20/32, 19—12 Zeilen. Das Original-Manuskript ist in Granthaschrift auf Palmblättern geschrieben, stammt aus Tanjore und befindet sich in der Government Oriental Library in Mysore.

Die zweite Abschrift (Catalogus cod. Nr. 335) ist eine 1907 auf englischem Papier in Devanāgarī sorgfältig angefertigte Kopie, 602 Quartseiten, 16/20, 16—18 Zeilen. Das Original-Manuskript ist eine Granthahandschrift aus Madras. Was den Wert der beiden Abschriften anlangt, so ist Nr. 334 reich an abweichenden Lesarten, 'der Text, besonders in adhikaraṇa 2, wird manchmal durch erklärende Glossen und Zitate, einige davon in Prākrit, unterbrochen'; doch bietet auch Nr. 335, wie Jollys textkritische Bemerkungen gezeigt haben, viel Sinnvolleres als A.<sup>5</sup>

A. Hillebrandt, Über das Kautiliyasastra und Verwandtes, 86. Jahresbericht der Schlesischen Gesellschaft für vaterländische Cultur (Sonderabdruck bei G. B. Aderholz' Buchhandlung), Breslau 1908, S. 3 u. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Arthasastra of Kautilya, Government Oriental Library Series, Bibl. Sanskr. Nr. 37, Mysore 1909; bezeichnet wird dieser Text mit A.

<sup>3</sup> S. Chief Editors Note in der Ausgabe und Jolly, Catalogus cod. S. 28f.; der Kommentar heißt Pratipadapancikn (l. panjikn, nach Sor. p. II Pratipadacandrikn; der Verfasser ist Bhattasvämin.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Catalogus Codicum Manu Scriptorum Bibliothecae Regiae Monacensis I, VI (1912), S. 28 f., Nr. 334.

Man hat die Abschriften mit Buchstaben bezeichnet, leider so, daß schon heute Verwirrung damit gestiftet ist. Nr. 334 bezeichnet Jolly (ZDMG

Im 24. Bande der WZKM von 1910 brachte Joh. Hertel "Literarisches aus dem Kautilīyašāstra" (S. 416/422), indem er einige Stellen des Tantrākhyāyika mit solchen aus dem Arthašāstra identifizierte," auf Mahābhārata und Rāmāyaṇa hinwies (S. 420); an der Echtheit des Werkes zu zweifeln hält er ohne Gegenbeweise für unberechtigt.

1911 eröffnete H. Jacobi die Reihe dreier wertvoller Untersuchungen, in deren erster2 er die Existenz von vier philosophischen Systemen (Mimäinsä, ss. aber S. 738 f. u. R. Garbe, Die Sâmkhya-Philosophie, S. 5] Sāmkhya, Yoga und Lokāyata) für das 4. Jahrh. v. Chr. erweisen will, da das sie (mit Ausnahme des ersten Systems) nennende Kautilīyam gegen 300 v. Chr. angesetzt werden muß, ,solange nicht der Beweis erbracht werden kann, daß es eine alte Fälschung sei' (S. 733). In der bald darauf erschienenen Abhandlung 3 werden wichtige Folgerungen für die brahmanische Staatsordnung im 4. Jahrh. v. Chr. gezogen, für die Existenz von nītišāstra-Schulen, für die Sanskritliteratur überhaupt: die vedische Literatur ist zur Zeit des Kautiliyam abgeschlossen, hingegen bestand das Mahābhārata noch nicht in seiner jetzigen oder ihr annähernd gleichen Form; die Metrik stimmt mit der des Rāmāyaņa überein; dharmašāstra und kāmašāstra existierten, in der Philosophie Sāmkhya, Yoga und Lokāyata; die Grammatik war durch Pāṇinis Werk vertreten, es gab eine Disziplin, welche syntaktische und stilistische Fragen behandelte, endlich Astronomie und Astrologie (S. 972).

Im nächsten Jahre (1912) erschien ein Vortrag J. Jollys, in welchem er über Regierungsart, Steuern, Spione, Polizei,

<sup>70, 1916,</sup> S. 547) mit C, hingegen Sor. (p. I) mit B, umgekehrt ist Nr. 335 = Jolly B = Sor. C.; es ist also geboten, immer bei Zitaten nach Buchstaben den Autor hinzuzufügen. Aus beiden Abschriften veröffentlichte Jolly Lesarten in ZDMG 70, S. 548/554; 71, S. 227/239; 414/428; 72, S. 209/223.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Teilweise tat er dies schon, vor Erscheinen der Ausgabe, in seiner Einleitung zur Tantrākhyāyika-Übersetzung, Leipzig und Berlin 1909, S. 142/145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Frühgeschichte der indischen Philosophie SBA 1911 (XXV), S. 732/743.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kultur-, Sprach- und Literaturhistorisches aus dem Kautiliyam, SBA 1911 (XLIV), S. 954/973.

Recht und auswärtige Politik nach dem Arthašāstra berichtete.1 H. Jacobi trat in seiner dritten Abhandlung Über die Echtheit des Kautiliya'2 gegen eine von Hillebrandt in seiner Schrift (s. oben S. 9, Anm. 1) aufgestellte Behauptung auf. Hillebrandt hatte (S. 10) gesagt: Kautilya sei nicht durchweg der Verfasser des vorliegenden Textes: dieser entstamme nur seiner Schule, die der Ansicht anderer Lehrer die des Kautilya gegenüberstellt. Jacobi verteidigte die bereits von dem Herausgeber (p. XII) ausgesprochene Zurückweisung, daß iti Kautilyah ("so sagt Kautilya') gegen die Autorschaft des Ministers des Candragupta spreche. Er suchte dann (S. 834ff.) darzutun, daß von einer Schule des Kautilya nicht gesprochen werden könne; die Widerlegung gegnerischer Ansichten verrate einen individuellen Autor mit ausgeprägter kritischer Neigung' (S. 837); ferner müßte man für ein Schulwerk den Sütrastil (kurze, zum Memorieren geeignete Sätze) erwarten (S. 845); endlich wird aus dem Werke selbst die Autorschaft zu erweisen gesucht (S. 846/848). .Das Gesamtergebnis unserer Untersuchung ist einerseits, daß der Verdacht gegen die Echtheit des Kautiliya unbegründet ist, anderseits, daß die einhellige indische Überlieferung, nach der das Kautiliya das Werk des berühmten Ministers Candraguptas ist, durch eine Reihe innerer Gründe aufs entschiedenste bestätigt wird', schließt Jacobi (S. 849).

Jolly veröffentlichte im Jahre 1913 eine Liste der Übereinstimmungen des Arthašāstra mit dem Dharmašāstra,<sup>3</sup> aus welcher sich ergab, daß neben Ähnlichkeiten auch große Verschiedenheiten existieren; wichtig war jedoch, 'daß die meisten und frappantesten Ähnlichkeiten sich auf die jüngeren Smṛtis' beziehen, d. h. auf die Rechtsbücher des Yājnavalkya, Nārada, und auf Fragmente von solchen, wie Bṛhaspati, Devala und Kātyāyana (S. 95).

Fruchtbringend für das Kautilya-Problem war das Jahr 1914. Im 68. Bande der ZDMG gab Jolly (S. 345/359) Parallelen aus Šānāgs Buch über Gifte zu Kautilya, wies auf Grund der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein altindisches Lehrbuch der Politik, Verhandlungen der ersten Hauptversammlung der Intern. Vereinigung für vgl. Rechtswissenschaft und Volkswirtschaftslehre in Berlin zu Heidelberg 1911, S. 181/189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SBA 1912 (XXXVIII), S. 832/849.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ZDMG 67, S. 49/96.

neuen Kāmandaki-Ausgabe die Datierung Jacobis zurück, zeigte Ähnlichkeiten zwischen Arthasästra und Kāmašāstra auf, vor allem aber betonte er Zitate bei Dandin, an dessen Zeit er den Verfasser des Arthašāstra heranrücken möchte (etwa 7. Jahrh. n. Chr.). Dieser letzten Ansicht Jollys, die wegen ihrer wenigstens relativen Chronologie bedeutsam ist, trat Jacobi im selben Bande (68., S. 603/605) entgegen. — Positive Arbeit leistete J. J. Sorabji, der den Kommentar des Bhattasvāmin zum zweiten Buche des Arthašāstra mit den Lesarten von C (= Jolly B). an strittigen Stellen mit Bemerkungen, veröffentlichte.2 Jarl Charpentier verfolgte "Sagengeschichtliches aus dem Arthasastra des Kāutilya" in der indischen Literatur und kam zum Ergebnis, daß der Sagenschatz zum Teil ,besser mit der vedischen und altbuddhistischen als mit der uns vorliegenden epischen Literatur übereinstimmte' (S. 239). Prüft man jedoch selbst die von Charpentier angeführten Vergleichspunkte, so ist sein ,z. T. besser' ganz unberechtigt, wie seine Aufstellungen (S. 238) zeigen; Charpentier kann nur einmal (unter 6.) sagen, daß die Sage von Tālajangha aus der vedischen Literatur sich nachweisen lasse.4

In seinem Buche über das Pañcatantra<sup>5</sup> hatte Joh. Hertel über das Alter des Tantrākhyāyika gehandelt; in der Rezension dieses Werkes machte M. Winternitz<sup>6</sup> die Bemerkung, daß der Name Kauţilya, 'die (personifizierte) Falschheit' oder 'Tartüfferie', gegen die Autorschaft des berühmten Ministers spreche. Endlich erschienen von N. N. Law auf Grund des Arthašāstra die 'Studies in Ancient Hindu Polity', in denen er über Bergwerke, Bewässerung, Meteorologie, Viehstand, Weiden, Beförderungsmittel, Steuern und Recht interessante Aufschlüsse brachte.<sup>7</sup>

Jolly war früher der Ansicht beigetreten, das Arthašāstra sei echt (ZDMG 68, S. 359 u. Anm. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Some notes on the Adhyaksha-Pracāra Book II of the Kautiliyam-Arthaśāstram, Inaug.-Diss. Würzburg, Allahabad 1914.

<sup>8</sup> WZKM 28 (1914), S. 211/240.

<sup>4</sup> Beweisen Sagen, die einer Literaturepoche angehören, etwas? Ist ,Epische Literatur eine Zeitbestimmung? Gehören die Jätakas (s. die Punkte 2 u. 4) zur ,altbuddhistischen Literatur oder wenigstens ausnahmslos?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Das Pañcatautra, seine Geschichte und seine Verbreitung, Leipzig und Berlin 1914, S. 8 f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> DL 1914, Nr. 44/45, Sp. 2432, Anm. 6. <sup>7</sup> S. unten S. 15 t.

In seinem Aufsatze "Zu Kautilya" (ZDMG 69, S. 360/364) verteidigte Hillebrandt im Jahre 1915 seine bereits 1908 ausgesprochene Ansicht, daß Kautilya nicht durchweg der Verfasser sei, gegen Jacobis dritte Abhandlung und sagte (S. 364), "daß ein Teil des Werkes zwar von ihm [Kautilya] stammt, in anderen Teilen aber Aussprüche von ihm — und zwar in Punkten, die Meinungsverschiedenheiten besonders ausgesetzt waren, — durch seine Schüler oder Anhänger überliefert, in Gegensatz zu anderen Lehrern gestellt und als Ergebnis, vielleicht mannigfacher Erörterungen, hervorgehoben wurden". In demselben (69.) Bande (S. 369/378) setzte Jolly seine Kollektaneen durch einen Vergleich mit dem wichtigen Nītitext: Nītivākyāmrta des Somadevasūri fort.

In der Festschrift für E. Kuhn gab E. Müller-Heß <sup>1</sup> Ergänzungen zu den von Jolly vorgebrachten Ähnlichkeiten zwischen Arthasastra und Kamasütra, indem er die kalas, die 64 Künste und Fertigkeiten einer Hetäre, aus der übrigen Literatur belegte.

Seit diesem Jahre erfuhr das Kautilya-Problem in besonderen Abhandlungen keine Erörterung; zu erwähnen wäre noch R. Garbe,<sup>2</sup> der an die Echtheit des Werkes glaubt, während H. Oldenberg<sup>3</sup> die Ansicht Hillebrandts<sup>4</sup> teilt; abgesehen von verstreuten Erwähnungen des Arthašāstra sind endlich noch die bisher erschienenen Übersetzungen zu erwähnen.

Im Ind. Ant. XXXIV (1905) gab die ersten Inhaltsangaben R. Shamasastry, in der Mysore Review 1906/1908 derselbe Gelehrte eine englische Übersetzung von Buch I—IV; eine neue Übersetzung von Buch I—II erschien unter dem Titel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Kauţilīya Arthaśāstra (Aufsätze zur Kultur- und Sprachgeschichte vornehmlich des Orients, Ernst Kuhn zum 70. Geburtstag am 7. Februar 1916 gewidmet von Freunden und Schülern, München 1916), S. 162/164.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Sânkhya-Philosophie, eine Darstellung des indischen Rationalismus nach den Quellen, zweite umgearbeitete Auflage, Leipzig 1917, S. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die indische Philosophie, in dem Sammelwerk: Die Kultur der Gegenwart, herausg. von Paul Hinneberg, Allgemeine Geschichte der Philosophie, Teil I, Abteilung V, 2. Aufl. Berlin und Leipzig 1913, S. 32; vgl. GN, geschäftliche Mitteilungen 1918, S. 98. — Angaben aus dem Arthašāstra machte L. D. Barnett, Antiquities of India, London 1913 p. 98/109.

<sup>4</sup> S. auch Kuhn-Festschrift S. 21 f.

,Chāṇakyas Arthasāstra or Science of Politics' 1908 in Mysore (G. T. A. Press), die Forsetzung, Buch III und IV, unter demselben Titel in Mysore (Crown Press); die Übersetzung der Bücher V—XV kamen im Indian Antiquary heraus, und zwar im 38. Bande (1909: p. 257/264; 277/284; 303/310) und 39. (1910: p. 19/28; 44/63; 83/96; 100/118; 131/144; 161/177). In dem Pañcatantra-Werke Hertels ist Arthašāstra I, 2/5 ² übersetzt; eine italienische Übersetzung des 1. Buches gab Mario Vallauri. Jolly leitete seine Übersetzung von Arthašāstra II, 12/14 mit einigen Bemerkungen zur Datierungsfrage ein.

#### 3. Das Problem.

Das Kautilya-Problem, mit dem sich die vorgenannten Abhandlungen beschäftigen, hat die Frage zum Gegenstand: Ist das Arthašāstra, als dessen Autor Kautilya, der Minister des Candragupta, genannt wird, auch wirklich dessen Werk? Es handelt sich nicht um eine Echtheitsfrage in dem Sinne, als wäre das heutige Werk eine Fälschung, die für ein ehemals vorhandenes untergeschoben wäre, sondern um die Frage, ob jener Minister des Candragupta überhaupt ein Arthašāstra geschrieben hat und ob dieses identisch ist mit dem erhaltenen. Die näher liegende Frage allerdings, ob Cāṇakya (Viṣṇugupta, Kauṭilya) eine historische Persönlichkeit ist, wurde bisher nicht in Betracht gezogen und scheint nach den indischen Quellen einer Entscheidung schwerlich zuführbar.

Einen von vielen anderen Wegen zur Lösung der Frage hat als erster Hillebrandt in seiner Abhandlung<sup>5</sup> angedeutet: die Angaben des Megasthenes über die indische Verwaltung mit denen des Kaufilya zu vergleichen. In der dritten Auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nur diese im Ind. Ant. erschienenen Übersetzungen waren erlangbar; während des Krieges dürfte eine neue Übersetzung Shamasastrys erschienen sein, s. Sor. p. II, n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Pañcatantra S. 1/5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Il I adhikarana dell' "Arthaçāstra" di Kautilya, Rivista degli Studi Orientali, vol. VI. p. 1317/1382, auch separat. Rom 1915.

<sup>4</sup> Kollektaneen zum Kautilīya Arthasāstra, GN 1916, S. 348 366.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Über das Kautilīvašāstra S. 11.

lage seiner Geschichte hat Vincent A. Smith 1 einen Überblick über die Nachrichten des Megasthenes (p. 120/136) gegeben, wobei er allerdings ziemlich kritiklos vieles als Tatsache hinstellte, was bei näherer Untersuchung nicht bestehen kann. Anschließend brachte er (p. 136/144) als Ergänzung zu den griechischen Nachrichten einige bemerkenswerte Inhaltsangaben über Verwaltung, König, Spione und äußere Politik.2 Smith vertritt (p. 137) den Standpunkt, daß es unwesentlich sei, ob das Arthašāstra von Cāņakya herrühre oder nicht, da - nach seiner Ansicht - die Untersuchungen deutscher Gelehrten das Werk als der Mauryazeit ohne Zweifel angehörig erwiesen hätten. Ferner - dies ist ein wichtiger methodischer Einwand - hält er es für verfehlt, die griechischen Nachrichten mit den Vorschriften des Arthašāstra zu verbinden, da die ersteren Beobachtungen Fremder um 300 v. Chr. wiedergeben, letzteres hingegen ältere Autoren zitiere und als ,eine glaubwürdige Darstellung der politischen und sozialen Verhältnisse in der Ganges-· ebene in der Zeit Alexanders des Großen, 325 v. Chr. erscheine (p. 137). Die Widerlegung dieses Einwandes ist unschwer: zunächst beziehen sich nur die Nachrichten des Megasthenes auf Einrichtungen um 300 v. Chr., wenn aber die Untersuchungen der deutschen Gelehrten gerade nach Erscheinen des Smith'schen Werkes die größten Zweifel gegen die Echtheit des Arthašāstra erbracht haben, d. h. daß es durchaus nicht ein authentisches Erzeugnis der Mauryazeit ist, so fällt damit die Annahme Smiths über die Schilderung von Einrichtungen um 325 v. Chr. Und selbst all dies zugestanden: spielen 25 Jahre (dabei sind das nur willkürliche Ansätze Smiths) eine so große Rolle, um tiefer gehende Unterschiede zu erklären? Die Bemerkung aber, das Arthašāstra zitiere politische Werke, die vor der Mauryaherrschaft abgefaßt seien, ist ganz hinfällig; denn gerade das Arthašāstra bekämpft diese Ansichten und gibt die Meinung eines angeblichen Ministers des ersten Mauryakönigs, für diesen Herrscher berechnet, wieder, es muß also, aller Wahrscheinlichkeit nach,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Early History of India from 600 B. C. to the Muhammadan conquest, Oxford 1914.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Appendix G (p. 151/153) gab er eine bibliographische Übersicht der bis 1913 erschienenen einschlägigen Literatur.

um 300 v. Chr. verfaßt sein, d. h. ungefähr gleichzeitig mit den Indika des Megasthenes.

Von diesem Gesichtspunkt aus, unbeirrt durch methodische Bedenken, hat N. N. Law in seinen "Studies" einige Übereinstimmungen zwischen Megasthenes und Kautilya aufzeigen wollen. Ausführlicher hat dies in der Einleitung zu diesem Werke R. Mookerji, der sich bezüglich der Echtheit des Arthasästra den Ausführungen Jacobis anschloß und dann (p. XXXV bis XLII) im einzelnen "the striking correspondence" durchführte. Dabei gab Mookerji die betreffenden Megasthenesstellen unvollständig in englischer Übersetzung, die Kautilyastellen in ganz kurzen Inhaltsangaben.

Zweck der vorliegenden Arbeit ist es, eine im einzelnen durchgeführte Vergleichung möglichst aller vergleichbaren Punkte zu geben. Schwer ist es, einen objektiven Gesichtspunkt für die Anordnung der verglichenen Stellen zu finden, da es sich doch um in ihrer Natur verschiedene Werke -- hier eine geographisch-ethnographische Fragmentsammlung, dort ein Lehrbuch über Verwaltung, innere und äußere Politik - handelt. Ferner mußten geographische, mythologische, (pseudo-)historische Nachrichten außer Betracht bleiben; eine Vergleichung der Fragmente ihrer Reihenfolge nach wäre ein äußerlicher, zudem für die Darstellung unpraktischer Gesichtspunkt gewesen. So schien es am zweckmäßigsten, kleinere, keiner längeren Erörterungen bedürfende Vergleichspunkte voranzustellen, die sonst später eine zusammenhängende Darstellung unterbrochen hätten: ferner jene, welche sich schwer in einen organischen Zusammenhang hätten bringen lassen. Dann ergab sich als Komplex von Vergleichspunkten das über den König Berichtete, die Kastenfrage mit dem von den einzelnen Teilen Ausgesagten, der Bericht über die Beamten und endlich, wenn auch nur wenig ergebnisreich, die Religion.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studies in ancient Hindu Polity (based on the Arthaśastra of Kauţilya), Vol. I by Narendra Nath Law, M. A., B. L. With an introductory essay on the age and authencity of the Arthaśastra of Kauţilya by Prof. Radhakumud Mookerji. M. A., London 1914.

#### T. Teil.

## Öffentliche Einrichtungen.

#### 1. Straße.1

Fg. 4, 3: ,Die Länge geht von Westen gegen Osten; von dieser könnte man den Teil bis Palibothra genauer angeben; denn er ist mit Meßseilen vermessen und beträgt als Königsstraße 10.000 Stadien.

Strittig ist, ob σχοινίοις ,mit Meßseilen' oder σχοίνοις ,nach Schoinen' zu lesen ist; während der Strabotext ersteres gibt, findet sich bei Arrian (Ind. III, 4) σχοίνοισι, obgleich beide Stellen (Strabo XV, p. 689 und Arrian l. c.) auf Eratosthenes zurück gehen. Chr. G. Groskurd bemerkte in seiner Strabo-Übersetzung zu dieser Stelle, daß die Zahl der Schoinen, nicht aber der Stadien anzugeben sein würde, wenn wirklich nach Schoinen gemessen würde. Da aber sowohl σχοινίον als σχοῖνος das Meßseil bedeuten kann, ist für beide Eratosthenesstellen die Übersetzung ,mit Meßseilen' gesichert.

Der griechische Ausdruck όδὸς βασιλική entspricht zwar wörtlich dem indischen rājamārga, bedeutet jedoch etwas anderes. όδὸς βασιλική bezeichnet die Hauptstraße, die Indien vom

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Mookerji p. XL, Law p. 68 ff., bes. 70 f., Smith p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Arrian, Ind. III, 4: Die Länge von Westen nach Osten bis zur Stadt Palimbothra, mit Meßseilen gemessen, schreibe er auf, sagt er; es gäbe nämlich auch eine Königsstraße; diese [Länge] reiche an 10.000 Stadien; das Weitere sei nicht so sicher. Vgl. Arrian, Scripta minora, ed. Hercher-Eberhard p. XI (Bibl. Teubn. MDCCCLXXXV) und K. Müllenhoff, Deutsche Altertumskunde, Berlin 1890, I, S. 261 f., Anm. †.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Strabons Erdbeschreibung (3 Bde., Berlin und Stettin 1831/1833) III, S. 114 f., Anm. 1.

<sup>4</sup> Herodot I, 26: ἐξάψαντες ἐκ τοῦ νηοῦ σχοινίον ἐς τὸ τεῖχος. I, 66: καὶ σχοίνω διαμετρησάμενοι τὸ πεδίον τὸ Τεγεητέων ἐργάζοντο.

<sup>5</sup> Groskurd übersetzt ,nach der Meßschnur'; zur Lesung μυρίων vgl. außer Arrian l. c. Groskurd a. a. O. I, S. 113, Anm. 1.

Westen gegen Osten durchzieht, die bei Kauţilya den Namen vaṇikpatha führt. "Auch bei Landwegen: 'der nördliche [gegen den Himālaya führende] ist besser als der Weg gegen Süden; die in Elefanten, Pferden, Wohlgerüchen, Elfenbein, Fellen, in Silber und Gold bestehenden Waren sind besonders wertvoll', sagen die Lehrer; nein, sagt Kauţilya; mit Ausnahme der in Wolldecken, Fellen und Pferden bestehenden Waren sind Muscheln, Diamanten, Edelsteine, Perlen und Goldwaren auf dem Wege gegen Süden besonders reichlich. Auf dem Wege gegen Süden gibt es auch viele Minen und wertvolle Waren. Eine Handelsstraße mit gut geordneten Wegverhältnissen oder geringer Anstrengung ist sehr gut.¹ Oder ein großes Gebiet, das geringe Waren hat. Damit ist die nach Osten und Westen führende Handelsstraße erklärt" (298, 10/16).

Uber eine Messung und über die Länge dieser Handelsstraße läßt sich aus dem Arthašāstra nichts entnehmen; nach der H. Kiepertschen Karte (zu Lassen, Ind. Alt. II) beträgt die Entfernung von der Teilung des Indus in das alte und neue Flußbett bis Palibothra etwa 221 deutsche Meilen =  $1639,917 \,\mathrm{km}$ ;  $10.000 \,\mathrm{Stadien}$  zu  $177.6 \,\mathrm{m} = 1776 \,\mathrm{km}$ . Der Ausdruck δέὸς βατιλική erinnert an den von Herodot (V, 53) gebrauchten ή έδὸς ή βασιληίη.

Ergebnis: Die nach Megasthenes von Westen nach Osten führende Königsstraße entspricht im Arthašāstra der nach Osten und Westen gehenden Handelsstraße, über deren Messung und Länge nichts gesagt wird. Der Name ἐξὸς βασιλική entspricht keinem indischen Worte der Sache nach, scheint vielmehr von Persien auf Indien übertragen zu sein.

#### 2. Meilensteine.

Fg. 34, 3: ,Sie [die Agoranomen] stellen Wege her und errichten nach je 10 Stadien eine Säule, welche die Seitenwege und die Entfernungen anzeigt.

Diese auf Megasthenes zurückgehende Stelle des Strabo (XV, p. 708) ist vielfach behandelt worden; man hat die Nachricht als glaubwürdig angenommen, sie jedoch nicht zu prüfen, sondern nur zu stützen gesucht. Schwanbeck hat (p. 27, n. 23) den Schoinos des Eratosthenes (nach Plinius NH XII, 30) als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach <sup>0</sup> panyalı (Z. 14) gehört ein Strich.

genau (accurate) mit dem indischen yojana übereinstimmend angesehen; der Schoinos bei Eratosthenes hat 40 Stadien, ein yojana 4 kroša; da nun die Säulen alle 10 Stadien gesetzt seien, so müsse dieser Abstand einem indischen Maß, und zwar einem kroša entsprechen. Einen anderen Weg, um die Nachricht des Megasthenes durch indische Quellen zu stützen, ist Lassen (Ind. Alt. II, S. 533 f.) gegangen, indem er auf die von Ašoka in Entfernungen von ½ kroša angelegten Brunnen verwies. Zuletzt hat Smith (p. 135) daran erinnert, daß in der Moghulzeit die Steine nur jeden kos (= 20 Stadien) gesetzt wurden. 1

Um zu einer Entscheidung in der Frage, ob es Meilensteine in Indien gegeben hat und wie weit Megasthenes diesbezüglich glaubwürdig ist, zu gelangen, ist von der metrologischen Seite der Frage auszugehen. Nach den Untersuchungen J. F. Fleets hat das yojana bei Kautilya den Wert von 4.54 Meilen = 7,3063 km; 10 Stadien entsprechen nach Fleet 1 Meile 181.6 yards = 1775,37 m; 1 kroša = 1 Meile 240 yards = 1828,77 m, welche beiden letzteren Werte ungefähr einander gleichkommen.3 Nun kommt der kroša als offizielles Maß im Arthašāstra nicht vor, sondern der vierte Teil eines yojana ist ein goruta (107, 9).4 Eine Entscheidung ist also durch die metrologische Behandlung der Frage nicht zu erlangen, da man nicht allein aus dem Umstand, daß 10 Stadien annähernd 1 kroša oder 1 goruta entsprechen, auf die tatsächliche Existenz von Meilensteinen schließen kann, vielmehr fällt die materielle Seite der Frage ins Gewicht. In der Einleitung zu seiner grundlegenden Abhandlung über ,die römischen Meilensteine' hat O. Hirschfeld 5 einen kurzen Überblick über das Vorkommen von Meilensteinen in den Kulturländern des Altertums gegeben und u. a. auch auf Indien hingewiesen. Eine schriftliche Mitteilung R. Pischels besagt (S. 705, Anm. 3): "Ein Wort für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. dazu J. F. Fleet, JRAS 1912, p. 238, n. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JRAS, 1912, p. 229 ff.

<sup>3</sup> Auch Fleet nimmt (a. a. O. p. 238) die Nachricht des Megasthenes an.

Nur 45, 16 werden 1—2 kroša als Distanz der Grenzen zweier Dörfer zu gegenseitigem Schutz gefordert; vgl. Apast. Dh. II, 10, 26, 7; W. Schulze, Beiträge zur Wort- und Sittengeschichte II, SBA 1918 (XXVI), S. 487 ff. — Es ist bemerkenswert, daß der kroša im Arthašāstra nicht als Maß erwähnt wird, hingegen in den Ašoka-Inschriften.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> SBA 1907, S. 165 ff. - Kleine Schriften S. 703 ff.

Meilensteine kann ich in indischen Quellen nicht nachweisen. Es ist in der Tat kein Ausdruck bekannt, der für "Meilenstein" in Betracht käme¹; märgadhenu(ka) ist ein yojana, und wenn P. W. hinzufügt "urspr. wohl Bez. des eine Kuh darstellenden Meilensteines", so ist das eine nicht einmal wahrscheinliche Vermutung; dhenu(ka) bildet Diminutiva und könnte hier einen kleinen Weg im Ausmaß eines yojana bedeuten, wie z. B. asidhenukā "ein kleines Schwert", "Messer". Pischel hat (a. a. O.) auch auf Lassen (Ind. Alt.² II, S. 533) verwiesen, der zum Belege der Straßenmessung die von Ašoka in Entfernungen von ½ kroša angelegten Brunnen anführte. Das VII. Säulenedikt des Ašoka spricht von den an den Wegen (magesu) gepflanzten Banianenbäumen und alle acht² krošas angelegten Brunnen.

Daß Brunnen alle 14,631 km angelegt wurden, beweist sicherlich nichts für Meilensteine in einer Entfernung von 1828,78 m voneinander; man hat aber diese Stelle des VII. Säulenediktes noch in einem anderen Punkte als Bestätigung für die Nachricht des Megasthenes zu verwenden gesucht. Der König hat neben Brunnen auch nimsidhiyā anlegen lassen; glaubte Lassen (a. a. O. S. 533 f.) als "Ruheplätze" (Bühler , öffentliche Herbergen oder Serais') mit den ἐκτροπαί ,Herbergen' des Megasthenes identifizieren zu können; dadurch, wie sich kaum leugnen läßt, wäre ein starkes Argument für die Glaubwürdigkeit des Megasthenes gewonnen gewesen, nur hätte man auch bei Ašoka die Erwähnung von Meilensteinen erwarten können. Nun entspricht dem nimsidhiyā nach Lüders (a. a. O. S. 852) ein skt. nišrayanī, nišrenī und bedeutet die Treppen, die zu einem in der Nähe des Weges gelegenen Wasser hinabführten: Fällt damit die Bedeutung von "Herbergen" für die Inschrift, so ist die Rechtfertigung von "Herbergen" für έκτροπαί schon längst hinfällig. Stephanos (Thes. linguae gr. s. v.) führt einige deutliche Belege, u. a. ein Scholion zu Aristo-

Auch samjavana (s.P.W.s.v.2) bedeutet nicht, Wegweiser im obigen Sinne.
 Daß acht krošas gemeint seien, hat ausführlich Fleet, JRAS 1906, p. 401 ff. dargetan, dem sich auch H. Lüders, SBA 1914, S. 851 auschließt, wogegen Smith p. 135, n. 2 bei der Deutung (,jeden halben kroša') wie G. Bühler, Asoka-Inschriften S. 280 bleibt. Vgl. auch G. A. Grierson, JRAS 1906, p. 693. — Dies ist die Stelle, die den kroša als offizielles Maß zur Zeit Asokas belegt.

phanes' Fröschen 113 an: ἐκτροπάς ... ἐκνεύσεις τῶν ὁδῶν; oder Aeneas,¹ Tact. c. 15, 6: περί τε ... τὰς ἐκτροπὰς τῶν ὁδῶν, ὅπου ὰν τρίοδοι ιναι σημεῖα; ἐκτροπή ist also ein Ausweichsplatz oder ein Neben-, Seitenweg,² was im Sanskrit ein utpatha ist. Im Arthašāstra endlich findet sich keine Stelle, die von Wegmessungen³ und Setzen von Wegzeigern oder Meilensteinen spräche, noch läßt sich eine Behörde für diese Agenden nachweisen (s. unten VII, 1). Weder Fa-Hien, noch Hiuen-Tsiang, noch Alberuni wissen von Meilensteinen zu berichten. Nach all dem wird die Nachricht des Megasthenes über Meilensteine in Indien bis zur Erbringung eines Zeugnisses abzulehnen sein.

Ergebnis: Von Meilensteinen, für die im Indischen nicht einmal ein Wort aufzuzeigen ist, findet sich im Arthašästra keine Spur. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß Megasthenes Einrichtungen anderer Länder (Persiens? Ägyptens?) auf Indien übertragen hat.

Herbergen, die an der Königsstraße liegen, erwähnt Herodot V, 52; sie heißen καταλύσεις. — In Ägypten sind aus alter Zeit keine Meilensteine bezeugt; in der Zeit der Ptolemäer sind solche wahrscheinlich auf Steinsockeln in Entfernungen von je einem Schoinos, kleinere in Distanzen von je ½ Schoinos zu belegen. Bekannt sind die Poststationen des alten Persien; Meilensteine sind jedoch vor der Römerzeit nicht nachweisbar, wenn auch neupers. farsang (παρασάγγης) ein altes Wort für "Stein" ist; ebenso sind in China bereits im 3. Jahrh. v. Chr. Poststationen (t'ing) nachweisbar, wenn auch erst im 1. Jahrh. v. Chr. erwähnt, aber keine Meilensteine.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein zeitgenössischer Schriftsteller Xenophons über Taktik.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Groskurd übersetzt (III, S. 147) ,eine die Abwege und Weiten anzeigende Säule<sup>c</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zu Kaut. 107, 1 pathi (prākāra) māna "Maß für Wege' bemerkt Fleet (JRAS 1912, p. 232), daß das dort gemeinte dhanus nicht zur Messung der Straßen in der Länge oder der Distanzen auf ihnen dient, sondern bei der Errichtung von Straßen zur Messung ihrer Breite verwendet wird; dazu stimmt, daß Kautilya die Straßen nach Breiten einteilt (54, 14/55, 1).

O. Hirschfeld, Kl. Schr. S. 704, Anm. 4.
 O. Hirschfeld, a. a. O. S. 705.
 Die Darstellungen über Meilensteine (Barnett, Antiquities of India p.107; Smith, p. 135; Curt Merckel, Die Ingenieurtechnik im Altertum, Berlin 1899, S. 215) bringen die Einrichtung von Meilensteinen für Indien als Tatsache vor.

#### 3. Landmessung.

Fg. 34, 1: ,Von ihnen [den Beamten] arbeiten diese [Agoranomen] an Flüssen und vermessen das Land wie in Ägypten.

Mookerji will (p. XXXVI) die Funktionen der mit der Landmessung betrauten Beamten in den Agenden des gopa und sthānika bei Kauţilya (142, 4/8) 1 sehen. Von einer Landmessung ist an jener Stelle nicht die Rede, da es sich um Feststellung des Grundbesitzes im Dorfe, ob Feld, Garten, Heiligtum den Boden einnehmen usw., handelt; ferner sind diese beiden Funktionäre dem samähartr untergeordnete Steuerbeamte. Die Landmessung in Indien kann nach buddhistischen Quellen nicht in Abrede gestellt werden (s. unten VII, 1); im Arthašāstra wird jedoch nur von Messungen innerhalb des Dorfgebietes zwecks Steuererhebung die Rede sein. Für diese Annahme spricht auch der Hinweis des Strabo auf Ägypten; von der Landvermessung Ägyptens, um die durch die Überschwemmung des Nil verwischten Grenzen des Eigentums festzustellen, spricht Strabo XVI, p. 757 und XVII, p. 787. Während aber in Ägypten eine Landmessung stattfand, läßt sich nach dem Arthašastra von einer allgemeinen Landmessung, wie sie nach den Worten des Megasthenes anzunehmen ist, nichts finden.

Ergebnis: Eine Landmessung ist nach dem Arthašāstra nur insofern für Indien zu verstehen, daß sie zwecks Steuererhebung in den Dorfgebieten stattfand; hingegen scheint Megasthenes von einer allgemeinen Landmessung zu sprechen.

## 4. Bewässerung.<sup>2</sup>

Fg. 34, 1: ,... und beaufsichtigen die verschließbaren Kanäle, aus denen das Wasser sparsam in die Leitungen gebracht wird, damit allen die Benützung des Wassers in gleicher Weise freistehe.

Den Ausdruck τὰς κλειστὰς διώρυχας übersetzen die englischen Gelehrten, offenbar nach McCrindle, mit "sluices".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. unten VI, 7 u. VII, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Mookerji p. XXXVI; Law p. 12; Smith p. 132 (vgl. Smith, Asoka p. 130); Jolly, Verhandl. der ersten Hauptvers. der intern. Vereinigung f. vgl. Rechtsw. u. Volkswirtschaftslehre S. 183 u. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ancient India, Westminster 1901, p. 53, außer den in Anm. 2 genannten englischen Werken s. noch Barnett, Antiquities of India p. 107.

διώρυξ ist ein Wassergraben, der κλειστή, d. h. verschließbar ist; zu denken wird an eine einfache Vorrichtung (etwa ein Brett oder Steine) sein, durch die das Zuleitungswasser abgesperrt werden soll; "Schleuße' ist wohl zu viel gesagt und würde anders ausgedrückt sein.¹ Diese Übersetzung des Wortes in Verbindung mit διώρυξ dürfte auch Law zu einer kaum richtigen Deutung einer Kauţilyastelle verführt haben.

Die Bewässerung ist für die Landwirtschaft in Indien neben den finanziell-wirtschaftlichen Verhältnissen die wichtigste Frage; mit Recht sagt Kautilya 305, 4f.: ,Eine Wasseranlage ist die Quelle der Feldfrüchte; denn der Gewinn der Vorzüge eines Regens wird stets bei Saaten mit Wasseranlagen erreicht. Hier tritt der allgemeine Ausdruck für "Wasseranlage", "Wasserwerk' entgegen: setubandha, der aber nicht an allen Stellen seines Vorkommens diese Bedeutung hat. Der Name besteht aus zwei Worten, deren Begriff 166, 3f und 166, 6 beschrieben wird. Ein setu ist ein Eisengeländer, das auf [oben] durch= bohrten Holzpflöcken ruht, längs eines Hauses' (166, 3f.).2 Verderbt scheint Zeile 6 zu sein; vielleicht ist da gesagt, daß die Verbindungspflöcke zwei aratni oder drei Fuß voneinander entfernt sein sollen.3 An diesen beiden Stellen hat also setu die Bedeutung von "Geländer", bandha etwa von "Geländerverbindung'. Daß jedoch setubandha "Wasseranlage' bezeichnen kann, zeigt 47, 12:4 ,Er lege eine Wasseranlage mit natürlichem oder

<sup>1</sup> ελειστάς könnte als "geschlossen" gefaßt werden und Groskurd übersetzt auch (III S. 146) "und beaufsichtigen die verschlossenen Kanäle"; aber die Bedeutung von "gedeckten Kanälen" hat es nicht, das hieße ερυπτάς; s. H. Lattermann, Athener Mitteilungen 35, S. 95 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 166, 4f.: ,Er lasse das Haus bauen je nachdem die Verwendung eines Geländers notwendig ist. Oder wenn eine solche [Verwendungsnotwendigkeit] nicht da ist, [soll er das Haus so bauen], daß es sich nicht von der Mauer des Nachbarhauses entfernt.' Zeile 4 ist yathäsetubhogam zu schreiben; Zeile 5 ist wohl abhütam beizubehalten, sonst die Lesart von B (Jolly, ZDMG 71, S. 234) anzunehmen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> P.W.s. v. bandha 3) führt eine Erklärung aus dem Sabdak. an: grhädivestana "Umfassung von Häusern u. dgl." L. A. Waddell, Report on the Excavations at Pāṭaliputra (Patna), Calcutta 1903, p. 26 berichtet von aufgefundenen Pfosten: "The posts are clamped together with bands of iron. This seems to have been a pier or the foundation of a tower."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> bandha liegt hier in bandhayet. Vgl. 47, 17; 60, 9; 207, 6, wo setu allein ,Wasseranlage<sup>c</sup> ist.

mit herbeizuführendem Wasser an'; 297, 26: "Auch von zwei Wasseranlagen ist die mit natürlichem Wasser besser als die mit herbeizuführendem Wasser. Auch von zweien mit natürlichem Wasser ist die besser, welche die Möglichkeit [zur Bewässerung] eines reichlichen Saatlandes bietet.' Unter den Wasseranlagen mit natürlichem Wasser sind solche zu verstehen, bei denen das Wasser von Flüssen, Brunnen u. dgl. verwendet wird, während unter den anderen Kanäle gemeint sind. Der Kommentar zu 142, 5 (Sor. p. 71) begreift unter setu beide Arten von Wasseranlagen: "Unter dem Worte setu werden auch Brunnen, Kanäle u. dgl. verstanden.' Der Bedeutungsübergang von "Wassereinfassung' wie: Brücke, Damm zu "Wasseranlage' im allgemeinen ist unsehwer einzusehen.¹

Law hat mit Recht (p. 13) bemerkt, daß kulyā der terminus für "Kanal' ist; der Kommentar zu 116, 2 (Sor. p. 54) gibt sāraņi, im Arthašāstra selbst kommt das Wort nicht vor; praṇālī (167, 6) bezeichnet den Abzugsgraben im Hause. 54, 3 werden kulyāḥ erwähnt, die als Kanäle innerhalb der Burg zum Transport von Waren, besonders Waffen benützt werden; die Lesart C mit dāṇḍavāhiniḥ für daṇḍa, wie Sorabji (p. 8) vermutet, würde für Waffentransporte sprechen; 58, 5 tritt jedoch abermals bhāṇḍavāhinī ohne v. l. auf, wo man eher für das Schatzhaus daṇḍavāhinī in der Bedeutung "Polizei-, Heeres-Abteilung' erwarten würde. Es ist aber am wahrscheinlichsten, an beiden Stellen den Text beizubehalten und das Wort als "Waren herbeiführende Wege' zu fassen; ob diese unterirdisch gingen und wie sie das Schatzhaus "umgaben', bleibt dahingestellt. Kanäle sind unzweifelhaft 122, 12 gemeint.

Die Bewässerung durch Kanäle wird sonst wenig erwähnt, man hatte noch andere Mittel. "Sie sollen ein Fünftel Wasserabgabe zahlen [für das Wasser], welches mit der Hand hervorgebracht wird. Ein Viertel [für das], welches mit Schultern [von Stieren] hervorgebracht wird. Ein Drittel [für das], welches mit Strommaschinen hervorgebracht wird. Ein Viertel [für das], welches aus einem Fluß, See, Teich, Brunnen heraufgezogen wird' (117, 14). Es scheint, daß sich die ersten zwei Arten mehr

 $<sup>^1</sup>$  Vgl. M. A. Stein, Rājatarangiņī transl., Westminster 1900, vol. II, p. 450.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Ind. Ant. IX (1880) p. 171, Nr. 8; CII III, Introd. p. 180.

auf die Beförderung als "Hervorbringung" des Wassers beziehen, da doch alles Wasser aus Flüssen usw. stammt; hingegen wäre die dritte Art auf Maschinen, etwa Stauvorrichtungen,¹ welche das Wasser aus einem Wasserlauf in Kanäle treiben, zu beziehen, die letzte Bestimmung als auf gewöhnliches Schöpfen gehend zu deuten.² Daneben kommen für Bewässerungszwecke Teiche und Tanks in Betracht.³

Ob setubandha 170, 1/4, Wasseranlage' bedeutet, ist zweifelhaft; es ist zuvor von Teichen die Rede: "Er verliere das Eigentumsrecht über eine Wasseranlage, deren Betrieb fünf Jahre geruht hat, außer in Notfällen. Bei Neuerrichtung von Teichen und Wasseranlagen besteht fünfjährige Steuerfreiheit. [Bei Wiederherstellung] zerbrochener und aufgegebener vierjährige. Bei damit verbundenen Erweiterungen dreijährige. Es fragt sich, ob hier statt "Wasseranlage' nicht "Damm', eine der gewöhnlichsten Bedeutungen von setubandha, einzusetzen ist; Kullūka zu Manu XI, 64 erwähnt setubandhadınam pravartanam (vgl. Kauţ. 170, 2 ° setubandhānām navapravartane), um die Strömung eines Flusses zu hindern. Fraglich ist aber, ob Dämme besonders steuerpflichtig waren, da 170, 5 von der Steuerfreiheit des Bodens die Rede ist; das würde vielleicht eher für die Steuerfreiheit von Wasseranlagen sprechen. Die von Mookerji (p. XXXVI) und Law (p. 12) angenommene Bewässerung mittels Windmühlen, an sich nicht sehr plausibel, ist jetzt durch die Lesart B khātaprāvrttimanadī 4 (170, 6) hinfällig geworden; Jolly nimmt an, daß mit nadī Kanäle zur Bewässerung der Felder gemeint seien.

Endlich ist die Stelle bezüglich der Schleußen (170, 10 f.) zu erwähnen; Law übersetzt (p. 12): ,a fine of six paṇas is laid down for letting out the water of canals otherwise than through the sluice-gate (apāre) and for hindering the flow of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Rāmāy. II, 80, 1 u. den Komm. dazu. Ein anderes Mittel sind Räder, vgl. pādāvarta P. W. s. v. und die Lexikographen. Vgl. auch Cullav. (ed. H. Oldenberg) V, 16, 2 (SBE XX, p. 111 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einige hübsche Illustrationen von Wasserwerken findet man bei Curt Merckel, Die Ingenieurtechnik im Altertum (s. Verzeichnis der Abbildungen); Abb. 7 zeigt eine Picota (s. S. 104) genannte Wasserhebemaschine und Abb. 22 eine mit Tieren betriebene in Indien.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. Merckel, a. a. O. S. 105 ff., über , Tank' S. 100.

<sup>4</sup> S. Jolly, ZDMG 71, S. 235, 13.

water through the same (pare). Dem Sinne nach ist die Übersetzung bestechend, aber die strittigen Worte legen den Versuch nahe, ob nicht mit einer wörtlicheren Übersetzung das Auskommen zu finden ist. setu als "Kanal' ginge noch an; aber pāra, bezw. apāra "Schleußentor", bezw. auf andere Weise als durch das Schleußentor sind ohne Beleg für diese Bedeutung wohl anstößig, pāra und apāra erklärt Halāyudha Abhidh. (ed. Th. Aufrecht, London 1861) III, 45h: arvākkūlamapāram syātparam pāramiti smṛtam ||, apāra also ,diesseitiges Ufer', pāra ienseitiges Ufer'; P. W. gibt für apara die Bedeutung jenseitiges Ufer' nach Halayudha im Šabdak.; schließlich spielt dies für den ganzen Sinn des Šloka eine mindere Rolle. Zu übersetzen wäre: "Für denjenigen, welcher aus Wasseranlagen das Wasser am diesseitigen Ufer ausläßt, [beträgt] die Strafe sechs pana, oder für den, welcher am jenseitigen Ufer das Wasser für andere aus Fahrlässigkeit hemmt.' Man wird sich etwa zwischen zwei Häuser- oder Felderreihen 1 einen kleinen Bach, einen Rieselkanal vorstellen dürfen; das Vergehen besteht darin, daß jemand das Wasser auf der gleichen Seite des Wasserlaufes ableitet, so daß die weiter gelegenen Häuser oder Felder geschädigt werden; oder er hemmt auf der anderen Seite des Wasserlaufes den Fluß, sei es, pramādena, aus Fahrlässigkeit. da er nur an seine Zwecke denkt (Wasser für sein Haus oder Feld zu erhalten), sei es aus Übermut, um seine Nachbaren zu ärgern und zu schädigen. Da weder bei Megasthenes von Schleußen die Rede ist, sondern nur von abschließbaren Wassergräben, vielleicht zu Stauzwecken, noch para als "Schleußentor' bis jetzt belegt ist, bleibt es fraglich, ob ,diese Stelle [bei Kautilyal die von Megasthenes berichtete Existenz von Schleußentoren bestätigt' (Law p. 12 f.).

Ergebnis: Die Felder werden nach dem Arthasastra durch Kanäle bewässert, daneben gibt es andere Bewässerungsarten; von Schleußentoren, wie sie angenommen werden, ist weder bei Megasthenes noch bei Kautilya die Rede. Von einer Zuteilung des Wassers verlautet im Arthasastra nichts, wohl aber bestehen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Zeile 6 und Jolly dazu (oben S. 25 u. A. 4). — Zu Rājatar. III, 360 bemerkt M. A. Stein bezüglich Šrīnagars: ,The principal Bazaars are still built along the banks of the river, which themselves serve as main thoroughfares.

Bestimmungen über Mißbrauch der zu gemeinsamen Zwecken bestehenden Wasseranlagen.

Daß Indien gut bewässert ist, bemerkt Diodor II, 35 f.; XVIII, 6; <sup>1</sup> die Bewässerung in Indien (wie in anderen Kulturländern des Altertums; s. C. Merckel, a. a. O. III. Kapitel) durch Kanäle ist alt. <sup>2</sup> Interessante Nachweise für Kanäle gibt M. A. Stein in seiner Übersetzung der Rājataranginī. <sup>3</sup> Der Name für Kanal ist wie im Arthašāstra kulyā, für Dämme setu (s. vol. II, p. 450); auch Aquädukte, ambhahpratāraṇa, werden (I, 157; IV, 191) erwähnt.

#### .5. Zwei Ernten.

Im Zusammenhang mit der guten Bewässerung stehen die Berichte über den Reichtum Indiens an Pflanzen.<sup>4</sup>

Fg. 1,  $_5$ : ,Der größte Teil des Landes wird bewässert und hat daher im Jahre doppelte Früchte.

Fg. 1, 11: ,Denn da es in dem Lande zweimal in jedem Jahre Regen gibt, einmal im Winter, wenn bei den anderen die Saat der Weizenfrüchte erfolgt, das andere Mal zur Sommersonnenwende, zu welcher Zeit man Reis und Bosporon zu säen pflegt, auch Sesam und Hirse, gewinnen die Bewohner Indiens durch die beiden Ernten wohl das meiste.

Fg. 11: ,Megasthenes zeigt die Fruchtbarkeit Indiens im zweimaligen Fruchttragen, wie auch Eratosthenes sagte, der eine Saat als winterlich, die andere als sommerlich bezeichnet.

Dion Chrysostomos (ed. Guy de Budé, Bibl. Teubn. MCMXVI) XXXV, 20: ,Es gibt viele Kanäle, aus den Quellen fließend, die einen größer, die anderen kleiner, mit einander sich mischend, da die Menschen es gemacht haben, wie es ihnen gut schien. Sie leiten leicht das Wasser von einem Graben zum anderen, wie wir das Wasser in den Gärten.' Über die Bewässerung im Indusgebiet s. Athenaios II, p. 70 b c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Atharvav. III, 13, dazu M. Bloomfield, SBE XLII, p. 348 f.; H. Zimmer, Altindisches Leben, Berlin 1879, S. 156 f.

Transl. vol. II, p. 427 f. (s. Index s. v. ,canal' und ,irrigation canals'). Unterirdische Kanäle gibt es in Turfan, ,Karez' genannt (M. A. Stein, Ruins of desert Cathay, 2 Bde., London 1914, II, p. 354/356). — Vgl. C. E. Jung, Petermanns Mitteilungen 46 (1900), S. 34/40 u. 58/61; über die Bewässerung im Indusgebiet ÖMfO 1912, S. 145 f.; über die Bewässerungstätigkeit der Engländer in Indien vgl. R. Hotz, Die Erde und ihr Wirtschaftsleben, München 1913, S. 211; ,Der neue Orient' V (1919), S. 45.

<sup>4</sup> S. Wecker, Spalte 1301 f. des Artikels ,India' in der R-E IX.

Kauţilya gibt Aufschluß über die Saaten, welche Samen zuerst gesät werden sollen (116, 15.18): "Die erste Aussaat besteht in Šāli- und Vrīhireis, Kodrava (paspalum scrobiculatum), Sesam, Fennich, Udāraka,¹ Varaka (Bohnenart; phaseolus trilobus). Die mittlere Aussaat besteht in Mudga- (phaseolus Mango Lin.), Māṣa-Bohnen (phaseolus radiatus Roxb.) und Šaibya.² Nachher die Aussaat, die besteht in Kusumbha (Saflor? Safran?), Linse, Kuluttha,³ Gerste, Weizen, Kalāya (Erbsenart), Atası (linum usitatissimum) und Senf. Oder je nach Maßgabe der Jahreszeit [sollen] die Aussaaten der Samen [stattfinden].' 117, 5: "Nach Ausmaß des Werkes und [des von ihm gelieferten] Wassers lasse er ein Feld anlegen mit Winter- oder Sommergetreide.' 293, 19/294, 1: "Auch von zwei Binnenländern ist das mit reichlicher Früh- und Späternte besser, dessen Früchtereife durch wenig Regen eintritt, das ungehindert bearbeitet werden kann.'

Ergebnis: Durch das Arthašāstra werden die Berichte des Megasthenes über die Fruchtbarkeit Indiens, besonders über die doppelten Ernten in einem Jahre bestätigt.

Uber den hohen Stand rationeller Bodenwirtschaft unterrichtet der Abschnitt vom sītādhyakṣa. Man beobachtete und berechnete die Regenmengen, daneben spielt die Astronomie oder Astrologie eine Rolle (vgl. Kaut. 116 und Law p. 14 f.). Besonders die Reiskultur erfordert reichliche Bodenfeuchtigkeit; Pāṭaliputra selbst wie das Gebiet des Son überhaupt ist von einem Netz von Kanälen durchzogen.

# 6. Die Festung Pali(m)bothra.

Zwei Fragmente des Megasthenes (Fg. 25 u. 26) handeln von der Stadt Pali(m)bothra und ihrer Befestigung. Aus dem Arthašāstra läßt sich zwar nichts über Pāṭaliputra entnehmen, jedoch handelt Kauṭilya ausführlich über die Einrichtungen einer Festung. Es ist wohl wahrscheinlich, daß er seine Forderungen für eine befestigte Stadt entweder aus den bestehenden Anlagen in Pāṭaliputra abgeleitet und darnach wiedergegeben hätte, oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Sor. p. 55 und 41 zu Kaut. 95, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. P. W. s. v. šaivya 2) und s. v. šimbi "Schote"; Sor. p. 42 zu 95, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nicht belegt; nach Hemac. Abhidh. 1175 vielleicht kulattha zu lesen, eine Hülsenfrucht (dolichos biflorus; nach P. W. dolichos uniflorus Lam.).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. L. A. Waddell, Report p. 26 und die Karte.

daß er seine Ideen einer Festung in Päṭaliputra zu verwirklichen gesucht hätte; jedenfalls dürfte seine Darstellung einer Festung sich auf eine Wirklichkeit gründen und keine theoretische sein. Darum wird es nicht unberechtigt erscheinen, die Parallele zwischen Megasthenes' Angaben und Kautilyas Forderungen zu ziehen.<sup>1</sup>

Fg. 25, 2: ,An dem Zusammenfluß dieses [Ganges] und des [Erannoboas], 2 eines anderen Flusses, liege Palibothra, die Länge betrage 80 Stadien, die Breite 15, in der Form eines Parallelogrammes, mit einer hölzernen, durchlöcherten Umhegung, so daß man durch die Löcher schießen könne; davor liege auch ein Graben zum Schutze und um die Abflüsse aus der Stadt aufzunehmen.

Fg. 26: , . . . Die Zahl der indischen Städte wahrheitsgemäß zu berichten, sei infolge der Menge nicht möglich; aber diejenigen von ihnen, welche an einem Flusse oder am Meere liegen, diese würden aus Holz erbaut; denn die aus Ziegelsteinen erbauten könnten wegen des Wassers, das vom Himmel kommt, für die Zeit nicht aushalten, und weil die Flüsse bei ihnen die Uferränder übersteigen und mit dem Wasser die Ebenen erfüllen. Diejenigen, welche in darüber gelegenen, hoch gelegenen und dazu trockenen Gegenden gegründet sind, würden aus Ziegelsteinen und Lehm erbaut; die größte Stadt bei den Indern sei die Palimbothra genannte, in dem Lande der Prasier, wo die Vereinigung des Flusses Erannoboas und des Ganges stattfindet; des Ganges, des größten Flusses; der Erannoboas dürfte der dritte der indischen Flüsse [der Größe nach] sein, auch dieser ist größer als die [Flüsse] anderswo; aber er steht hinter dem Ganges zurück, wenn er das Wasser in diesen ergießt. Auch berichtet Megasthenes, die Länge der Stadt an beiden Seiten, wo sie am längsten in ihrer Ausdehnung angelegt ist, betrage gegen 80 Stadien, die Breite gegen 15; ein Graben sei um die Stadt herum angelegt, in der Breite von sechs Plethren, in der Tiefe von 30 Ellen; die Mauer habe 570 Türme und 64 Tore ... '3

Die beiden Abschnitte bei Kautilya (durgavidhana 51/54 und durganivesa 54/57, besonders der erstere) sind für die Frage, ob Kautilya durchweg Verfasser ist oder ob er nicht fachliche Mitarbeiter gehabt hat, wichtig.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Text gibt τούτου τε καὶ τοῦ ἄλλου ποταμοῦ; sehon vor Sehwanbeck, dann dieser selbst, las man καί του, dagegen wendet sich Groskurd, weil sich Strabo dieser Form (für τινος) sonst nicht bediene. καὶ τοῦ geht auch nicht an, weil der Erannoboas vorher nicht erwähnt ist; so dürfte doch, wie Groskurd (a. a. O. III, S. 138, Anm. 1) meint, der Name des Flusses ausgefallen sein; über den Son s. S. 31, Anm. 3.

Man könnte noch aus Fg. 1, 36 hersetzen: ,... die Stadt habe er mit bedeutenden Gräben, die mit Wasser vom Flusse erfüllt waren, befestigt.' Dies berichtet Diodor (II, 39) von Dionysos, der in Palibothra die Königsherrschaft begründet hatte.

Da sowohl Strabo als Arrian die gleichen Größenverhältnisse für Pali(m)bothra angeben, unterliegt es kaum einem Zweifel, daß hier der Text des Megasthenes in zweifacher, teils verschiedener, d. h. in einer kürzeren und längeren Version, vorliegt. Immerhin läßt sich folgendes beiden Berichten entnehmen:

- [1. Holzbau wegen des Wassers, Steinbau in höher gelegenen Gegenden (Arrian); Strabo nur: hölzerne Umhegung.]
  - 2. Lage an der Vereinigung zweier Flüsse.
  - 3. Form.
  - 4. Größe (Länge und Breite).
  - 5. Befestigungsmittel:
    - a) α) Umhegung, bezw. β) Mauer; γ) Schießscharten.
    - b) Graben.
- 1. Über den 1. Punkt soll im nächsten Paragraphen gehandelt werden (7<sup>h</sup>) S. 42/47).
- 2. Lage. Nach beiden Berichten lag Pāṭaliputra am Zusammenfluß des Ganges und eines Flusses, wie aus Arrian mit Sicherheit hervorgeht, des Erannoboas.<sup>1</sup>

Neben anderen Burgarten nennt Kautilya auch die "Flußburg" (nadīdurga 51, 5; vgl. 292, 14/20; 297, 1). "Von diesen [Burgen] ist eine an einem Flusse oder auf einem Berge gelegene Burg eine Schutzstätte für das Volk", heißt es 51, 5 und 51, 79: "Mitten im Lande errichte er eine Stadt-Feste als Stätte der Konzentrierung. An einer für Wohn-

Der griechische Name wird von skt. hiranyavāhā (° bāhā) abgeleitets. R. O. Franke, Pāli und Sanskrit, Straßburg 1902, S. 69, Anm. 8; Kiessling s. v. Erannoboas R-E VI, Sp. 327; W. Hoey, JRAS 1907, p. 41/46 mit Karte. — Sonst A. Cunningham, Ancient Geography of India, London 1871, p. 453; Archaeological Survey VIII, p. 1 ff.; McCrindle, Ancient India p. 42 f., n. 3; L. A. Waddell, Discovery of the exact site of Aśoka's classic capital of Pāṭaliputra, Calcutta 1892, p. 2 (fernerhin zitiert: Waddell, Disc.). L. A. Waddell, Report on the Excavations at Pāṭaliputra (Patna), Calcutta 1903, p. 10 f., n. 19 (fernerhin zitiert: Waddell, Rep.); zum Thema s. Smith, p. 121 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sor. will (p. 4) janapadarakşasthānam lesen; vgl. Kām. IV, 55 f. (Manu VII, 70; Visņu III, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ein Hauptort von 800 Dörfern (46, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shamas. (bei Sor. p. 4): ,the seat of his sovereignty'; Sor.: ,seat of his treasury'; P.W. kennt diese Bedeutungen nicht, nur ,Einkünfte'; ,Vereinigung' ist wohl soviel wie ,Sammlung der Kräfte', dabei fällt ,sovereignty' hinein; 46, 3 heißt es madhye ,in der Mitte'.

stätten 1 empfohlenen Gegend, am Zusammenfluß eines Flusses [mit einem anderen] oder in der Nähe eines Teiches, der der Trockenheit nicht unterworfen ist, eines Sees oder Wasserbeckens . . . (s. unter 3.).

Ergebnis (2): Nach Megasthenes liegt Pali(m)bothra am Zusammenfluß zweier Flüsse: dasselbe Erfordernis für eine Festung gibt neben anderen Möglichkeiten Kauţilya.

Maßgebend für die Topographie Pāṭaliputras sind bis heute Waddells Untersuchungen, besonders im 'Report'. Die heutige Stadt (besser das heutige Städtchen) Patna, Eisenbahnstation, liegt nicht auf dem Boden des alten Pāṭaliputra, sondern schließt im SW. an den Kern der alten Stadt (Pāṭaligrāma) an, während der Palast nach Waddell im Osten, im heutigen Kumrāhar, stand (Rep. p. 21 u. 24 ff., Disc. p. 10, mit Karten und Plänen).

3. Form. Die Parallelogrammform ist eine von dreien, die auch Kautilya (51, 9) empfiehlt: ,... (s. oben 2) rund, lang oder viereckig.

Ergebnis (3): Nach Kauṭilya kann oder soll eine Festung auch in Viereckform errichtet werden, welche Form Megasthenes als die Pali(m)bothras angibt. Die Längsseiten des Parallelogramms sind etwa in NW.-SO.-Richtung anzusetzen. Wenn Arrian sagt, die Stadt sei an beiden Seiten bewohnt, so geht dies mit Patañjali³ anu Šoṇaṃ Pāṭaliputram zusammen.

4. Größe. Bezüglich der Längenausdehnung von 80 Stadien (zu 177,6 m) = 14.208 m und Breite von 15 Stadien = 2664 m läßt sich aus Kautilya kein vergleichbares Moment heranziehen. Cunningham<sup>4</sup> bemerkt, daß der Umfang der Stadt zur Zeit des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> västuka sind die örtlichen Verhältnisse, "gute Baustellen". vgl. E. Windisch, Berichte über die Verhandlungen der kgl. sächs. Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig, phil.-hist. Klasse 1892, S. 173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die ganze Stelle (51, 7/10) übersetzt Jarl Charpentier ZDMG 70 (1916), S. 237, aber v\u00fcstuka mit ,ein Baukundiger', daher va\u00e9ena ,Anordnung'; vgl. aber 53, 12, besonders 166, 17 u. 361, 10, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mahābh. (ed. F. Kielhorn) II, <sub>1, 16</sub>; vgl. R. G. Bhandarkar, Ind. Ant. I (1872), p. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ancient Geography p. 452: ,This is [25<sup>1</sup>/<sub>4</sub> miles] about the size of the modern city of Patna, which when surveyed by Buchanan was 9 miles in length by 2<sup>1</sup>/<sub>4</sub> miles in breadth, or 22<sup>1</sup>/<sub>2</sub> miles in length by 2<sup>1</sup>/<sub>4</sub> miles in breadth or 22<sup>1</sup>/<sub>2</sub> miles in circumference. Vgl. Waddell, Rep. p. 11; über Francis Buchanan-Hamilton ebda. p. 10 u. E. Windisch, Geschichte

Seleukos Nikator ungefähr dem Betrage der modernen Stadt Patna entspreche, dessen Zahlen von Buchanan herrühren; im 7. Jahrh. soll der Umfang die Hälfte betragen haben (11 engl. Meilen). Zu beachten ist, daß das alte Päṭaliputra nicht mit dem heutigen Patna identisch ist. Waddell stellt (Rep. p. 21) fest, daß weder die Westgrenze — nicht einmal annähernd — wegen der Abschwemmung durch Ganges und Son bestimmt werden könne, noch die östliche Grenze, da die entdeckten Palissaden-Balken im SO. (auf der Karte mit  $\stackrel{<}{\times}$  bezeichnet) nicht mit Gewißheit auf die Stadtgrenze oder vielmehr auf die Einfassung des Wassergrabens bezogen werden können.

Ergebnis (4): Über die durch Strabo und Arrian nach Megasthenes überlieferte Längen- und Breitenausdehnung der Stadt läßt sich aus Kautilya nichts sagen. — Bis heute sind die Grenzen unbestimmbar.<sup>2</sup>

- 5. Befestigungsmittel. In dem Berichte über die beiden wichtigsten Befestigungsmittel, Umhegung und Graben, gehen Strabo und Arrian teilweise auseinander, teilweise ergünzen sie einander. Nach ersterem umschließt die Stadt eine hölzerne Umhegung, vor ihr, also nach außen, liegt der Graben. Dieser ist nach Arrian um die Stadt angelegt, dann erst wird die Mauer (also keine hölzerne Umhegung) erwühnt. Es müssen daher beide Angaben gesondert mit Kautilya verglichen werden:
  - a) α) hölzerne Umhegung; β) Mauer.
- a) a) Die hölzerne Umhegung trägt Löcher, die als Schießscharten benützt werden können. Es ist demgegenüber kennzeichnend, daß im ganzen Abschnitt über die Einrichtungen einer Festung nicht ein Teil der zu derselben gehörenden Bauwerke, daher auch kein Objekt ganz aus Holz erbaut oder zu erbauen gefordert ist; um wieviel weniger eine Umhegung. Dies

der Sanskrit-Philologie und indischen Altertumskunde (Grundriß I 1B) I, S. 165, Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. die aus McCrindle (Ancient India as described by Megasthenes p. 207) ausgeschriebene Stelle (Rep. p. 21), der aus dem Jahre 1876 berichtet; über die Abschwemmung durch den Ganges s. den (Rep. p. 23, n. 1 angeführten) Artikel einer englischen Zeitung (ohne Titel).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon Disc. p. 21 sagte Waddell: ,Nothing but a detailed survey and examination of the extent and directions of the Mahārāj Khanda, or the Emperor's moats and ramparts, and a search for more of the old wooden walls, can determine this question.

ist nicht nur nicht unwahrscheinlich, sondern 52, 3,5 steht: 'Er mache ihn [den 'Wall'] aus Stein, versehen mit Durchgängen für das Fahren zu Wagen, den unteren Teil aus tāla [bestehend] und die Oberfläche aufgeschichtet, mit urajaka- und kapišīrṣaka-Gesimsen¹ oder mit breiten Steinplatten bedeckt. Aber ja nicht aus Holz, denn in ihm eingeschlossen [oder: aufmerksam] wohnt das Feuer (Agni).' Vielleicht wird man gerade in dieser Warnung die durch Schaden gewonnene Erfahrung sehen wollen; aber auch sonst werden keine Holzbauten beschrieben, was auf die Tatsache schließen läßt, daß zur Zeit des Verfassers die Festungswerke durchweg aus Stein gebaut waren.² Ob dieses Moment chronologisch verwertbar ist, soll hier nicht untersucht werden.

Trotz dieser offenbaren Inkongruenz zwischen Strabos Angabe und Kauţilyas Vorschrift darf erstere nicht verworfen werden.

Schon 1876 sind bei Ausgrabung einer Zisterne in Sheik Mithia Ghari, einem Teile von Patna, der fast gleich weit vom chank (Marktplatz) und der Eisenbahnstation entfernt ist, die Ausgraber in einer Tiefe von 12 oder 15 Fuß (engl. = 3,658 m oder 4,572 m) unter der sumpfigen Oberfläche auf eine Palissadenlinie gestoßen. Im Jahre 1892 besuchte L. A. Waddell auf einen Tag Patna und erfuhr von Brunnen grabenden Einwohnern, daß sie in der Tiefe von 10-15 engl. Fuß (= 3,048-4,572 m) auf Balken aus ,sal wood (Shorea robusta)' stießen. Waddell konnte bereits damals drei Stellen bezeichnen: 1. nahe der Eisenbahn, westlich von Kumrähar [R 1 auf plate II Disc.); 2. in einem Felde, 18 Fuß tief, von oben (im April 1892) noch sichtbar (R2) und 3. war etwa 200 Schritte von der Eisenbahn entfernt eine Gruppe von 25 bis 30 Balken sichtbar (R3). In der mit größeren Mitteln im März und April 18993 unternommenen Ausgrabung fand Waddell am zweiten Tage, ,that

Vgl. die Anmerkungen \* und †† im Text. — Hemac. Abhidh. 981 erklärt kapišīrṣa mit prākārāgra. S. ferner SBE XX, p. 106 n. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einen Einwand kann eine Stelle wie 402, 13, wo von Graben und Holzwall (sāla) die Rede ist, nicht abgeben, da es sich hier um eine Belagerung handelt; man schließt die feindliche Festung mit Graben und Wall ein, einerseits, um ein Entweichen der Feinde zu verhindern, andererseits, um gegen ihre Ausfälle und Angriffe geschützt zu sein.

Waddell war mehrere Male in Patna; vgl. Rep. p. 16-19 und Appendix VII, p. 77/79.

portions of the old wooden walls of the city as described by Megasthenes still existed (Rep. p. 15). Diese drei Stellen (im Rep., Map \*19, \*13, \*24) sind die einzigen geblieben: ,No further vestiges of the walls, wooden or brick, of the old city have yet been reported (Rep. p. 23).

Ergebnis (a  $\alpha$ ): Von dem durch Strabos Version berichteten hölzernen Wall findet sich bei Kautilya keine Spur. Moderne Ausgrabungen stießen jedoch unterhalb der heutigen Oberfläche bei Patna auf Palissaden, die man als Überreste jener Umhegung ansieht.<sup>1</sup>

β) Bevor der "Wall", mit dem die Mauer bei Arrian gemeint sein könnte, beschrieben wird, ist es angezeigt, sich über zwei Ausdrücke, die scheinbar dasselbe bedeuten, klar zu werden. 51, 17 wird ein vapra errichtet, oberhalb dessen (52, 1) ein prākāra; P.W. führt für ersteres "Aufwurf von Erde, ein aufgeschütteter Erdwall' an, für letzteres "Umfassungswand, Wall'. Beide Wörter kommen nebeneinander vor, z. B.: Mhbh. III, 279, 12 prākāra 2 vaprasambādhām [purīm]; Rājat. VI, 307. Shamasastry übersetzt (Sor. p. 5) vapra mit ,rampart' (Wall) und prākāra mit ,parapet' (Brustwehr), während Sorabji ,the embankment' (Eindämmung, innerhalb des dritten Grabens) für ersteres und "wall" für letzteres gibt. Kautilyas vaprasyopari prākāram (52, 1) stimmt gut zu Hemac. Abhidh. 980: prākāro varaņah sāle cayo vapro'sya pīthabhūḥ || prākāra ist somit ein auf dem vapra aufgesetzter , Wall', hinter dem eine Verteidigung möglich ist, während der Unterbau, vapra, diese insofern erleichtert, als er dem Feinde ein Herankommen an den präkara erschwert. , Vier danda vom Graben entfernt lasse er aus dem Gegrabenen4 einen Wall errichten, sechs danda hoch, [fest] abgegrenzt,5 dessen Breite das Doppelte [der sechs danda] ist. Oben mit einem Aufwurf, mit platter Fläche der mit einer krugähnlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von den Schießscharten ist später zu handeln.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Komm. sagt paridhibhitti. S. auch den Komm. zu Rāmāy. V, 2, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Hopkins, The ruling caste, p. 175, n. \*; Rājat. I, 105 mit Steins Bemerkung zu seiner Übersetzung.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> D. h. wohl aus dem ausgegrabenen Erdreich, da die Bestimmung des Materials fehlt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> avaruddham vielleicht so viel wie ,fest gefügt', damit der Wall nicht auseinandergeht.

<sup>6</sup> Wörtlich: ,eine Plattform als Rücken, als Oberfläche habend'.

Wölbung, durch Elefanten und Rinder [fest]gestampft, mit Dornengebüsch, giftigen Ranken und Ausläufern versehen. Oder er fülle ein Loch des Baues mit besonders feinem Staub aus, 1 lautet die Vorschrift für den vapra (51, 16,20). Einen Wall hat das Schatzhaus (58, 5), das Lager (361, 13); 402, 14 hat auch Kautilya vapraprākārau, ebenso 146, 16, wo deren Bewachung, offenbar in Friedenszeiten, dem nāgaraka, 2 dem Stadthauptmann, obliegt.

Auf dem Wall lasse er einen präkara machen, dessen Höhe das Doppelte der Breite 3 beträgt, aus Steinen, von zwölf hasta aufwürts, ungerade oder gerade, bis zu vierundzwanzig hasta' (52, 1f.). Beiderseits des prākāra wird ein Tor gemacht (53, 3f) und ebenso hoch wie der prākāra wird ein gopura eingebaut (53, 18), In der Mitte des prākāra wird ein Teich mit Lotus angelegt (54, 1); auch der Frauenpalast ist mit einem prākāra versehen (40, 2). Schon diese Stellen lassen vermuten, daß unter präkāra eine Mauer zu verstehen ist, die auf dem Erdwall aufgesetzt ist; denn nur bei einer Mauer hat es einen Sinn, Tore anzulegen, mit einer Mauer umgibt man den Frauenpalast; einige Stellen sollen diese Übersetzung zu rechtfertigen suchen. 225, 5 wird ein prākāracchidra erwähnt, was ein Loch in der Mauer, nicht in einem Wall, bedeutet, durch das der Dieb eines Deposits aus der Festung entweicht; durch einen prakārabheda, eine Bresche in der Mauer, verläßt man die Festung (391, 10); endlich werden 401, 1 prākāradvārāţţālaka ausgeliefert, was nur Mauer-Tore und -Türme sein können; während ein gewöhnliches dhanus (Bogen) nur 96 angula (Fingerbreiten) hat (106, 20; 1 dhanus = 4 aratni = 96 angula, s. 106, 11, 13), machen erst 108 angula das Mauer-dhanus aus (107, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Zweck ist offenbar, daß der dort ansteigende Feind einsinkt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Kathās. (ed. H. Brockhaus, Leipzig 1839) I, 18, 26 a

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sorabji vermißt (p. 5) mit Unrecht in Shamas.'s Übersetzung das Wort für "Breite", Shamas sagt, wie Sor. selbst sieht, "intermediate space", wohl der Deutlichkeit wegen. Sor. hat recht, daß viskambha auch "support, base" bedeutet, aber hier nicht: 1. würde die Angabe der Breite fehlen; 2. sind 12—24 hasta nicht das Doppelte von 6 danda; 3. würde Kautilya statt viskhambhadvi" sagen: taddvi", umsomehr als vapra in der Nähe steht; 4. ist es kaum angängig, viskambha 52, 1 in anderer Bedeutung zu nehmen als 51, 1647; 52, 6, 11; 136, 1.

Diese angeführten Stellen ergeben die Berechtigung, den präkära als Mauer zu fassen; 1 ob aber die Mauer bei Arrian mit ihm zu identifizieren ist, bleibt zweifelhaft, 2 hingegen sind Türme und Tore in beiden Quellen belegbar. Die Zahl der Türme, die nach Arrian 570 betragen hat, ist nach Kautilya nicht bestimmbar. Ob die Forderung des Zwischenraumes von 30 danda auf den zwischen je zwei Türmen geht (52, 7) ist unsicher; ist dies aber so aufzufassen, so wäre die Zahl der Türme im Verhältnis zum Umfang der Stadt, 190 Stadien, nicht so absurd, wie es erscheinen mag, 3 vorausgesetzt, die Größenangabe ist richtig. Ebensowenig läßt sich die Angabe der 64 Tore kontrollieren; sie ist aber in Anbetracht des eben erwähnten Umstandes auch nicht a priori abzuweisen; auch sprechen die verschiedenen Arten von Toren nach Kautilya dafür.

Ergebnis  $(a\,\beta)$ : Der Mauer bei Arrian, falls dieser nicht die hölzerne Umhegung damit meint, entspricht der präkära bei Kautilya, da dies eine auf dem Erdwall aus Stein erbaute, mit Türmen und Toren versehene Mauer ist; bezüglich der Türme und Tore läßt sieh jedoch aus Kautilya nichts sagen.

γ) Nach Strabo befinden sich in der hölzernen Umhegung Schießscharten. "In der Mitte zwischen Turm und Torbau<sup>4</sup> lasse er als Standort für [je] drei Bogenschützen einen [sogenannten] indrakoša errichten, der aus einem Brett mit einer Überdeckung und einem Loch besteht' (52, 9 f.). Es scheint hier

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Verständlich ist es, wenn ein devapatha (52, 11), ein t. t. für einen Weg, längs der Mauer führt. — Vor allem spricht auch die S. 33 übersetzte Stelle (52, 3/5) für eine Mauer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Da nach Arrian an Flüssen gelegene Städte aus Holz erbaut sind, so dürfte man auch für die "Mauer" Holz als Material annehmen müssen; schließlich kann er mit τεῖχος kurz die Umhegung gemeint haben, da er sie nicht so genau wie Strabo, sondern nur wegen der Türme und Tore erwähnt; Herodot setzt immer ξόλνον hinzu (VII, 142; VIII, 51; IX, 65).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 190 Stadien = 33,744 km; 569 Zwischenräume zu 30 danda (1 danda = 1,80 m) = 30,726 km.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Über pratoli (<sup>9</sup> toli, beide Formen auch bei Kautilya, s. Jolly ZDMG 71 [1917], S. 228), das auch in den Inschriften vorkommt (CII III, p. 44, s, vgl. p. 43 u. n. 1, auch in Ep. Ind. I, p. 333 u. 337, vgl. p. 332), hat J. Ph. Vogel gehandelt: Album Kern, Leiden 1913, S. 235/237 und ausführlich JRAS 1906, p. 539/51. Vgl. Barnett, Antiquities of India p. 99, der ,cloister' sagt, und Law p. 74.

eine besser ausgestattete Ausschußöffnung vorzuliegen, als gewöhnliche Löcher es sind.

Ergebnis (a  $\gamma$ ): Die als Schießscharten benutzten Löcher einer nicht nachweisbaren hölzernen Umhegung finden eine entsprechende Vorrichtung bei Kautilya, die dem Schützen auch eine Verdeckung bietet, im indrakoša.

- b) Nach Fg. 25, 2 liegt vor der Umhegung ein Graben, der außer der Verteidigung auch den Zweck hat, die Abflüsse aus der Stadt aufzunehmen (3); Fg. 26, 4 gibt die Maße des Grabens (s).
- 5) 'Deren [der Stadt-Feste] Gräben, drei [an der Zahl], einen danda [voneinander] entfernt,¹ lasse er anlegen, 14, 12 und 10 danda breit, drei Viertel, die Hälfte oder ein Drittel² der Breite tief, am Boden mit viereckigen Steinen belegt oder mit Seitenwänden, die aus Steinen und Ziegeln gebaut sind, mit Wasser in der Nähe oder gefüllt mit von außen kommendem Wasser³ und versehen mit Abzugskanälen, die padmagräha⁴ haben' (51, 10/15). 'Bei Hemmung [des Ablaufens] von Schmutzwasser [beträgt die Strafe] ein Viertel'⁵ (145, 13); 167, 6 werden Abzugsgräben, offenbar in Privathäusern, erwähnt (vgl. Jolly, ZDMG 71, S. 234).

Ergebnis (b 8): Nach Kausilya ist anzunehmen, daß das Schmutzwasser aus den Häusern durch Abzugsgräben in die außerhalb der Stadt gelegenen Gräben geleitet wurde.

Bezüglich des padmagräha ließe sich auf Plinius NH VI, 75 <sup>6</sup> verweisen, der berichtet: Sarabastrae Thorace urbe pulchra, fossis palustribus munita, per quas crocodili humani corporis avidissimi aditum nisi ponte non dant: ,die Sarabastrer in der

- <sup>1</sup> Zu lesen dandan vi<sup>0</sup>, so auch C (Sor. p. 5).
- <sup>2</sup> Zu lesen tribhägan; mūlā scheint durch mūle veraulaßt, daher wohl zu streichen; weniger wahrscheinlich ist es zu übersetzen: ,die unteren Teile am Boden.
- 3 Wohl im Sinne von āhāryodaka 6 wie 47, 12.
- <sup>4</sup> padma ist nach P.W.s.v.16) auch eine Schlangenart, gräha wäre dann "Krokodil"; ob aber nicht ein t. t. vorliegt? Andererseits passen Wasserrosen als im Sumpfe wachsend (vgl. pankaja "im Sumpfe wachsend", "die Wasserrose") gut zu der Pliniusstelle (s. u.).
- <sup>5</sup> C: pādaḥ (Sor. p. 73).
- <sup>6</sup> Schwanbeck zählt Plinius NH VI, 63-80 (nach Schwanbeck VI, 21,8-28, 11) als Fg. incertum des Megasthenes. Zu dem Volk und der Stadt s. die v. l. bei Jan-Mayhoff zu Zeile 20.

schönen Stadt Thorax, die durch sumpfige Gräben befestigt ist, über welche Krokodile, sehr gierig nach Menschen, den Zugang nicht zulassen, außer auf der Brücke'. Krokodile befinden sich in den Festungsgräben von Lankä: Rämäy. VI, 3, 15.

- ε) Nach Kauţilya wird eine Festung mit drei Gräben umgeben, während beide Versionen des Megasthenes über den Graben von Pali(m)bothra nur von einem berichten. Es ist jedoch nicht anzunehmen, daß Megasthenes, wenn der Zwischenraum zwischen zwei Gräben auch nur einen daṇḍa groß war, nicht bemerkt hätte, daß der Graben nicht einheitlich war, sondern daß ein Grabensystem vorlag; andererseits ist bei der Forderung der indischen Quelle nach drei Gräben von verschiedener Breite kein Zweifel möglich. Durch die Angabe der Dimensionen bei Arrian ist die Möglichkeit geboten, die Breitenausdehnung nach Megasthenes auf die drei Gräben zu beziehen oder: zu prüfen, ob Megasthenes das Grabensystem als einen Graben angesehen hat (ε 1); bei der Tiefenangabe ist ein Vergleich wichtig, weil er sich hier möglicherweise auf denselben Graben oder auf dieselben Gräben bezieht (ε 2).
- ε 1) Der Graben besitzt eine Breite von sechs Plethren; nimmt man mit H. Nissen 1 (S. 836 f.) das Plethron zu 29,6 m, so ergeben sich 177,6 m, also ein Stadion. 2 Den danda zu 1,80 m gerechnet, haben die drei Gräben die Breiten von 25,20 m; 21,60 m und 18,00 m. Rechnet man die Summe, so kommen 64,80 m auch nicht annähernd der von Arrian überlieferten Zahl gleich. Man muß auch sagen, daß die Wahrscheinlichkeit, einen Graben von 177,60 m Breite anzunehmen, von vornherein sehr gering ist; sind doch die Maße nach Kautilya beträchtliche.

Ergebnis (b ɛ 1): Weder kommt die von Arrian überlieferte Maßzahl für die Breite des Grabens einer der drei Gräben nach Kautilya gleich, noch — auch nur annähernd — der Summe dieser. Auch die Wahrscheinlichkeit spricht gegen die Richtigkeit der Angabe des Megasthenes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Griechische und römische Metrologie in I. v. Müllers Handbuch der klassischen Altertums-Wissenschaft I, 2. Aufl., München 1892.

F. Hultsch (Griechische und römische Metrologie, Berlin 1882, S. 73) gibt als 'ungefähren Betrag' 31 Meter, Tabelle III (S. 698) 30,83 m, was mit 184,98 m kein zu großer Unterschied ist.

ε 2) Die Tiefe des Grabens beträgt nach Megasthenes 30 Pechys, das sind zu 0,444 m¹ = 13,32 m oder zu 0,462 m² = 13,873 m. Kautilya gibt drei Tiefenverhältnisse an, wobei aber das vā gegen eine Auffassung spricht, als wären sie korrespondierend zu den Breitenverhältnissen gemeint. Die Tiefen wären:

von 25,20 m: 
$$^3/_4$$
 18,90 m;  $^1/_2$  12,60 m;  $^1/_3$  8,40 m , 21,60 ,  $^3/_4$  16,20 ,  $^1/_2$  10,80 ,  $^1/_3$  7,20 , 18,00 ,  $^3/_4$  13,50 ,  $^1/_2$  9,00 ,  $^1/_3$  6,00 ,

Es würde also die Tiefe <sup>3</sup>/<sub>4</sub> von 18 m Breite den 30 Pechys entsprechen; darauf ist jedoch deshalb kein Gewicht zu legen, weil man annehmen müßte, daß Megasthenes nur diesen Graben gesehen hat, was aber wegen der Breitendivergenz nicht angeht. Vielmehr wird man, um zu einem Resultat zu gelangen, nach dem Verhältnis der Tiefe zur Breite bei Megasthenes fragen müssen, da ja das bei Kautilya gegeben ist. Das ist 177,60:13,32 = 13·33..:1 oder, da 177,6 m = 400 Pechys sind, 400:30, somit ein Verhältnis, das keinem der bei Kautilya geforderten entspricht.

Ergebnis (b  $\epsilon$  2): Die Tiefendimensionen bei Kautilya entsprechen der bei Megasthenes angegebenen Tiefe nicht, weil die letztere sich nur auf einen Graben bezieht und weil das Verhältnis derselben zur Breite mit der von Kautilya postulierten unvereinbar ist.

Zusammengefaßt resultiert bezüglich der Befestigung folgendes Ergebnis: In Lage und Form stimmen Megasthenes und Kautilya überein, die Größe ist nicht vergleichbar, der Wall ist bei Kautilya aus Erde, nicht aus Holz, entspricht auch nicht der Mauer bei Arrian; eher käme die Umfassungsmauer präkära in Betracht; über Türme und Tore läßt sich nichts sagen; die Schießscharten sind in offenbar ausgebildeterer Form belegbar; bezüglich der Gräben stimmt die Angabe von Leitungen des Schmutzwassers; dagegen fordert Kautilya drei Gräben, Megasthenes berichtet von einem; in Breite- und Tiefeangaben gehen beide Quellen weit auseinander, wobei gegen Megasthenes die Wahrscheinlichkeit spricht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. Nissen, a. a. O. S. 836 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> F. Hultsch a. a. O. S. 698, Tabelle III B.

Einige Worte über die Ausgrabungen und Zeugnisse für eine Mauer seien angefügt. In dem erwähnten Berichte von McCrindle (Waddell, Rep. p. 21) wird bereits von einem ,long brick wall running from north-west to south-east' gesprochen. Über aufgefundene Reste eines Steinwalles unterrichtet Plan II bei Waddell (Rep.); leider war es dem Forscher nicht vergönnt. weitere Spuren zu finden (Rep. p. 23). Von vier hohen Steinund Erdwällen an den Enden der Stadt berichtet Arch. Survey VIII, p. 33, die derzeit als athanas für Lokalheilige benützt werden; bezüglich der Befestigung wird auf Rennels Indian Atlas, plate XV verwiesen. Die Wälle waren von Erde, nach Rennel 32 Fuß (= 9,754 m) hoch, während Kautilya einen Erdwall von 6 danda (= 10,80 m) und die Mauer von beliebiger Höhe (je nach der Breite) errichten läßt. Der Graben existierte noch, war aber schon damals durch die Eisenbahnbauten verschüttet. Daß der Wall nach Rennel mit Kautilyas Maß so ziemlich stimmt, ist interessant, weil er ,the parapet', also den prakāra, nicht maß, "sondern die Brustwehr war ganz verschwunden, außer wo die angrenzenden Häuser ihre Erhaltung nötig gemacht hatten.

Steinwälle der Bergfestung Giribajja setzt Rhys Davids (Buddhist India p. 66, vgl. p. 37) ins 6. Jahrh. v. Chr. Eine Vorstellung von einer indischen Festung gibt Fig. 3 daselbst (Sänchī-Stūpa); eine Belagerung einer Stadt zeigt ein Relief am südlichen Tore von Sanchī. Interessant dazu zu vergleichen sind vorderasiatische Festungsbilder. Über Festungseinrich-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. Fergusson, Tree and Serpent Worship, London 1868, Plate 38, Fig. 1; kleinere Reproduktionen bietet F. C. Maisey, Sanchi and its remains, London 1892, Plate XX und E. Hardy, König Asoka (Weltgeschichte in Karakterbildern, I. Abteilung: Altertum), Mainz 1902, S. 22, Abb. 21. — Die Öffnungen in der Mauer (aus dem Gefüge zu erkennen) entsprechen der Beschreibung eines indrakoša bei Kautilya. Für Stadtfestungen, bezw. Stadtmauern wird man auch die Abbildungen 33, 34 (1 u. 2) und 35 (1) bei Fergusson zu halten haben, nicht für Paläste; dafür spricht nebst anderen Indizien (Auszug aus der Stadt) die Ähnlichkeit mit 38 (1); überall sind Mauern, und zwar aus Stein (Läufer und Binder) zu erkennen, hingegen scheinen die an die Mauer gerückten Paläste aus Holz zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Benzinger, Hebräische Archäologie (Grundriß der theologischen Wissenschaften II, 1), Tübingen 1907, S. 302 ff.; P. Volz, Die biblischen Altertümer, Calw und Stuttgart 1914, S. 514 ff.; A. Billerbeck, Festungsbau

tungen berichtet kurz mit Zitaten Hopkins (The ruling caste p. 174f.) nach den Epen. Eine Mauer von 35 Stadien umgab die Stadt der Mazager, die auch Stockwerke enthielt (Curtius VIII, 10, 25/27); <sup>1</sup> die Berichte der chinesischen Pilger Fa-Hien und Hiuen-Tsiang, wenig bietend, sind bei Waddell, Rep. Appendix V (p. 69/74) abgedruckt.

### 7. Unbewachte Häuser und Baumaterial.

a) Fg. 27,  $_{6}$ : ,... und die Dinge im Hause sind meistenteils ohne Wächter.'

Mookerji hat (p. XL) zwischen dieser Stelle des Megasthenes und Kautilya 167, 15 f. einen. möglichen Zusammenhang gesehen. Mit Ausnahme der Kornkammerhöfe wird die gemeinsame Benützung der agni- und kuttana-Hallen und aller offen stehenden [Hallen] gefordert. Es handelt sich hier jedenfalls um die allgemeine Zugänglichkeit und Benützung öffentlicher Einrichtungen. Daß die Kornkammerhöfe nicht dazu gehören, leuchtet wegen der Feuers- und Diebstahlsgefahr bei allgemeiner Benützung' ein. Die agnišālās 2 sind jene Orte, wo das heilige Feuer aufbewahrt wurde; die kuttana-Hallen sind offenbar Schuppen, wo allerhand Gerätschaften für den öffentlichen Gebrauch, wie Mörser<sup>3</sup> usw., vor allem wohl Ackerbaugeräte aufbewahrt wurden. Was die anderen "Hallen' betrifft, so handelt es sich um öffentliche, während 167, 13 f. von der gemeinsamen Benützung gewisser Einrichtungen in privaten Häusern die Rede ist.

Nach Megasthenes wären aber die Dinge in den Häusern der Inder ohne Wächter: mit dieser Stelle bei Kautilya kann die Nachricht des Megasthenes nicht zusammengestellt werden.

im Orient, Der alte Orient I, 4; vgl. auch C. Merckel, Die Ingenieurtechnik im Altertum S. 420 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu dieser Festung s. Smith, p. 54. n. 1. — Vgl. die bei McCrindle, Ancient India p. 33, n. 2 angeführte Pāṇinistelle (IV. 2, 85).

Ein altes Wort, für das agnigrha, agnyagara öfters steht; bei Bhāsa, Pratijn. p. 54, 15 hat das agnigrha vier Tore; ritueller t. t. ist agnisthandila, über dessen Errichtung s. A. Hillebrandt, Ritual-Litteratur (Grundriß III, 2) S. 69.

So Jolly IF 31 (1913), S. 207, Nr. 63; diese Erklärung hält H. Prof. M. Winternitz für wahrscheinlich (mündl. Mitteilung).

Zunächst haben sich wegen Feuersgefahr die Hausherren an den Toren ihrer Häuser aufzuhalten (145, 9); ferner wird man in Analogie zur Verantwortlichkeit der Beamten in ihrem Amtsbezirk (232, 8/12) auch die Hauseigentümer für die im Hause gestohlenen Dinge haftbar machen können. Endlich spricht ein allgemeines Moment gegen die Glaubwürdigkeit des Megasthenes: nach Fg. 27, 2 hielten sich im Lager des Sandrokottos 400,000 Leute auf und doch wurde während eines Tages nie mehr als im Werte von 200 Drachmen gestohlen; die Inder haben keine geschriebenen Gesetze, da sie die Schrift überhaupt nicht kennen (s. S. 69 ff.), und doch sind sie äußerst gerecht; sie trinken keinen Wein, sie kennen keine Hypothekarklagen, keine Klagen bezüglich der Pfänder, ja die Inder verstehen nicht einmal das Leihen,1 Solche Nachrichten sind kaum anders zu nehmen denn als tendenziöse Entstellungen im moralischen Sinne, um Einrichtungen eines Staates und Sitten eines Volkes zu zeigen, wie sie sein sollten; es ist eine pia fraus oder, wie man sagen kann, ein idealisierender Zug der Darstellung des Megasthenes, der vielleicht durch literarische Beeinflussung (etwa durch Platos Gesetze') entstanden ist.

Ergebnis (a): Die Bemerkung des Megasthenes, daß die Dinge im Hause meistenteils ohne Wächter seien, ist wohl nur als tendenziös anzusehen, indem der Autor dadurch die Ehrlichkeit der Inder beweisen will; es ist ein idealisierender Zug seiner Parstellung. Eine Parallele zu Kautilya (167, 15 f.) ist diese Nachricht nicht.

b) Bezüglich des Baumaterials hat Megasthenes in Indien einen Unterschied bemerkt, indem an Flüssen oder am Meere gelegene Städte, um gegen das Wasser widerstandsfähiger zu sein, aus Holz gebaut würden, jene in hochgelegenen und trockenen Gegenden aus Ziegelsteinen und Lehm (Fg. 26, 2). Nach diesem Passus müßte Pāṭaliputra als an zwei Flüssen (Ganges und Son) gelegene Stadt aus Holz gebaut sein.

Aus dem Arthašāstra läßt sich das Verhältnis der Holzbauten zu denen aus Stein nicht erkennen. Soviel wird man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf diese Punkte ist noch zurückzukommen. Zur Ehrlichkeit der Inder s. J. J. Meyer in der Einleitung (S. 14 ff.) zu seiner Übersetzung von Dandins Dacakumäracaritam . . . Leipzig o. J. [1903].

immerhin sagen können: das Arthašāstra kennt Stein und Holz als Baumaterial, doch scheint letzteres — wenigstens bei nicht staatlichen (königlichen) Gebäuden — häufiger angewendet worden zu sein, wofür man die minutiösen Vorschriften gegen Feuersgefahr anführen darf.

- a) Steinbauten. Unter die aus Stein aufgeführten Bauten kann man auch die unterirdisch angelegten Räume rechnen, da Holzverkleidungen kaum den Druck der drüber- und anliegenden Schichten ausgehalten hätten. Ein solches bhumigrha befindet sich in der Nähe des Frauenpalastes (40, 5), dessen Tür so gemacht ist, daß sich in der Nähe ein Heiligtum oder ein Götterbild aus Holz befindet; 1 ebenso hat die Waffenkammer ein unterirdisches Gemach (58, 10). Mit Steinplatten, bezw. Ziegeln werden Gräben ausgelegt (51, 13); auch die Mauer trug als Gesims 2 breite Steinplatten (52, 4f). Säulen aus gebrannten Ziegelsteinen hat das "Warenhaus" (58, 8); zweckentsprechend ist das Schatzhaus ganz aus Ziegeln erbaut (58, 5). Näher beschrieben wird ein unterirdisches Gemach unterhalb der Schatzkammer (58, 1/4), das in einer trockenen Grube liegt, die an den Seiten und am Boden mit breiten Steinen ausgekleidet ist; innen befinden sich Gerüste aus hartem Holz; der Boden ist festgestampft.3 Zur Aufnahme der Gegenstände gab es vielleicht Gestelle (sthānatala); bei der Tür sind hier, wie 40, 5, Götterbilder angebracht, zu ihr führt eine mit einer (offenbar zum Aufstellen und Einziehen bestimmten) Vorrichtung versehene Leiter.
- β) Holzbauten. Bei keinem der vielen staatlichen Gebäude (kupyagrha 58, 10; bandhanāgāra 58, 12; akṣašālā 85, 12; šulkašālā 109, 19; [ašva]šālā 132, 8; [hasti]šālā 136, 2 usw.) läßt sich das Baumaterial bestimmen. Mit dem gleichen Rechte kann man sie für Stein- wie für Holzbauten in Anspruch nehmen; 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Vallauri übersetzt (p. 58): "una camera sotterranea avente ingressi con disposizione di divine raffigurazioni e sacre pire nelle vicinanze."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Law bezieht (p. 74) die Verkleidung auf die ,roads for chariots'; dabei fällt sancara fort; und ob es sich wohl auf diesen Wagenstraßen mit den Gesimsen recht angenehm fuhr? S. dagegen oben S. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Stelle ist unten (VI, 7) übersetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ob man aus dem Schweigen, daß Stein nicht besonders als Baumaterial gefordert wird, etwas schließen darf? Oder hielt es der Autor (bei Ställen, Warenlagern, Gefangenenhäusern) für selbstverständlich, daß Stein verwendet wird?

nur so viel dürfte sicher sein, daß die innere Einrichtung größtenteils aus Holz war. So gibt es in dem unterirdischen Gemach unterhalb des Schatzhauses Gerüste aus hartem Holz (58, 2); ein Raum für ein Pferd ist aus glatten Brettern gefertigt (132, 9). Pfosten und Säulen sollen im Elefantenstall glatt sein (136, 4), ebenso die Bretter. Möglich, daß der pragrīva aus Holz war, der nach dem Kommentar zu 132, 7 (Sor. p. 64) eine Vorhalle (mukhašālā) ist. Hemacandra Abhidh. 1012 gibt für das Wort Hecke um das Haus eines Vornehmen': mattālambo 'pāšrayalı syātpragrīvo mattavāraņe | Die im P.W. angeführten Autoren erklären pragrīva noch mit "Fenster", "Vorhalle" und "Pferdestall'; da aber auch mattavāraņa ein "Pavillon' sein kann, ist die Bedeutung Vorhalle' sehr wahrscheinlich. Law übersetzt (p. 58) .corridor', schreibt aber grīvā; Kaut. 58, 5 kommt grīvā neben vapra vor, deutet also auf einen Vorbau hin, da eine Einhegung schon durch den vapra gegeben ist; auch daß 132, 7 pradyära darauf folgt, scheint für die Bedeutung ,Vorhalle' zu sprechen.

Während eine gewisse Wahrscheinlichkeit dafür spricht, daß Holzbauten vorkamen, insbesonders, daß Teile der Bauten aus Holz gefertigt waren, fehlt jeder Anhaltspunkt für eine Erkenntnis, ob Wände aus Stein oder Holz bestanden. Unter bhitti kann man gleichberechtigt eine Mauer- oder Holzwand, aber auch eine Matte (aus Rohr) verstehen, welch letztere noch heute in Indien in Verwendung stehen; so werden oft "Geheimwände" (gūdhabhitti) erwähnt (40, 4, 6; 180, 10; 397, 15 u. a.), was für Rohrwände zu sprechen scheint. Ebensowenig ist ein Umstand für kudya entscheidend: 58, 10; 167, 7; 196, 16; 4 212, 19; 214, 12; Mhbh. III, 200, 109 nennt auch eine Holzwand (kästhakudya) und so bleibt die Materialfrage auch bei kaksyā (40, 2; 120, 3; 237, 7 u. a.), ob die Höfe mit Stein- oder Holzmauern abgeschlossen waren, unentschieden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu ālāna (136, 4) vgl. außer Sor. p. 67 zu 136, 2 auch H. Lüders, KZ 38 (NF 18, 1905), S. 431 f., nach dem das Wort verhältnismäßig spät erscheint (häufig tritt es bei späteren Kunstdichtern erst auf).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Von Gerätschaften, wie Truhen (98, 16) ist hier natürlich abzusehen.

<sup>3</sup> Hierfür ließe sich etwa 389, 9 auführen, da eine solche Wand, wenn sie umstürzt, eher jemanden tötet, als eine Holzwand; auch steht silä daneben.

Vielleicht wird man das "zum Wanken bringen" auf eine Holzwand beziehen können, wofür auch die Parallelstelle Yājň. II, 223 (Jolly, ZDMG 67, S. 78) spräche.

Ergebnis (b): Während sich für Steinbauten doch einige Belege aus dem Arthasastra anführen lassen, endet die Frage nach Holzbauten unentschieden, da an keiner der in Betracht kommenden Stellen ausdrücklich von dem Holzmaterial des Baues die Rede ist. Wohl aber lassen sich innere Teile (der Ställe) als aus Holz bestehend erkennen.

Ergebnislos hätten sich auch die (nicht angeführten) Stellen über Gotteshäuser (devagrha) und kleine Tempel oder Grabmäler (caitya) zeigen müssen; ja, selbst wenn sie aus Holz gebaut wären, müßte man nur in voller Übereinstimmung mit A. Hillebrandt ¹ sagen: 'Hülzerne Tempel sieht man noch heut in Indien.' In diesen Zusammenhang gehörend, muß darauf verwiesen werden, daß 397, 14 stūpa erscheint, ein Umstand, dem man bei der allgemeinen Ansicht² bezüglich des Auftretens dieser Bauten eine gewisse Rolle wird zuschreiben müssen; jedenfalls wäre hier die Meinung einer kompetenten Persönlichkeit zu hören erwünscht.

Es erscheint ganz unverständlich, wie Waddell (Appendix II, Rep. p. 63 f.) sagen kann, Indien habe die Kunst, in Stein zu bauen, vom Westen gelernt und dieses Ereignis habe offenbar während Ašokas Regierung stattgefunden (p. 64). Wie immer man über den westlichen Einfluß (seitens Griechen, Perser, Assyrer, vgl. p. 40) auf dem Gebiete der bildenden Kunst und der Architektur denken mag: es ist nicht einzusehen, wie die Stein-Architektur unter Ašoka, wenn schon nicht in Qualität, so doch zumindest in Quantität, so hoch gestanden haben kann, ohne eine Entwicklung in der Technik gehabt zu haben. Gewiß muß bei dieser Frage Steinbau getrennt werden von Kunstwerk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über das Kauţilīyaśāstra S. 9 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abor Rhys Davids bemerkt (Buddhist India p. 80): ,We are accustomed to think of them [sc. Dāgabas or topes] as especially Buddhist monuments. They were, in fact, pre-Buddhistic; and indeed only a slight modification of a world-wide custom.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gewiß ist es gewagt, aber es ist von ernst zu nehmender Stelle gesagt worden: 'die außerordentliche Sorgfältigkeit und Genauigkeit, welche alle Maurya-Werke charakterisiert, und welche niemals — wir wagen es zu sagen — auch nicht von dem feinsten Kunstwerk auf athenischen Bauten übertroffen worden ist'; J. H. Marshall, Annual Report Arch. Survey 1906/7, p. 89, zitiert bei Smith p. 165, n. 1.

in Stein: daß aber der erstere vor Ašoka in Indien bestand, kann nicht bezweifelt werden.

Waddell selbst hat Monumente und Überreste von Steinbauten gefunden; derselbe Forscher, der den Steinbau erst unter Ašoka beginnen lassen will, spricht von dem in seiner verhältnismäßig einfachen, aber fein wirkenden Struktur aufgefundenen Kapitäl (Plate II Rep.) und sagt (p. 17): ,This huge capital by its beautiful workmanship, material . . . seemed manifestly of Asoka's period or very soon after'; allerdings sieht Waddell griechischen Einfluß darin, aber die Arbeiter müssen keine Griechen gewesen sein. Die zahlreichen Ruinen der großen stüpas, die umliegenden Gebäude (Kloster) legen Zeugnis ab, daß es in Ašokas Zeit ausgebreitete Steinbauten gab; sie zeigen aber — und das ist das Wichtige — daß eine Technik dagewesen sein muß, z. B. um solche Säulen, wie sie Ašoka errichtet hat, zu bearbeiten.

Wenn es also unwahrscheinlich ist, daß nicht schon vor Ašoka in Stein gebaut wurde, so wird das Steinmaterial in Privatbauten nicht verbreitet gewesen sein: einmal wegen des spärlichen Vorkommens von Stein, dann wegen der Armut der Bevölkerung.<sup>2</sup> So gibt auch das Arthašāstra eingehende Vorschriften gegen Feuersgefahr.<sup>3</sup> Aber, wenn es 145, 5 heißt: "Mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. die Abbildung bei Smith p. 168. — Derselbe Gelehrte leitet seine Abhandlung ,The monolithic Pillars or columns of Asoka' ZDMG 65 (1911), S. 221 ff. mit den Worten ein: ,The monolithic Pillars or columns of Asoka, inscribed and uninscribed, justly merit our attention and admiration as monuments of engineering ability, perfect examples of the highest skill of the stone-cutter, and vehicles of a brilliant display of fine art.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch dieses Moment darf nicht übersehen werden, dazu kommt die Wirtschaftsform; der Bauer konnte sich kaum ein Steinhaus bauen, der Hirt noch weniger. Man denke an heutige Verhältnisse in Ungarn (Stadt-Dörfer), in Krain; in China (vgl. E. von Hesse-Wartegg, China und Japan, Leipzig 1897, S. 181) und in Indien. S. auch S. Feist, Kultur, Ausbreitung und Herkunft der Indogermanen, Berlin 1913, S. 136; G. Buschan, Illustrierte Völkerkunde, Stuttgart [1910], S. 349.

Sie sind besprochen von Law p. 100/103. — Law sowie Smith (bei Law p. 100, n. 2) halten Holz für das gewöhnliche Baumaterial in der Mauryazeit; das ist richtig, dafür spricht auch Euphorion (um 278 v. Chr.) bei Stephanos Byz. (s. unten V. 8): .Morieis, ein indisches Volk, in hölzernen Häusern wohnend, eine Nachricht, die sich auf die von der

Gras und Matten Bedecktes lasse er entfernen, so kann man dies — wie Law (p. 102) auch tut — auf Häuserdächer beziehen; dann muß man ein anderes Material annehmen, kaum Holz, also — Ziegel.

## II. Teil.

### Königliche Betriebe.

### 1. Gestüte.

#### A. Der Elefant.

Für moderne Begriffe mag es befremdlich erscheinen, in einem "Lehrbuch der Politik" von Elefanten, über ihre Rationen an Speise und Trank, über ihren Schmuck, über ihre Abrichtung zu sprechen. Wenn man sich jedoch die Bedeutung dieses Tieres für Indien klarlegt, mit Rücksicht auf den Krieg, auf seine Leistungsfähigkeit als Reit- und Tragtier, seine Rolle für den König, für den Verkehr erwägt, endlich den Handel mit Elfenbein bedenkt, wird man Kautilyas zwei Abschnitte über den Elefanten für nicht so unmotiviert halten.

Zu vergleichen wird sein: a) die Herkunft des Elefanten; b) seine Größe; c) das Alter; d) die Jagd; e) die Ställe; f) das Personal; g) Fütterung; h) Abrichtung; i) Krankheit und Heilung nach den griechischen Berichten, die wohl zumeist von Megasthenes stammen, und nach Kautilya.

a) Fg. 1, 16: ,Dieser [Ganges-Strom] erstreckt sich 30 Stadien in der Breite von Norden nach Süden, ergießt sich in den Ozean, gegen den Teil im Osten das Volk der Gandariden begrenzend, das die meisten und größten Elefanten hat. Deshalb bemächtigte sich auch niemals ein fremder König der Herrschaft über dieses Land, da alle, die fremden Volksstammes, die Menge und Kraft der Tiere fürchteten.

Maurya-Dynastie beherrschten Prācya beziehen und offenbar auf Megasthenes zurückgehen wird. Trotzdem sind abschließende Urteile bis jetzt verfrüht, da neuerliche Ausgrabungen auf Grund von privaten Mitteln auf Pāṭaliputras Stätte wieder eine Säulenhalle zutage gefördert haben, s. den Bericht ZDMG 68 (1914), S. 466 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 135/7 u. 137/9. — Als Literatur: Law p. 53/67. — W. v. Schlegel schrieb eine schwungvolle Abhandlung ,Zur Geschichte des Elephanten in der (von ihm herausgegebenen) ,Indischen Bibliothek I (1820), S. 129 ff, vgl. Lassen, Ind. Alt. I, S. 354 ff. — Auch in der Religion, bezw. Legende (z. B. in der Buddha-Legende) wie in der Kunst (neben Elüra [Ellora] Elephantine!) spielt der Elefant eine Rolle.

Fg. incertum<sup>1</sup> 52, 4: ,... Am größten wohl von den dortigen [indischen] Elefanten sind die sogenannten Pra(i)sischen,<sup>2</sup> als zweite von ihnen könnte man die in Taxila ansetzen.

Wenn Diodor (II, 37) von den Elefanten der Gandariden 3 spricht, so meint er dasselbe Volk wie Aelian (NA XIII, 8), nämlich die Prasier, da bei Diodor nur eine griechische, im Indischen nicht belegbare Bezeichnung für die 'Gangesbewohner' vorliegt.

Kauţilya bemerkt (50, 14/17; Verse): "Die besten Elefanten sind die der Kalinga und Anga und die der Prācya (aus dem Osten) und die von den Karūṣa stammen; als mittlere der Elefanten[-arten] sind die der Dašārṇa und aus dem Westen erachtet. Die aus Surāṣṭra und Pañcajaṇa sind unter ihnen als geringere bekannt; durch Arbeit aber wird die Tapferkeit, Schnelligkeit und Kraft aller [Arten] vermehrt.'

Ergebnis (a): Bezüglich der Herkunft des Elefanten und der davon abhängig gemachten Qualität stimmen Megasthenes und Kautilya insofern überein, als die Prasier die besten Tiere haben, die im Westen (Taxila ist bei Kautilya zwar nicht genannt, fällt aber unter die aparänta) eine mittlere Gattung darstellen.<sup>4</sup>

b) Fg. inc. 52, 4: "Die indischen Elefanten waren in der Höhe neun Pechys, fünf in der Breite."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Megasthenem hoc fragmentum refertur quum propter res h.l. narratas, tum ideo, quia Megasthenis haud dubie est narratio et quae praecessit (fragm. XXXVIII) et quae sequitur (fragm. XXXV), Schwanbeck p. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schwanbeck: Πραίσιοι; R. Hercher (Bibl. Teubn.): Πράσιοι.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Diodor unterscheidet allerdings (XVII, 93) zwischen Ταβραισίων καὶ Γανδαριδῶν ἔθνος; s. kurz Wecker Sp. 1285 unten; Lassen, Commentatio
geographica atque historica de pentapotamia Indica, Bonnae 1827, p. 16;
W. Reese, Die griechischen Nachrichten über Indien, Leipzig 1914,
S. 53 f., wobei aber zwischen Gandaritis (Straho XV, p. 697) und Gandaris (Straho XV, p. 699) unterschieden werden muß; s. Groskurd III,
a. a. O. S. 129, Anm. 2 u. ausführlich Kiessling R-E VII, Sp. 694 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Über die Ländernamen kann hier nicht gesprochen werden; bezüglich Pancajana sei auf H. Zimmer, Altind. Leben S. 122 und Macdonell-Keith, Vedic Index I, p. 466/468 verwiesen, sonst vgl. Law p. 57 f. — Bezüglich der Elefanten der Kalinga heißt es Fg. inc. 59, 33, daß deren König die Tiere von Taprobane (Ceylon) erhalte, das besseie und größere habe. Das Gegenteil, daß der König von Ceylon die Elefanten und Pferde erst kaufen müsse, berichtet Kosmas Indikopleustes (Migne. Patrol. gr. t. 88, Sp. 449) XI, 339 C; s. McCrindle, Ancient India p. 164.

Bei Kautilya heißt es (136, 14): "Sieben aratni [betrage] die Hühe, neun die Länge, zehn der Umfang." Da nur die Maßzahl der Hühe vergleichbar ist, läßt sich über die anderen Dimensionen nichts sagen. 9 Pechys = 3,996 m; 7 aratni = 3,15 m (nach 106, 20 sind 4 aratni = 1 danda). Die Breite wäre 2,22 m, die Länge 4,05 m und der Umfang 4,50 m.

Ergebnis (b): Da nur die Maßzahl der Höhe beiden Berichten gemeinsam ist, läßt sich diesbezüglich eine annähernde Übereinstimmung konstatieren. Die Differenz von 0,846 m spielt bei einer solchen, schwer zu verallgemeinernden Angabe keine Rolle.<sup>1</sup>

c) Fg. 1, 56: ,Die meisten [Elefanten] leben wie der langlebigste Mensch, sie erreichen meistens ein Alter von 200 Jahren.

Fg. 36, 14: ,Die meisten leben so lange wie die langlebigsten Menschen, einige leben auch bis 200 Jahre, aber vielen Krankheiten, die unheilbar sind, 2 ausgesetzt.

Fg. 37, 14: Diejenigen Elefanten, welche die meisten Jahre leben, leben bis 200; viele verenden vorher durch Krankheit.

"Der Größe nach ist ein vierzigjähriger der größte. Ein dreißigjähriger ein mittlerer. Ein fünfundzwanzigjähriger der kleinste' 3 (136, 15/17). Daraus läßt sich als Blütezeit eines Elefanten ein Alter von 40 Jahren annehmen, was, verdoppelt, noch nicht zu den griechischen Berichten stimmt. Die Altersbestimmungen sind keine allgemeinen. So übertrieben die Berichte sind, wenn Aelian die Elefanten zweihundert und dreihundert Jahre alt werden läßt, so gehen sie andererseits bis auf 130 Jahre herab, da die langlebenden Menschen dieses Alter erreichen sollen.

- <sup>1</sup> So sagt Diodor II, 42, 1: ,Das Land der Inder besitzt die meisten und größten Elefanten, die an Kraft und Größe sehr verschieden sind.
- <sup>2</sup> Wörtlicher: ,Sie sind vielen Krankheiten ausgesetzt und schwer heilbar.
- <sup>3</sup> C nimmt Zeile 14 mit 15 zusammen, ebenso Shamas. (Sor. p. 67); vgl. Law p. 60.
- <sup>4</sup> Nach Aristoteles de anim. hist. (rec. L. Dittmeyer, Bibl. Teubn. MCMVII) VIII, 596a; Aelian NA XVII, 7.
- 5 Onesikritos Fg. 20; in Fg. 21 (= Strabo XV, p. 705) sagt derselbe Alexanderhistoriker, daß die Elefanten auch 500 Jahre alt würden, allerdings "selten". Über die μαχρόβιοι schrieb Lukian eine Abhandlung (Abfassungszeit 212/227), in der er (Μαχρ. 4) die Brahmanen als solche bezeichnet. Vgl. Ktesias Ind. 23 (in C. Müllers Herodotausgabe, Paris [Didot] 1844 und bei W. Reese, Die griechischen Nachrichten S. 12, XIV g); Plinius NH VII, 28/30.

Ergebnis (c): Bezüglich des Alters läßt sich nach Kautilya eine bestimmte Angabe nicht machen; so viel ist aber sicher, daß die griechischen Berichte, wenn sie nicht abnorme Fälle als Regel aufstellen, übertreiben.

Aelian sagt (NA IV, 31): ἀκμὴ δὲ ἐλέφαντι έξήκοντα ἔτη.... διατείνει δὲ τὸν βίον καὶ ἐς διπλῆν ἑκατοντάδα ,die Blütezeit eines Elefanten ist 60 Jahre.... Er dehnt aber das Leben auch bis zu einem doppelten Hundert aus'; der erste Satz geht annähernd mit Kauţilya zusammen. Ganz absurd sind die Worte des Apollonius von Tyana, der (II, 12) vom Elefanten des Poros, Ajax, spricht, daß dieser noch am Leben gewesen sei, wiewohl er schon vor 350 Jahren gekämpft habe.¹

d) Bezüglich der Jagd ergehen sich die griechischen Berichte in einer ebenso detaillierten Darstellung wie Kautilya in diesem Punkte Stillschweigen bewahrt. Erklären läßt sich dies vielleicht dadurch, daß dem 'indischen Bismarck' vom Standpunkt des Staatshaushaltes die Rationen für die Elefanten beachtenswert erschienen, nicht aber die Art und Weise, die Tiere zu fangen. Da hier also eine Vergleichsmöglichkeit nicht gegeben ist, so sei nur der Inhalt der Nachrichten des Megasthenes<sup>2</sup> wiedergegeben.

Ein kahler und heißer Platz, vier bis fünf Stadien (714,40 bis 880 m) lang, wird mit einem fünf Orgyien (8,88 m) breiten und vier Orgyien (7,104 m) tiefen Graben umgeben. Aus dem ausgeworfenen Schutt wird ein Wall hergestellt, in dessen Löchern und in den an ihm angebauten Zellen die Inder sich verstecken. In den Raum läßt man einige (3—4) weibliche Tiere eintreten und über eine maskierte Brücke kommen des Nachts die Opfer. Durch Hunger und Durst ermattet, sind sie den angreifenden Tieren gegenüber im Nachteil; nun kriechen beherzte Leute unter den Bauch der Elefantenkühe, treiben sie zum Einhauen auf die männlichen Tiere an, binden während des Kampfes die Füße letzterer zusammen, so daß diese zusammen-

Vgl. V. A. Smith, ZDMG 68 (1914), S. 337, Anm. 1 u. 2 über das Alter des Elefanten. — Über den Elefanten des Poros vgl. Aelian NA VII, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stellen sind: Fg. 36 (= Strabo XV, p. 704/705); Fg. 37 (= Arrian, Ind. XIII f.); Fg. 37 B (= Aelian NA XII, 44). Sonst s. Aelian NA IV, 24; VII. 6, der die Sache 'psychologisch' nimmt; Plinius NH VIII, 24, 27; Law p. 55 57. Vgl. Brehms Tierleben III (Leipzig-Berlin 1891), S. 26/28.

stürzen. Hierauf macht man ihnen Einschnitte in den Hals, in die man Holzringe und Seile legt, wodurch die Tiere infolge der bei einer Wendung entstehenden Schmerzen zur Ruhe kommen und willig den Leuten folgen.

Diesem (in verschiedener Form, aber ziemlich mit selbem Inhalt auftretenden) Berichte gegenüber spricht auch Kauţilya von der Verwendung von Elefantenkühen zur Auffindung verlaufener Tiere, auch kundschaftet man mit diesen (5 bis 7 weiblichen) Tieren die Aufenthaltsorte aus 1 (50, 5/11). Kautilya sagt ferner, welche Tiere zu fangen, bzw. nicht zu fangen sind und es ist kennzeichnend, daß diesbezüglich nicht der Zufall entscheidet, sondern ,sie sollen nach fachmännischem Urteil der Abrichter die Elefanten, deren Merkmale und Betragen lobenswert ist, fangen' (50, 10 f.). Zum ,heißen Platze' stimmt ferner Kaut. 136,10: ,In der heißen Jahreszeit ist die [geeignete] Zeit zum Fangen. 12 Ferner 136, 11/13: "Ein zwanzig Jahre alter ist zu fangen. Ein Kalb,3 ein brünstiger,4 ein zahnloser,5 ein kranker [Elefant] und eine trächtige, eine säugende Elefantenkuh 6 sind nicht zu fangen.' Zu dieser Auswahl stimmt Arrian, Ind. XIV: , Welche [Tiere] aber von ihnen jung oder wegen der schlechten [körperlichen] Beschaffenheit des Besitzes nicht würdig sind, diese entlassen sie in ihre gewohnten Aufenthaltsorte'; auch Strabo berichtet (XV, p. 704 Ende), ,sie wählen von den gefangenen [Tieren] die für den Gebrauch zu alten oder zu jungen aus, die übrigen führen sie in die Ställe'.

Ergebnis (d): Da im Gegensatze zu Megasthenes bei Kautilya über die Jagd nichts Näheres gesagt wird, läßt sich der Vergleich nur in zwei Details (heiße Jahreszeit, Auswahl

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Law p. 55 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Komm. sagt auch: ,Weil [in der Hitze] ihre Kraft abnimmt, ist das Fangen ein leichtes' (Sor. p. 67).

Statt vikko liest Shamas. (Text n. 2) bikko, der Komm. bhikko (Sor.p. 67).
Kaut. 137, 7 bikkah. "Ein Kalb ist zum Spiel [zu lesen bhikkah kri<sup>o</sup>] eben zu fangen, nicht wegen [der Verwendung zur] Arbeit' sagt der Komm. zu dieser Stelle und ähnlich Kaujilya 137, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wohl so viel wie matta, auf die Brunstzeit bezogen; Sor. (p. 67) und Law (p. 55) nehmen den Komm. zu dieser Stelle an: 'ein Elefant, der ähnliche Stoβzähne wie eine Elefantenkuh hat'.

<sup>5</sup> Komm.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sonst hastinī (135, 15; 136, 1).

der jungen Tiere) durchführen; ein Grund, die Angaben des Megasthenes zu verwerfen, liegt aber kaum vor.

e) Aus den zuletzt angeführten Worten Strabos geht die Existenz von Ställen hervor; sie waren königliche, sowie die Tiere, die für den König gefangen wurden:

. Fg. 34,  $_{\rm 12}\colon$  , Es gibt königliche Ställe sowohl für Pferde als für Elefanten.  $^{\rm 2}$ 

Bezüglich dieses Punktes liegen wiederum genauere Beschreibungen im Arthašāstra vor. 136, 1/3: "Er [der Elefanten-Aufseher] errichte einen Stall, in Höhe, Breite und Länge doppelt [so groß] wie die Höhe eines Elefanten, um den Platz für die Elefantenkuh vermehrt, mit einer Vorhalle, mit einer Vorrichtung zum Anbinden an kumārī-Pfosten, mit dem Eingang nach Osten oder mit dem Eingang nach Norden. Näheres über die Einrichtung sei nur skizziert: es gab eine Art Podium zum Liegen, eine Plattform zum Entfernen der Exkremente; auch werden nur bereits gezähmte, zum Reiten und Tragen bestimmte Elefanten innerhalb der Festung gehalten, die wilden außerhalb derselben (136, 4/7).

Ergebnis (e): Die durch Megasthenes überlieferten Ställe finden sich auch bei Kautilya, hier jedoch näher beschrieben, ohne daß dies bei Megasthenes der Fall ist, wodurch eine nähere Vergleichsmöglichkeit entfällt.

Es muß jedoch auf einen Unterschied hingewiesen werden, der nach Kautilya zwischen einem Pferdestall und einem Elefantenstall besteht. Ein Pferdestall ist eine Halle, die 'entsprechend der Zahl der Pferde' rerbaut wird, die doppelt so breit wie ein Pferd lang ist, vier Tore besitzt, in der Mitte einen Lagerplatz, mit einer Vorhalle, mit Sitzflächen vor den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Monopolfrage später (II, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So darf man θηρίος hier wegen des bei Strabo (XV, p. 708 f.) Vorhergehenden und Folgenden übersetzen.

<sup>3 18</sup> hasta nach dem Komm. (Sor. p. 67) = 8,10 m, was einerseits zu Kaut. 136, 14 stimmt, andererseits die Identität von aratni und hasta beweist (106, 13).

<sup>4</sup> Über pragrīva (s. oben S. 44).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Sor. p. 67 und Law p. 58. <sup>6</sup> S. im übrigen Law a. a. O.

<sup>7</sup> So erklärt der Komm. (Sor. p. 64) ašvavibhavena.

<sup>5</sup> p. w. vart + upā ,sich niederlassen (vgl. caus. 7); der Komm. gibt (Sor. p. 64) praluthanasthānam ,einen Platz zum Herum wälzen , ebenso Law p. 43.

Toren und mit gewissen Tieren versehen ist, welche für die Pferde vorteilhaft sind (132, 6/8). Dann folgt (132, 9f) die Beschreibung für den Platz eines einzelnen Pferdes. Während also der Pferdestall ein Raum für eine größere Anzahl von Pferden war, muß man (nach 136, 13) annehmen, daß der Elefantenstall nur für einen Elefanten, bzw. für ein Elefantenpaar Platz bot.1 Die beiden Arten von Ställen unterscheiden sich auch in der Lage; der Elefantenstall liegt im ost-südlichen Teile der Festung (55, 6), der Pferdestall im nord-östlichen (55, 16). Ob man sich bei dieser Einrichtung der Elefantenställe diese aus Stein gebaut vorstellen darf? Ob da jeder Elefant seinen Stall gehabt hat, wenn man "nur" 1000 für Candragupta annimmt (Plinius sagt NH VI, 68, er habe 9000)? Ob da wirklich der König diese Elefanten besessen hat und nicht etwa nur bei Kriegszügen von den Untertanen und Gefolgsleuten (Städten, Stämmen und Vasallen) beigestellt bekam?

f) Fg. 34,  $_{\rm 11}\colon$  , Die sechsten [fünf Beamten] sind die über Elefanten.'

Fg. 36,  $_{11}$ : ,Wenn sie einen von den Futterträgern und Lehrmeistern getötet haben . . .'

Weit zahlreicher ist das Personal bei Kautilya 138, 15f.: ,Die Schar der Gehilfen [des Elefanten-Aufsehers] sind: Arzt, Abrichter, Zureiter, Treiber, Elefantenwärter, Knecht[e],² Koch, Futterträger, Fußfeßler, Halle-(Stall-)Wächter, Schlafwächter usw.' Dazu kommen die Aufseher des Elefantenwaldes, die Wächter in diesem (50, 1f.); alle diese Angestellten beziehen verschiedenes Gehalt, sind also verschiedenen Ranges. (Vgl. Kaut. 245f.) Statt der Ärzte werden Fg. 38, 1 allgemein die Inder genannt: ,Die Wunden der erjagten Elefanten heilen die Inder auf folgende Weise.'

Ergebnis (f): Gegenüber den von Megasthenes berichteten Futterträgern und Lehrmeistern<sup>3</sup> gibt es bei Kautilya, abgesehen von den Waldangestellten (Aufsehern und Wächtern), elf genannte Beamten, von denen offenbar auch eine gewisse Fach-

Darum hat der Pferdestall vier Tore, während beim Elefantenstall von einem Eingang die Rede ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 135, <sub>17</sub> dürfte wohl auch aupasthāyika zu lesen sein; Sor. p. 66 gibt aupasthāyuka, der Komm. aupastāyika.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Von den fünf Beamten des Megasthenes kann hier nicht gehandelt werden, da sie in einen anderen Zusammenhang gehören (s. u. VII, 3).

bildung gefordert wurde (vgl. den Komm. Sor. p. 70: šastrasam-skārahitaḥ; Kauṭ. 50, 10: nibandhena und anikasthapramaṇaiḥ).

g) Fg. 37, 9: ,Die gefangenen [Elefanten] führen sie in die Dörfer und geben ihnen zuerst grüne Halme und Gras zu fressen.'

Fg. 36, 11: ,Dann erholen sie sich durch junge Halme und Gras.

Genaue Rationen<sup>2</sup>, die nach der Höhe des Tieres abgestuft sind, an Reis, Öl, zerlassener Butter, Salz, Fleisch,<sup>3</sup> Fruchtsaft, saurer Milch, Zucker, Alkohol, süßer Milch, Wasser, Salböl, Gras, jungen Trieben und trockenem Gras gibt Kautilya 136, 19/137, 4.

Ergebnis (g): Die bei Kautilya für den Elefanten angegebenen Speisen, bzw. Bedürfnisse für dessen Pflege sind reichlicher als das von Megasthenes berichtete Gras.

Aelian führt (NA XIV, 17)<sup>4</sup> nach Aristoteles (de anim. hist. VIII, 596 a) Maßzahlen für Speise und Trank des Elefanten an; da aber die indischen Hohlmaße bis heute nicht bestimmt sind, muß auf einen Vergleich verzichtet werden.

h) Fg. 36, 10: ,Dann lehren sie sie zu gehorchen, die einen durch Worte, die anderen durch eine Art Singen und zähmen sie durch Trommelschlagen; wenige sind die schwer zähmbaren.

Auch die übrigen Berichte (Arrian Ind. XIV, Aelian NA XII, 44) sprechen von jener Zühmung durch Musik, und Arrian hat einen die Kymbel schlagenden und andere dazu tanzende Elefanten gesehen. Nichts lüßt sich diesbezüglich aus Kautilya sagen, wiewohl er weitläufig die Abrichtung darlegt; Kautilya scheidet die Tiere in solche für die Arbeit (Tragtiere), für den Krieg (Kampftiere), für die Zähmung (Tiere zur Unterhaltung?) und tückische.

Vielleicht ist es nicht ausgeschlossen, pramāņataḥ (136, 15) in dem Sinn von ,nach fachmännischem Urteil' zu nehmen, was dann für die Komposition des Arthašāstra nicht unwichtig wäre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die mit modernen (indischen) Maßen identifizierten Ausführungen bei Law p. 61 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Law (a. a. O.): ,fleshy parts or pulp of fruits'. Offenbar ist das ,Fleisch' von Obst gemeint, s. P.W. s. v.; sonst heißt der fleischige Teil der Wurzel kanda, s. R. Schmidt ZDMG 65 (1911), S. 739, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Fg. inc. 51, 1 (= Aelian NA XIII, 8): "Für einen in der Herde lebenden Elefanten, besonders für einen gezähmten, ist Wasser eiu Trank, für den, welcher die Mühen im Kampfe erduldet, Wein, aber nicht von den Weinstöcken, da sie ihn aus Reis bereiten, den anderen aus Getreidehalmen." "Wein" ist die surä, die in verdorbenem Zustande Zugtieren gegeben wird. (119, 15).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Law p. 62 ff.

Fg. 36, 9: ,Sie binden die Füße aneinander, die Nacken an gut befestigte Säulen und zähmen sie durch Hunger.

Das Fußfesseln ist bei Kautilya Aufgabe des pādapāšika, wobei aber eine Reihe von Fesseln und Ketten verwendet wird (138, 11 f.). Säulen werden — wie in der übrigen Literatur — auch bei Kautilya genannt (kumārī 136, 2; ālānastambha 136, 4; 138, 11).

Der in den "Jagdberichten" erwähnten Elefantenkühe bedient man sich nach Kautilya (50, 7) zur Aufspürung von Elefantenherden und zur Abrichtung, um die Tiere in der Herde gehen zu lehren, im yūthagata (137, 17), wozu der Kommentar (Sor. p. 68) bemerkt: hastibandhakābhiḥ saha vihārī "mit den Elefantenweibehen gehend".

Ergebnis (h): Von den Fußfesseln, von Säulen zum Anbinden und von der Verwendung von weiblichen Tieren zu Zähmungs- und Abrichtungszwecken berichtet Kautilya wie Megasthenes, ersterer sagt jedoch nichts über die Anwendung von Musik zu diesen Zwecken.<sup>1</sup>

i) Fg. 36, 45: "Ein Heilmittel gegen Augenkrankheit ist Umspülen mit Rindermilch, gegen die meisten Krankheiten der schwarze getrunkene Wein, gegen Wunden ein Trank Butter, denn er entfernt die Eisenteile; die Geschwüre bringen sie durch Stücke Schweinefleisch zum Schwitzen."

Fg. 37, 15: "Und für die Augen ist ihnen die herumgegossene Rindermilch ein Heilmittel, gegen die anderen Krankheiten der getrunkene schwarze Wein, für die Wunden das Fleisch von Schweinen, gebraten und aufgelegt. Dies sind bei den Indern Heilmittel für sie."

Fg. 38: Die Wunden der erjagten Elefanten heilen die Inder auf folgende Weise: Sie begießen sie mit warmem Wasser, also wie Patroklos die des Eurypolos bei dem wackeren Homer; dann bestreichen sie jene mit der Butter; wenn sie tief sind, lindern sie die Entzündung, indem sie Fleisch von Schweinen, heiß, noch blutig, herbeitragen und darauflegen. Die Augenkrankheiten jener behandeln sie, indem sie Rindermilch erwärmen und ihnen dann eingießen; diese öffnen die Augenlider und Heilung erhaltend freuen sie sieh und merken es wie Menschen; und sie überspülen sie so lange, bis sie zu triefen aufhören; dies ist ein Zeichen des Aufhörens der Augenkrankheit. Bezüglich der Krankheiten, die sie sonst befallen, ist ihnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aus der übrigen indischen Literatur läßt sich manches beibringen; wie Gazellen werden Elefanten durch Gesang der Jäger angelockt, s.R. Pischel, Vedische Studien II, S. 318; Jät. (ed. V. Fausboll) VI p. 255, 30 (Nr. 545) u. p. 262, 11; vgl. u. S. 56 f. u. P. E. Pavolini GSAI XIII (1900) p. 101/104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il. A, 830.

der schwarze Wein ein Heilmittel; wenn er nicht gesund wird von dem Übel durch dieses Heilmittel, sind [die Krankheiten] nicht heilbar.

Hier schweigt wiederum die indische Quelle und beschränkt sich auf die Forderung nach allgemeinen sanitären Bestimmungen wie Reinheit des Platzes; Liegen auf dem Boden, Schlagen ohne Rücksicht auf verletzbare Stellen (wie die Weiche, s. Komm. Sor. p. 70) gilt als straffällig für die Angestellten; ferner darf kein Fremder das Tier besteigen u. dgl. (139, 2/5). Von der Tätigkeit der Ärzte heißt es (139, 1): "Auf dem Wege sollen die Ärzte die durch Krankheit, Arbeit, Erregung (Brunst) und Altersschwäche mitgenommenen [Tiere] behandeln."

Wenn Kautilya auch die Gegenmittel gegen Krankheiten und diese selbst nicht nennt, so ist dennoch kein Zweifel an der Richtigkeit der griechischen Berichte möglich. In anderem Zusammenhang spricht auch Kautilya von jenen Mitteln (117,14f):
,... Dörren von Kāṇḍasamen¹ mit Honig, Schmelzbutter und Schweinespeck, die mit Mist versehen sind, das Bestreichen von Einschnitten der Zwiebeln mit Honig und Schmelzbutter...', als von Heilmitteln und Düngemitteln für Pflanzen, so daß diese Mittel auf Tiere übertragen werden können.²

Ergebnis (i): Aus Analogie zur Behandlung der Pflanzen im Arthašūstra ergibt sich die Richtigkeit der auf Megasthenes zurückgehenden Berichte.

Einige wenige Bemerkungen über Elefanten aus der übrigen Literatur seien angefügt. Im Agnipurana (268) erzählt Puskara die Mantras für die Weihung des königlichen Sonnenschirmes und ruft (šl. 14 ff.) die acht Elefanten an, die göttlichen Ursprungs sind, die wieder Söhne und Enkel haben. In der Mrcchakatika<sup>3</sup> reißt sich der Elefant der Vasantasena vom Pfosten, an den er gebunden ist, los und stürzt zum Schrecken der Bewohner in die Stadt Ujjayini. Von der Abrichtung zu Spielzwecken handelt ein buddhistisches Sutta.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Komm. (Sor. p. 56): "Zuckerrohr u. dgl."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Verdorbene surā bekommen Zugtiere statt Wasser (119, 15) und arista (ein geistiges Getränk) wird von den Ärzten gegen Krankheiten verordnet (120, 12).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ed. A. F. Stenzler, Bonn 1847, p. 40, 21 ff. (Sanskrit-Text p. 195).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Majjh.-Nik III Dantabhümisutta (Edited by Robert Chalmers, PTS, London 1898) p. 132; K. E. Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos aus der mitt-

Beliebt ist das Gleichnis vom Zähmen oder Binden des Elefanten durch 'Gegenelefanten', das auch Kautilya 349, 18 bietet. In der Udayana-Sage¹ wird der Elefant durch Musik gezähmt. Einige Werke gibt es über 'Elefanten-Heilkunde';² in der Spruch-Literatur³ spielt der Elefant eine große Rolle.

#### B. Das Pferd.

Während die griechischen Berichte über den Elefanten, seine Jagd, seine Intelligenz, seine Wildheit, sein Alter u. dgl. nicht genug schreiben können, fehlt es fast durchaus an eingehenden Beschreibungen des indischen Pferdes. Dafür wird man zwei Gründe anführen können: einmal bot dieses Tier nicht das exotische Novum wie der Elefant und zweitens war Indien nie an Pferden allzu reich, was im Altertum schon bekannt war.<sup>4</sup>

Was Megasthenes berichtet, ist kaum eines Vergleiches wert, sonst läßt sich wenig sagen. So heißt es in Fg. 34, 13, daß man die Pferde am Halfter führe, damit sie keine wunden Schenkel bekommen; seine Nachricht, daß sie keine Zügel hätten, findet in Fg. 35, 2 ihren Widerspruch. Von der Abrichtung meldet Aelian in Fg. 35, 2: ,... dennoch zwingen sie diese in der Pferdezucht Sachkundigen, sich im Kreise zu drehen', ein Abrichtungsstück, das mit verschiedenen, nicht klar faßbaren Nuancen auch Kauţilya 134, 3f. meldet.<sup>5</sup>

Ergebnis: Über Pferde berichtet Megasthenes weder Besonderes (über Ställe s. oben S. 52 f.) noch Vergleichbares.

Dagegen ließen sich gewisse Parallelen zur übrigen Literatur in der Herkunft der Pferde aufzeigen. So finden sich die als Provenienzgebiete für die besten Pferde genannten Länder

leren Sammlung Majjhimanikāyo des Pālikanons, Leipzig 1896/1912, III (S. 270 ff.) S. 274 ff.

Bhāsa, Pratijā, p. 9, 11; 35, 8/11; 49, 10 f.; Kathās. (ed. H. Brockhaus, Leipzig 1839) II, 11, 4; II, 12, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. J. Jolly, Medicin (Grundriß III, 10) S. 14, § 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. den Index zu Otto Böhtlingks Indischen Sprüchen von August Blau (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes IX, 4, 1893) unter dem Worte "Elephant" S. 17; s. die Bemerkungen R. Pischels in den Ved. Stud. II, S. 121 ff., 327 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Herodot III, 106 Einfuhr der sog. nesaiischen Pferde durch die Meder; vgl. VII, 86; Curtius X, 1, 11; Lassen, Ind. Alt. 1, S. 351/3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. den Komm. bei Sor. p. 65, mit Zitaten von Shamas.'s Übersetzung; s. Law p. 47 f.

bei Kaut. 133, 16 f., teilweise auch im Amarakoša und im Rāmāyaṇa; <sup>1</sup> ferner nennt Hemacandra Abhidh. 1234 die saindhavāḥ, 1235 die vanāyujāḥ (bei Kaut. vānāyujāḥ), die kāmbojā vāhlikādayaḥ (bei Kaut. bāhlīka). <sup>2</sup>

### 2. Elefanten- und Pferdemonopol.

Fg. 36, 1: Ein Pferd und einen Elefanten sich zu halten, ist einem Privatmanne nicht gestattet; beider Besitz ist als königlich gesetzlich verfügt und für sie gibt es Verwalter.

Gestützt auf den Kommentator Medhātithi (11-12. Jahrh. nach Jolly) zu Manu VIII, 399 (nicht 349, wie RuS. steht) hat Jolly (RuS. S. 111) angenommen, daß Elefanten allerwärts zu den königlichen Monopolen gehören,3 und diese Nachricht des Megasthenes scheint ebenfalls dafür zu sprechen. Um diese gleich zu erledigen, so sagt Strabo XV, p. 707, was nach seiner Angabe auf Nearchos zurückgeht (Fg. 16): ... als größter Besitz werde ein mit Elefanten bespannter Wagen angesehen; sie würden unter Joch geführt, auch Kamele; ein Weib stehe in gutem Rufe, wenn sie vom Liebhaber einen Elefanten als Geschenk empfange. Diese Nachricht stimmt nicht mit dem Berichterstatter<sup>4</sup> überein, daß Pferd und Elefant alleiniger Besitz von Königen sei.' Dasselbe berichtet Arrian Ind. XVII, 3: ,Die Frauen bei ihnen, welche sehr gescheit (enthaltsam) sind, würden zwar um einen anderen Lohn nicht einen Fehltritt begehen, aber ein Weib, das einen Elefanten erhält, pflegt mit dem Geber Umgang; auch halten es die Inder nicht für schimpflich, sich um einen Elefanten hinzugeben, sondern die Weiber halten es für ehrenvoll, daß sie in ihrer Schönheit eines Elefanten würdig erschienen seien.' Diesen zwei Zeugnissen gegenüber muß man wohl dem Megasthenes den uneingeschränkten Glauben ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Lassen, Ind. Alt. <sup>2</sup> I, S. 351, Anm. 5 und Law p. 40, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über Rinder berichten die Griechen nicht, wohl aber Kauţilya (128/131), vgl. Law p. 16 ff. (bes. 18 ff.) Über andere Tiere wie Ziegen, Schafe (Aelian NA IV, 132), Esel, Maulesel (Aelian IV, 51; Aristot. de anim. hist. VIII, 499 h, wilde Pferde und Esel Aelian XVI, 9), Kamele, Büffel (Aelian III, 34; Plinius NII VIII, 72, XII, 31), welchen Reichtum an Tieren auch Kauţilya 131, 9, 135, 7 bestätigt. Über die klassischen Berichte über die Tierwelt Indiens vgl. Wecker Sp. 1303.

<sup>3</sup> Auch Medicin S. 14, § 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Strabo XV, p. 704 = Megasthenes Fg. 36.

sagen; es ist jedoch fraglich, ob Megasthenes das wirklich berichtet hat. Arrian sagt nämlich (XVII, 1f): Beförderungsmittel (Reittiere) sind den meisten Indern Kamele, Pferde und Esel, den Reichen Elefanten. Denn der Elefant ist ein königliches Reittier bei den Indern; das zweite nach diesem an Ehre ist das Viergespann; das dritte die Kamele, denn mit einem Pferde zu fahren ist unwürdig. Es scheint ganz gut möglich, daß aus einer derartigen Notiz bei den Griechen die Ansicht entstanden ist, daß nur der König auf einem Elefanten reiten dürfe, da er sein Monopol sei. Lassen¹ hat mit Recht die Nachricht des Megasthenes verworfen und bemerkt, daß dies ,schon wegen der Pferde ein Mißverständnis sein muß'; er verweist auf jene oben (S. 56) berührte Stelle der Mrcchakaţikā, wo vom Elefanten der Vasantasenā die Rede ist. Die Manustelle VIII, 399 besagt, der König soll das Vermögen eines Kaufmannes konfiszieren, der Waren, die dem König gehören oder deren Ausfuhr verboten ist, ausführt. Medhätithi führt als Beispiel Elefanten an, im Westen Pferde; Kullūka erklärt Monopole als die vom König zu benützenden Gegenstände, Elefanten, Pferde usw. Ist aber das Zeugnis des Medhātithi (nicht Manus!) für Megasthenes beweisend? Außerdem scheinen hier "Lokal-Monopole" vorzuliegen. Aber auch der von Jolly (Medicin S. 14, Anm. 1) angeführten Stelle des Mahāvagga (ed. H. Oldenberg VI, 23, 10): râjangam hatthî (und 11: râjañgan assâ)2 kommt keine Beweiskraft zu. Diese Worte besagen doch nicht mehr als was Arrian berichtet: Βασιλικόν γάρ όχημα ό έλεφας παρ' Ἰνδοῖσίν ἐστι.

Es ist aber undenkbar, daß Kautilya nicht des Elefantenmonopols Erwähnung getan hätte, wenn es ein solches gegeben hätte, von Pferden ganz zu schweigen. Auf eine Schwierigkeit ist schon hingewiesen worden; wie die Tiere hätten in Ställen untergebracht und gepflegt werden sollen, wenn alle Tiere nur dem Könige gehörten. 298, 10 ist von Elefanten als Waren die Rede, nicht aber von Königswaren. Trotzdem wird etwas Wahres an der Ansicht vom Monopol des Königs an Elefanten sein: nämlich, daß im Kriege die abgerichteten Elefanten dem Könige zur Verfügung gestellt wurden und daraus ein Eigentumsrecht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ind Alt.<sup>2</sup> I, S. 357, Anm. 2.

<sup>3</sup> SBE XVII, p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Von Monopolen spricht er 84, 16; 98, 4, 9; 143, 1; 221, 1; 247, 13.

abgeleitet worden ist. Wenn auch die ungeheuren Zahlen der Griechen (Ktesias Fg. 60 = Aelian NA XVII, 29 spricht von 100.000, die dem Könige in den Krieg folgen) ganz abzuweisen und die mäßigeren auch noch zu reduzieren sind, so ist selbst bei einer verhältnismäßig geringen Anzahl<sup>1</sup> die Schwierigkeit ihrer Unterbringung und Ernährung eine große.

Ergebnis: Die Nachricht des Megasthenes, daß Elefant und Pferd nur Königsbesitz seien, ist durch andere gricchische Zeugnisse widerlegt; weder die bisher für ein Monopol des Königs angeführten Stellen der indischen Literatur noch das Arthasastra bestätigen die Angabe des Megasthenes.<sup>2</sup>

#### 3. Metalle und ihre Bearbeitung.

Fg. 1, 8: ,Der durch die kultivierten Früchte alles hervorbringende Boden hat auch unterirdische Adern vieler, mannigfacher Metalle; denn es gibt in ihm viel Silber und Gold, nicht wenig Erz und Eisen, ferner Zinn und das Übrige, das zu Schmuck, Gebrauch und Kriegsrüstung dienlich ist.

Fg. 27, 9: ,Denn sie tragen Gegenstände aus Gold und benützen mit Steinen ausgelegten Schmuck.

Fg. 29, 11: ,Näher der Wahrheit berichtet Megasthenes, daß die Flüsse Goldsand führen und daß davon dem Könige eine Steuer abgeführt werde; denn dies kommt auch in Iberien vor. 18

Bei Strabo XV, p. 700 sagt ein "Metalleutes Gorgos",4 daß in den Bergen viel Gold und Silber sei. "Die Inder aber,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Viel für sich hat die Nachricht des Aelian NA XIII, 22, daß der König der Inder 24 Elefanten zur Bewachung hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Smith p. 134 sagt: But this assertion is undoubtedly inaccurate, if taken as applicable to all parts of the country . . ...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Strabo III, p. 146. — Dazu kämen Berichte über Perlen Fg. 50, 16/20; vgl. Peripl. mar. Erythr. in GGM I (p. 257 ff.) p. 262 f.; Curtius VIII, 9, 18 (Flußgold); Herodot III, 106 (auch gegrabenes); Plinius NH VI, 89, (Ceylon); sonst Weckers Zusammenstellung Sp. 1301. Außer Betracht bleiben die goldgrabenden Ameisen, die Berichte über diese sind von Anna M. H. Childers, Ind. Ant. IV (1875) p. 225/232, gesammelt. Vgl., W. Reese, Die griechischen Nachrichten über Indien S. 69, Anm. 4. und F. Schiern, Über den Ursprung der Sage von den goldgrabenden Ameisen, Vortrag in der Sitzung der kgl. Dänischen Ges. der Wissensch. v. 2. Dez. 1870 (deutsch) Leipzig und Kopenhagen 1873.

<sup>4</sup> Schon J. G. Droysen, Gesch. d. Hell.<sup>2</sup> I <sup>2</sup>, S. 313 (vgl. 155, 381 f., 405) und II <sup>2</sup>, S. 362 vermutete, daß dieser Gorgos identisch sei mit dem bei Ephippos Fg. 3 (= Athenaios XII, p. 538 b) genannten δπλοφόλαξ Alexanders des Großen (die Fragmente des Ephippos s. in den von Carl

unkundig des Grabens nach Metallen, des Schmelzens und Gießens, verstehen auch das nicht, an dem sie Überfluß haben, sondern betreiben die Sache in einfacherer Weise.

Aus Kautilya geht nicht nur die Bestätigung des Metallreichtums Indiens, sondern auch der Beweis hervor, daß die Inder so gut Metallurgie als Chemie verstanden. Eine eingehende Begründung dieser Behauptung erübrigt jetzt, da die betreffenden Stellen (Kaut. 81/93), die zu den schwierigsten Partien des Werkes gehören, von Jolly (GN 1916, S. 348 ff., Übersetzung S. 355 ff.) übersetzt worden sind. Der Umstand, daß Megasthenes nur Silber, Gold, Erz, Eisen und Zinn nennt, während bei Kautilya eine ganze Liste von Erzen, die Silber enthalten (82, 11/15), Gold (82, 6/10), Eisen (83, 81), Zinn (83, 8), Kupfer (83, 4f.), Blei (83, 6f.), vaikrntaka 1 (83, 10), dann Quecksilber (nach Jolly, s. S. 365), Messing (84, 1; öfters sind Gefäße wie Becher aus Messing genannt: 130, 12; 390, 5), Bronze (84, 1), vorliegt, läßt auf ein jüngeres Stadium in der Kenntnis der Metalle und ihrer Bearbeitung schließen (s. Jolly S. 366); aber selbst wenn eingewendet wird, daß die griechischen Berichte nicht alle Metalle genannt hätten, teils aus Unkenntnis, teils aus Interesselosigkeit (es heißt ,viele, mannigfache Metalle' und ,das Übrige'),2 so muß doch der geradezu verblüffenden Fertigkeit in der Bearbeitung eine hohe Stufe der chemischen und technischen Kenntnisse oder - eine jüngere Zeit zuerkannt werden. Neben den technischen Kenntnissen, die infolge des Fehlens ähnlicher zusammenhängender Partien der indischen Literatur kaum vergleichbar sind, werfen die eben bemerkten chemischen ein Licht auf diesen Wissenszweig, den man zum Teil schon aus der medizinischen Literatur kennt.3 Darüber also, daß es Berg-

Müller hgb. Alexanderhistorikern in der Arrianausgabe von Fr. Dübner, Paris 1846, p. 126); W. Dittenberger spricht sich Sylloge inscr. Graec.<sup>3</sup> I, 312 gegen diese Identifikation aus; vgl. auch Syll.<sup>5</sup> 307 und R-E VII, Sp. 1660 unter 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Jolly a. a. O., S. 367, Ann. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Salz erwähntStrabo XV, p. 700; Kleitarch Fg. 19 (= Strabo VII, p. 223 f.). Viel berichtet wird über Indiens Reichtum an Edelgestein, s. Wecker, Sp. 1301.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Jolly, Medicin S. 34 f. über Ätzmittel, Kauf. 82, 16/18; Diodor sagt II, 36, 1 (1. Fg. des Megasthenes): ... dazu kommt, daß sie auch bezüglich der Künste verständig sind, indem sie eine reine Luft atmen und das Wasser feinteiligst trinken. Vgl. auch Jolly, Festschrift Ernst Win-

werke gab, Metalle (und Edelgestein) zahlreicher Art gefunden und verschiedentlich bearbeitet wurden, kann kein Zweifel bestehen. Abgesehen vom Münzen und Prägen gibt es Juwelierarbeiten (Fassungen von Glas, Ziehen von [Gold]fäden, massive und hohle Goldarbeiten: 87, 15/18). Zahlreich ist das Personal, aber nur in der königlichen Goldschmiede dürfen Gegenstände aus Edelmetall verfertigt werden, sowohl Arbeiter als Arbeitgeber verfallen sonst der Strafe (90, 8/11; vgl. v. l. bei Sor. p. 34); denn sonst könnten die Stadt- und Landleute heimlich ihre Silber- und Goldgegenstände anfertigen lassen (89, 14). Es gibt eigene Minenbeamten, den Minenaufseher (84, 11 f.) und die Bergarbeiter, die Berggräber', welch letztere je nach Wissen ihren Lohn haben, mindestens aber 500 und höchstens 1000 pana (246, 6 f.).

Die Nachricht, daß es Flußgold gab, findet im Arthašāstra ihre Bestätigung (81, 18/82, 2; s. Jolly, GN S. 335), 85, 11 wird Gold, das vom Jambūflusse stammt, genannt.

Nach dem Eindruck jedoch, den man aus Kautilya gewinnt, scheint Flußgold in verschwindend geringer Menge vorgekommen zu sein, da fast ausschließlich von Minen die Rede ist. Diese wurden als Staats- oder Königsbetriebe ausgebeutet. Einen Dieb und denjenigen, welcher unerlaubt einen Lebensunterhalt [durch Ausbeuten einer Mine, Verarbeitung und Verkauf der Produkte] hat, lasse er Zwangsarbeit verrichten. Und den, welcher mit Gerätschaften mithilft.¹ Eine Mine, welche durch [die mit ihrer Ausbeutung verbundenen] Auslagen und Arbeiten eine Last bildet, vergebe er um einen Anteil [am Gewinn] oder durch Verkauf.² Eine leicht ausbeutbare lasse er selbst bearbeiten.'

disch, Leipzig 1914, S. 98 ff. und GN, 1916, S. 365 f. Auch die Toxikologie bei Kautilya wäre einer Untersuchung wert (ZDMG 68 [1914] 345 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zeile 17 ist bhāndopakā<sup>0</sup> zum Vorhergehenden zu ziehen, wie auch der Komm. Sor. (p. 27) tut, der den Plural liest; C (Sor. p. 27) liest dandopakā<sup>0</sup>; Jolly (S. 357) wie Shamas. (bei Sor.) — baddham ist vielleicht zu karma zu ziehen, denn "gefesselt" in einem Bergwerk zu arbeiten, ist schwer möglich, wiewohl der Komm. baddhvā sagt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> prakraya hält P.W. s. v. für ,Verkauf'; aber schon die Erklärung Halāy. II, 418 mit kļptika spricht für eine Art Steuer. Jolly übersetzt 83, 17 ,feste Beute' und 84, 13 (S. 358) ,Pachtzins', was sonst avakraya heißt; vielleicht ist der Unterschied der, daß prakraya eine bestimmte Summe für eine bestimmte (längere) Zeit, avakraya ein variabler Zins für eine jeweilig zu bestimmende Frist ist. Beide termini stehen nebeneinander 170, 7. Der Komm. gibt (Sor. pag. 28) keine Erklärung, sondern

(83, 16/18). Es zeigt sich somit, daß ohne staatliche Genehmigung kein Bergwerk betrieben werden durfte; der Bergwerksaufseher hatte die Pflicht, alte Minen zu prüfen und neue zu suchen (81, 16). Ebenso vergibt der Salzaufseher Salzminen um Anteil am Gewinn und um Pacht. (84, 13 f.). Nimmt man noch die Bestimmung (202, π) hinzu, daß der Anzeiger von Minen den sechsten Teil (des Ertrages einmal oder als Lebensrente?) erhält, so ist es klar, daß von selbständig betriebenen Bergwerken, daher wohl auch Goldwäschereien ohne Wissen und Kontrolle des Staates nicht die Rede sein kann. Wäre das aber zur Zeit des Megasthenes der Fall gewesen, dann hätte er von einer μίσθωσες sprechen müssen, außer man nimmt an, er habe den wahren Sachverhalt nicht gekannt.

Ergebnis: Die Berichte vom Metallreichtum Indiens (an edlem, nützlichem Metall und an Edelgestein) werden weit übertroffen durch die Menge der Materialien im Arthašāstra: beachtenswert sind die (technischen und chemischen) Kenntnisse zur Bearbeitung der Metalle teils für Schmuck-, teils für Gebrauchsgegenstände. Die Ausbeutung der Bergwerke lag ganz in der Hand des Staates; nur gegen Pacht, bzw. Gewinnanteil vergibt er die Ausbeutung an Private; Goldwäschereien spielen offenbar eine geringe Rolle und man wird bei ihnen die Ausbeutungsart rechtlich analog auffassen müssen. Daher ist von einer Steuer im eigentlichen Sinne nicht die Rede. Alle diese Momente: reichere Aufzählung der Metalle (verschiedenster Nuancen in Fundort und Farbe, Lauterkeit, Qualität), staunenswerte Bearbeitungstechnik, endlich die vielfachen Beamtungen für fast jeden Zweig der Bergwerksunternehmungen (Minenaufseher, Bergwerksaufseher, Nutzmetallaufseher [lohādhyakṣa], Prägeaufseher, Münzaufseher, Salzaufseher, Goldaufseher, Goldschmied [königliche = staatliche Goldschmiede 1] und die rechtlich hochentwickelten Bestimmungen<sup>9</sup> dem Privat-

nach ihm entspricht prakraya dem in die Mine hineingesteckten (investierten) Kapital, das man erlangen soll. IF 31 (1913) S. 208 Nr. 91 gibt Jolly verabredeter Preis' zu 170,7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Aufzählung nach: 84, 11 u. 126, 9; 81, 14; 84, 1; 84, 3 (e0, 1); 58, 20; 69, 16; 84, 7 u. 243, 1; 84, 18; 85, 11; 85, 12 (60, 2); 89, 14 u. 90, 8.

Näheres diesbezüglich muß einer systematischen Darstellung vorbehalten bleiben. — Zu vergleichen wäre auch Ksemendras Kalāvilāsa VIII, s.

betrieb gegenüber lassen den Schluß gerechtfertigt erscheinen, daß auf diesem Gebiete ein höherer Kulturzustand als in den auf Megasthenes zurückgehenden griechischen Berichten vorliegt oder — eine jüngere Epoche.

Allerdings berichteten schon Schriftsteller aus der Zeit Alexanders des Großen von dem Gebrauch gegossenen Erzes, nicht des getriebenen (Nearchos Fg. 7 = Strabo XV, p. 717) bei den Indern, von Gold- und Silberschmuck der Elefanten bei festlichen Aufzügen; von Kesseln, Krügen aus Gold, Tischen aus indischem Erz, Bechern, Waschbecken u. a. (Kleitarch Fg. 17 = Strabo XV, p. 718).

In die Bergwerke verbannt der König einen brahmanischen Übeltäter (220, 9 f.) statt Todesstrafe, was ganz dem dharma und artha entspricht.

Über Goldwäscherei, die dabei noch heute bei den jalgars in Brauch bestehenden Manipulationen, welche zwar ohne Kenntnis der chemischen Prozesse, jedoch erfolgreich beobachtet werden, berichtet ein Aufsatz in der Madras Mail; 1 auch die Technik des Bergbaues wird hier als fortgeschritten für die "old men" angegeben. Über Bergbau und Hüttenwesen in moderner Zeit (1891) gibt C. Schlagintweit einige Bemerkungen.2

## III. Teil.

#### Familienwesen.

# 1. Kaufpreis und Eheform.

Fg. 27, 10: ,Sie heiraten viele Weiber, die den Eltern abgekauft werden, sie empfangen sie, indem sie dafür ein Gespann Rinder geben; die einen von ihnen um des Gehorsams wegen,<sup>3</sup> die anderen um des Vergnügens und des Wunsches wegen, viele Kinder zu haben.

die Übersetzung von R. Schmidt WZKM 28 (1914) S. 419/421, wo die betrügerischen Manipulationen der Goldschmiede geschildert werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JRAS 1890, p. 839/44. — Aber die ungefähre Zeit, welche hier als alt bezeichnet wird, ist nicht angegeben. S. auch Ind. Ant. I (1872) p. 63 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> OMfO XVII (1891) S. 65/72, vgl. Law p. 5/11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Groskurd, der (a.a.O.III, S.149) εὐπειθείας χάριν beaustandet, bemerkt in Anmerkung 2, es sei in εὐπαθείας zu ändern, 'd.i. zum Wohlsein, zur Pflege und Bedienung', weil auch später von der Körperpflege durch gekaufte Frauen die Rede sei und man Diensthoten nicht zum Zweck des Gehorsams und der Folgsamkeit halte. Was den ersteren Hinweis anlangt, ist er nicht berechtigt; denn dort handelt es sich um Sklavinnen des Königs.

Fg. 41,  $_{11}$ : ,Sie heiraten so viele [Weiber] als möglich, um viele Kinder zu haben.'

Mookerji hat (p. XL) darauf verwiesen, daß jenes Gespann von Rindern (ξεύγος βοών) mit Kauţilya gomithunādānādārṣalı (151, 12) korrespondiert. Kautilya berichtet hier nichts Neues. wenn er von den acht Heiratsformen spricht. 1 Jolly 2 bemerkt zu dieser Nachricht des Megasthenes, "freilich hat das gomithunam der Smrtis eine auffallende Ähnlichkeit mit dem ζεῦγος βοῶν, für das nach dem oft citirten Bericht des Strabo die Inder ihre Frauen den Eltern abzukaufen pflegten'. Es ist trotz der widersprechenden Stellen (Komm. zu Baudh. I, 11, 20, 1 in SBE XIV, p. 205 u. Apast. Dh. II, 6, 13, 12) gerade durch Megasthenes bewiesen, daß dieses Rinderpaar dem Bräutigam nicht zurückgegeben wurde; den Schein eines Verkaufes zu vermeiden,3 hat man sich nicht bemüht, sonst hätte der griechische Gesandte nicht sagen können ωνητάς und (an einer später zu berührenden Stelle) ώνητῶν καὶ αὐτῶν παρὰ τῶν πατέρων (Fg. 27, 14). Es wird daher richtiger sein, tatsächlich von einem Kauf der Braut um ein Rinderpaar um die Zeit des Megasthenes zu sprechen.

hier um Frauen; der zweite Einwand hat etwas für sich, gewiß ist der Gehorsam nicht der Zweck, zu welchem man eine Frau heiratet. Dennoch dürfte bei Strabe εὐπειθείας richtig, aber in der Bedeutung zu fassen sein: "um gehorsame Frauen zu haben", damit ihnen die Frauen — gemeint wären Nebenfrauen, Konkubinen — nicht untreu würden. Der Gehorsam, den die indische Frau ihrem Gatten schuldet, ist bekannt, vgl. M. Winternitz, Die Frau in den indischen Religionen, Archiv für Frauenkunde und Eugenik II (1915). S. 36/39. εὐπάθεια heißt auch "Sinnengenuß", was aber wegen des folgenden ήδονή nicht geht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Zusammenstellung der diesbezüglichen Stellen gibt R. Schmidt, Beiträge zur Indischen Erotik: Das Liebesleben des Sanskritvolkes (2. Aufl.), Berlin 1911, S. 521 ff., über die ärsa-Ehe S. 525 f., vgl. ferner Josef Dahlmann, Das Mahäbhärata als Epos und Rechtsbuch, Berlin 1895, S.248/252. — In der Reihenfolge der Aufzählung stimmt Kautilya mit Nārada XII, 40/43 überein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> RuS. S. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Schmidt, a. a. O. S. 525, Anm. 1, Jolly a. a. O. S. 51 f., Dahlmann a. a. O. S. 250; die Apastamba-Stelle ist auch schon Polemik (nach Bühler SBE II, p. 132 gegen Vasistha I, 36) und der Kommentar zu Baudhäyana, Govindasvämin, soll modern sein und genießt kein gutes Ansehen (s. Bühler SBE XIV, p. XLV und Jolly RuS. S. 34). Kautilya sagt 152, 2: "Denn die beiden [Vater und Mutter] nehmen den Kaufpreis für die Tochter entgegen."

Was hier mehr in's Gewicht fällt, ist der Umstand, daß Megasthenes von diesem Kauf der Frau ohne Einschränkung spricht. Nach Kautilya (151, 18) gehört diese Eheform zu den dem dharma nach zulässigen, ist aber auch für Brahmanen anzunehmen, was zur Rechtsliteratur stimmt, ja nach dieser ist die ärsa-Form nur den Brahmanen zugänglich. Stellt man sich auf diesen Standpunkt, dann folgt für die Quelle des Megasthenes, daß er nur in brahmanischen Kreisen verkehrt, diese Heiratsform am öftesten gesehen und (unrichtigerweise) verallgemeinert hat.

Und doch sagt ein Bericht, daß ,die Inder' weder ihre Frauen kauften noch ihre Töchter verkauften. Arrian berichtet (Ind. XVII, 4): ,Sie heiraten weder etwas gebend, noch etwas erhaltend, sondern dieienigen Mädchen, welche schon reif zur Heirat sind, diese führen die Väter in die Öffentlichkeit und stellen sie hin, damit sie von dem Sieger im Ringkampf, Faustkampf oder Wettlauf oder dem in irgend einer anderen Tüchtigkeit Hervorragenden erwählt werden. 1 Diese einander widersprechenden Berichte sind keineswegs wirklich unvereinbar. vielmehr wird man sie um so freudiger als wahr anerkennen, als noch andere Heiratsformen überliefert werden. Sie sind soweit sie von ,den Indern' sprechen - als für verschiedene Gegenden, Stämme geltend aufzufassen, zeitlich werden sie kaum um ein Menschenalter voneinander abstehen. Als den Kathaiern eigentümlich wird auch dies erzählt, daß Bräutigam und Braut einander sich wählen', berichtet Strabo (XV, p. 699) und Aristobul (Fg. 34 = Strabo XV, p. 714) erzählt von neuen und ungewöhnlichen Gebräuchen in Taxila, daß diejenigen. welche aus Armut die Töchter nicht auszuheiraten vermögen, sie in der Blüte ihrer Jahre mit Muscheln und Pauken, mit denen sie auch das Kampfzeichen geben, vor die zusammengerufene Menge führen; dem Herantretenden würde zuerst die Hinterseite entblößt bis zu den Schultern, dann die Vorderseite; gefällt sie [die Jungfrau] und ist sie gewonnen für das, was einem etwa gut scheint, so lebe sie [mit ihm] zusammen. Vom

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XVII, 6: Dies berichteten mir . . . . Nearchos und Megasthenes, zwei glaubwürdige Männer'; bei Strabo XV, p. 717 (= Nearchos Fg. 7) heißt es, Nearchos berichte Ungewühnliches (s. unten S. 69) wie: daß bei einigen die Jungfrauen dem Sieger im Faustkampf ausgesetzt seien, so daß sie ohne Mitgift heiraten'.

Reiche des Sopeithes, der selbst wegen seiner Schönheit be wundert wurde, wird bei Diodor (XVII, 91) erzählt: "Folglich vollziehen sie auch für diese [Kinder] die Heirat, Mitgift und den übrigen großen Aufwand verachtend, nur an Schönheit und an den Vorzug des Körpers denkend.' Dasselbe hört man von Curtius IX, 1, 26: "nuptiis coeunt non genere ac nobilitate coniunctis, sed electa corporum specie, quia eadem aestimatur in liberis'.

Diese Nachrichten zeigen, daß der Bericht des Megasthenes auf eine andere Gegend hinweist, und da die letzteren drei (Kathaia, Taxila und Reich des Sopeithes) auf den Westen gehen, so wird man berechtigterweise das Rinderpaar auf den Osten beziehen müssen.<sup>1</sup>

Ergebnis: Das von Megasthenes als Kaufpreis der Frau erwähnte Rindergespann ist — den anderen griechischen Nachrichten zufolge — als ein wahrscheinlich im Osten Indiens, offenbar Magadha, sehr oft beobachteter Brauch anzusehen; im Vergleich zur Rechtsliteratur und dem mit ihr gleichlautenden Kautilya ist entweder die Nachricht des Megasthenes als in brahmanischen Kreisen begründet und unrichtig verallgemeinert anzusehen, oder der Brauch hat tatsächlich in allen Kreisen bestanden, dann ist aber die brahmanische Theorie der Eheformen — Theorie; zumindest hat der griechische Gesandte um 300 v. Chr. in Magadha nichts von den übrigen Eheformen gesehen.<sup>2</sup>

# 2. Polygamie und Sehnsucht nach Kindern.

Aus den beiden (unter 1) angeführten Fragmenten geht die Bestätigung der Polygamie und des Wunsches nach Nachkommenschaft hervor. Ferner heißt es noch Fg. 41, 11: "Denn von vielen [Kindern] entstünden die wünschenswerten Dinge auch in größerer Zahl; da sie keine Sklaven haben, mußte man sich die Dienstleistung seitens der Kinder als die nächste in größerer Menge verschaffen."

Sowohl die übrige Literatur als auch Kautilya spricht von der Polygamie, wenn nur die erste Frau aus gleicher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese ,westlichen' Nachrichten zeigen auch, wie wenig die Griechen von Kasten gesehen haben, wenn es dort solche gab.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. L. Feer, Le mariage par achat dans l'Inde Âryenne, JA, s. VIII, t.V (1885), p. 464/497, bes. p. 495: ,Le vrai mode national serait donc resté le mariage par achat' u. n. 1 (Sonderabdruck p. 34).

Kaste wie der Mann ist, ebenso von der heißen Sehnsucht nach (männlichen) Kindern. 153, 10 f.: "Auf eine [Frau], die [noch] keine Kinder geboren hat, die sohnlos und unfruchtbar ist, warte er acht Jahre, zehn auf eine, die ein totes Kind gebiert, zwölf auf eine, die Töchter gebiert. Dann soll er, der Söhne wünscht, eine zweite heiraten. 153, 14 f.: "Wenn er Kaufpreis und Frauengut und bei derjenigen, welche ohne Kaufpreis und Frauengut ist, ein Hintansetzungsgeld in deren Ausmaß und einen entsprechenden Unterhalt gegeben hat, kann er auch viele heiraten. Denn die Frauen sind der Söhne wegen da. Trotz der drei Gründe für die Polygamie: um treue Frauen zu haben, Freude am Weibe und reichliche Nachkommenschaft, die Megasthenes angibt, ist er in das religiöse Motiv nicht eingedrungen, ein Beweis mehr, wie wenig er von den eigentlichen Sitten und Einrichtungen der Inder erfaßt oder — erfahren hat.

Ergebnis: Die von Megasthenes berichtete Polygamie und Sehnsucht nach vielen Kindern findet die Bestätigung im Artha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. M. Winternitz, Die Frau in den indischen Religionen a. a. O. S. 30/34 u. Gesch. der ind. Litt. S. 184, Anm. 2. Das Kinderzeugen als Gebot läßt sich nicht nur bei arischen Völkern nachweisen (s. B. W. Leist, Alt-arisches jus gentium, Jena 1889, S. 64 und Alt-arisches jus civile, Jena 1892, I, S. 153/155), sondern auch bei Chinesen und Semiten; s. E. Westermarck, Ursprung und Entwickelung der Moralbegriffe (Deutsch von L. Katscher), Leipzig 1907/9, II, S. 324 ff. mit Belegen und Beispielen von Chinesen, Semiten, Persern, Griechen und Römern. S. 325: ,Die Unfruchtbarkeit einer Gattin führt sehr häufig zur Wahl einer neuen; die Vielweiberei der alten Hindu scheint hauptsächlich von der Furcht, kinderlos zu sterben, hergerührt zu haben und noch jetzt bildet im Orient die Sehnsucht nach Sprößlingen eine der wichtigsten Ursachen der Polygamie.' Die "Sehnsucht nach Sprößlingen" ist aber nur Mittel zum Zweck; dieser ist Gewährleistung des ruhigen Lebens nach dem Tode für den Verstorbenen im Jenseits und für die Hinterbliebenen nach dem Ableben des Angehörigen. Diese Vorstellungen haben auch die primitiven Völker, vgl. die bei Westermarck II, S. 324 angeführte Stelle aus Gray-Katscher und SBE IX, p. 343; XXIV, p. 278/281; XXXVII, p. 211.

Bisher nur bei Lexikographen belegt; Jolly, IF 31 (1913), S. 207, Nr. 73.
 Die Tochter ist ein Jammer Ait. Br. VII, 13, 8 bei M. Winternitz, Die Frau in den indischen Religionen S. 47 ff.; Parallelstelle zu Kauf. s. bei Jolly, ZDMG 67 (1913), S. 54; dazu Baudh. II, 2, 4, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zu lesen wohl: odhanāyāstatprao; die neue Ausgabe hat (153, n. 2) odhanāyāntao (?).

<sup>5</sup> Oben S. 66.

sastra. Den religiösen Grund (Verehrung der Manen durch Totenopfer, Furcht vor Beunruhigung durch die Abgeschiedenen) hat Megasthenes nicht erkannt oder nicht gehört.

### IV. Teil.

#### Die Schrift.

Fg. 27, 2: ,Als Megasthenes in's Lager des Sandrokottos gekommen war, 1 habe kein Tag, berichtet er, obwohl eine Menge von 400.000 Leuten versammelt war, begangene Diebstähle in einem höheren Werte als von 200 Drachmen geschen und dies, wo sie nach ungeschriebenen Gesetzen leben. Denn sie kennen auch nicht die Schrift, sondern alles werde nach dem Gedächtnis ausgeführt.

Schon Nearchos berichtet (Fg. 7 = Strabo XV, p. 716), die Gesetze seien ungeschrieben, die einen staatsrechtliche, die anderen privatrechtliche und enthielten Ungewöhnliches im Vergleich mit denen der anderen'. Derselbe Nearchos sagt einige Zeilen weiter (Fg. 7 = Strabo XV, p. 717): "Briefe schrieben sie auf sehr [fein] geschlagenen Linnen, während die anderen behaupten, sie bedienten sich keiner Schrift.' Schwanbeck hat darauf hingewiesen, daß Megasthenes aus zwei Gründen zu der obigen Nachricht veranlaßt worden ist: 1. habe er zufällig keine geschriebenen Gesetzbücher gesehen, da die Brahmanen diese im Gedächtnis hätten; bedeute doch smrti, das Gedächtnis', das Gesetz; 2. würden überhaupt keine geschriebenen Gesetze bei Gericht verwendet. Richtig ist, daß von den Richtern Kenntnis des Gesetzes gefordert wird; möglich, daß sie "auswendig" geurteilt haben, wie heute ein Bezirksrichter

Die Lesung Γενομένους, die die codices bieten, ist von J. Casaubonus zu γενόμενος korrigiert worden, s. Schwanbeck p. 21; so liest auch A. Meineke.

Nach Lassen, Ind. Alt. II, S. 724, Anm. 1 wären es Kastengesetze im Gegensatz zu den allgemeinen; die griechische Terminologie spricht gegen diese Auffassung.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> p. 50 f., n. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Man kann hinzufügen, daß 'die Offenbarung' der heiligen Texte bei den Indern 'gehört' wird; šruti ist die 'heilige Schrift'; vgl. M.Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. I, S. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. McCrindle, Aucient India p. 56, n. 1.

Manu VIII, 11; Apast. II, 11, 29, 5; Yājñ. II, 2; vgl. H. Th. Colebrooke, Misc. Essays vol. I, p. 490 ff. über den Oberrichter und Richter; Jolly, RuS. § 46, S. 133 f.

oder jeder Jurist die gebräuchlichsten Rechtssätze im Kopfe hat. Schließlich ist die Abneigung der Inder, d. h. der Brahmanen in erster Linie, gegen die schriftliche Fixierung vor allem heiliger Texte zu bekannt,¹ um näher besprochen werden zu müssen. Aber schon die Bemerkung des Nearchos beweist den Gebrauch der Schrift im 4. Jahrhundert v. Chr., und Megasthenes selbst, der von den bezeichneten Wegsäulen spricht; wenn diese sich auch nicht belegen lassen, ist die Stelle doch ein Beweis, daß er den Indern die Kenntnis der Schrift zuschreibt. Jene πίνακες, von denen Strabo II, p. 69 spricht, sind nicht auf die der Inder,² sondern auf solche der Griechen zu beziehen. Dagegen erwähnt Curtius (VIII, 9, 15) Bücher aus Baumbast.³ Kautilya kennt gleichfalls die Schrift.

Die Schriftstücke rühren entweder vom König selbst her (patra) oder es sind in seinem Auftrage geschriebene, also Akten, Befehle (šāsana), die vom Schreiber (lekhaka) unter Anwendung aller Kunstfertigkeiten (in Sprache, Stilistik, Logik) verfaßt werden.<sup>4</sup> Ob wirklich der König eigenhändig geschrieben hat, läßt sich nicht sagen; jedenfalls sind Briefe erwähnt, die der Herrscher, um sich mit weiter entfernten Ratgebern zu beraten, abschickt (29, 8) oder um dies mit der Ratgeberversammlung zu tun (38, 1). Wie weit Kautilya sich (75, 8 f.) rühmen darf, der Urheber des Konzeptes eines šāsana zu sein, müßte erst eingehender untersucht werden.<sup>5</sup> Daß auch Kautilya Blätter als Schreibmaterial im Auge hat, zeigt die Definition der "Unschönheit" in der Aufzählung der Fehler eines Schriftstückes, wo es (75, 3) heißt: "Schwarze Blätter, häßliche, un-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. die schöne Darstellung bei F. M. Müller, Indien in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung, deutsch von C. Cappeller, Leipzig 1884, S. 176 ff., der S. 181 von vedischen Studenten spricht, "welche ihren eigenen Rigveda im Gedächtnis herumtragen". S. G. Bühler, Paläographie (Grundriß I, 11) S. 3 ff.; Jolly, RuS. § 35, S. 113; T. W. Rhys Davids, Buddhist India p. 117; M.Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. I, S. 28 ff.

So Wecker Sp. 1311; vgl. die Wegmesser Alexanders des Großen bei Plinius NH VI, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G. Bühler, a. a. O. Anm. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 70 ff.; H. Jacobi, SBA 1911 (XLIV), S. 965/968.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Jätakas erwähnen wiederholt Privatbriefe, sowie officielle Sendschreiben. Sie kennen ferner k\u00fcnigliche Proclamationen. G. B\u00fchler (mit Belegen), a. a. O. § 2 B, S. 5; vgl. T. W. Rhys Davids, a. a. O. p. 107 ff.

gleiche, farblose Buchstaben sind Unschönheit.' Jacobi bemerkt (a. a. O. S. 968, Anm. 2), daß tāla (Borassus flabelliformis), die Weinpalme, nicht gemeint sei, da sie (nach Hoernle), ,erst spät in Indien aus Afrika eingeführt ist', und erblickt einen Beweis darin, daß sie im surādhyaksa-Abschnitt (119/121) unter den Materialien für geistige Getränke nicht erwähnt sei.1 Eine Beweiskraft hat dieser Hinweis nicht, da tāla sonst bei Kautilya vorkommt und nur fraglich bleibt, ob tāla oder tāla verschiedene Pflanzen bezeichnen, was aber kaum wahrscheinlich ist. So werden erwähnt u. a. tālamūla (52, 3), tālapatra (53, 1), tālaphala (81, 19); letzteres übersetzt Jolly (GN 1916, S. 355) mit "Fächerpalme"; nach Bühler (Paläographie § 37 C, S. 89) spielen die Blätter der tāda-tāla und der tādī-tālī 2 in der buddhistischen Überlieferung als Schreibmaterial die größte Rolle und scheinen in einer für die Buddhisten des 7. Jahrhunderts (n. Chr.) ,uralte' Zeit zurückzureichen. Dazu kommt als wichtigstes Zeugnis das des Megasthenes selbst, der hier sogar das Sanskritwort überliefert hat (Fg. 50 = Arrian, Ind. VII, 3): σιτέεσθαι δὲ τῶν δένδρεων τὸν φλοιόν καλέεσθαι δὲ τὰ δένδρεα ταῦτα τὴ φωνὴ Τάλα, καὶ φύεσθαι ἐπὰ αὐτῶν, κατάπερ τῶν φοινίκων ἐπὶ τὴσι κορυφήσιν, οἶά περ τολύπας ,sie essen die Borke der Bäume; genannt würden diese in der [indischen] Sprache tala; und es wüchsen auf ihnen wie auf den Palmen auf den Wipfeln etwas wie Wollknäuel', ein Beweis, daß der griechische Gewährsmann eine Palmenart, für die er den Ausdruck tala (tāla) hörte, gesehen hat; damit ist tāla für die Wende des 4. zum 3. Jahrhundert v. Chr. belegt.3

Ergebnis: Durch eigene sowie andere griechische Nachrichten ist jene Notiz des Megasthenes über die Unkenntnis der Schrift bei den Indern als irrig zu erklären und nur in

Vgl. Komm. zum Kāmasūtra p. 36, Zeile 12 (Übers. v. R. Schmidt. 5. Aufl., S. 48) und p. 296, Zeile 16 (Schmidt 5 S. 376); diesen Baum meint wahrscheinlich auch Strabo XV, p. 694 (Anfang).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beide Blätterarten sind bei Kautilya 100, 7 genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Einen Grund, warum diese Palmenart nicht die Weinpalme sein soll, wird man schwerlich finden; s. Lassen, Ind. Alt. <sup>2</sup> I, S. 311 f.; Wecker Sp. 1302. — Durch die Beschreibung (,Wollknäuel') würde man eher an die Kokospalme zu denken versucht sein, diese heißt aber närikela (okera) und nälikera s. P. W. s. v.; vgl. auch GGM I, p. 317 die Anmerkung.

dem teils idealisierenden (oben S. 42), teils dem indischen Wesen entsprechenden (S. 69 f.) Sinne aufzufassen; im Arthašāstra ist die Schrift in voller Ausbildung (königliche Kanzleien!) belegbar; neben Birkenblättern erwähnt das Arthašāstra sowohl Blätter der Wein- als Fächerpalme, deren Namen auch Megasthenes überliefert hat.

Im übrigen erwähnt Kauţilya Briefe auf Blättern (383, 11/12 patralekhyam), Bücher (pustaka) 64, 2, die mit nibandha im Archiv (nibandhapustakaṣthāna) des Aufsehers der Gerichtsstätte sich befinden (62, 11). nibandha (142, 7) ist wohl die Zusammenfassung von Akten oder einzelnen Büchern zu Werken; so gebraucht Kauţilya auch das Kausativ von bandh + ni für verzeichnen', aufschreiben' 129, 9 und 142, 2; daher ist der nibandhaka (67, 10; 214, 4) der "Aufschreiber' bei Messungen und Wägungen. Sonst tritt für "schreiben' das Verbum likh auf (64, 14; 110, 2; 223, 2), in Kompositis mit abhi "aufschreiben' (149, 3), mit upa "hinzuschreiben' (223, 2) und mit ud "abschreiben' (223, 3). Briefe werden auch 21, 8; 31, 5; 379, 8 erwähnt, abgesehen von dem an zahlreichen Stellen belegbaren lekha "Schriftstück' und lekhaka "Schreiber'.

## V. Teil.

## Der König.

Die Nachrichten des Megasthenes über die Könige Indiens und den König sind teils problematischer Natur, soweit sie sich auf mythische Herrscher beziehen, teils sind es offenbar Schilderungen des selbst Gesehenen. Von ersteren ist hier nicht zu handeln; die früher aufgestellten Identifikationen griechischer und indischer Königsnamen bedürfen heute einer Überprüfung, wie Fg. 50, 10: Βουδίας = Budhas, Sohn des Manu Sväyambhuva, dieser =  $\Sigma \pi \alpha[\rho] \tau \acute{\epsilon} \mu \beta \alpha \varsigma$ . Was die von Megasthenes überlieferten Zahlen an Königen und Regierungsjahren anlangt, bemerkte Lassen,² daß die Zahl der Könige von Manu bis Candragupta bedeutend kleiner ist und nicht einmal zwei Drittel von dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So Lassen, Ind. Alt. <sup>2</sup> II, S. 701 f.; Wecker Sp. 1305 f.; die Geschichte des Stabropates und der Semiramis (Diodor II, 2) gibt Th. Kruse, Indiens alte Geschichte, Leipzig 1856, S. 21 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ind. Alt. <sup>2</sup> I, S. 610 f., II, S. 701.

erreicht.¹ Kauţilya erwähnt 96, 6 und 191, 1 ,Könige' und 312, 1 ,frühere Könige', wie Ašoka ähnlich (im VII. Säulenedikt)² von den Königen vergangener Zeiten spricht, ohne aber mehr zu sagen. Von der Art des Königtums berichtet Kauţilya nicht direkt, aber aus verschiedenen Stellen geht die Erblichkeit der Königswürde klar hervor.³ Was Megasthenes (Fg. 27, 14) über das Recht einer Frau, die den trunksüchtigen König getötet hat, berichtet, daß sie nämlich mit dessen Nachfolger als Frau leben dürfe, scheint mehr erfunden als tatsächlich zu sein. Endlich läßt es sich schwer denken, in einem so vornehmlich für Könige geschriebenen Werke etwas über Republiken zu finden, soweit den Indern überhaupt — wenigstens in der brahmanischen Theorie — diese Staatsform geläufig ist. Megasthenes spricht öfters von αὐτόνομοι πόλεις, auf die seinerzeit zurückzukommen ist.

Zum eigentlichen Thema führen die Schilderungen des Megasthenes über das Leben des Königs, die im Vergleich zu Kautilya überaus dürftig sind.

### 1. Körperpflege.

Fg. 27, 14: ,Der König hat die Pflege des Leibes durch Frauen. Fg. 27, 10: ,... auch wenn die Stunde der Körperpflege kommt; diese besteht im Reiben mit Walzen; denn gleichzeitig hört er [bei Gericht] zu Ende und wird von vier [ihn] umstehenden Reibern gerieben.

Das Massieren ist nach Megasthenes eine bei den Indern allgemein übliche Körperpflege (Fg. 27, 8): "Als Leibesübung üben sie am meisten das Reiben, sowohl auf andere Weise als dadurch, daß sie mit glatten Walzen aus Ebenholz die Körper

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fg. 50, 25; vgl. Plinius NH VI, 59; Solinus 52, 5. Über diese Dinge: Lassen, Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes (nicht 'Wiener'! wie Wecker Sp. 1305 hat) V, S. 232 ff. und Th. Benfey, ebenda S. 218 ff.; Lassen, Ind. Alt. I, S. 609 ff. Die Lücke bei Arrian, Ind. IX, 9 suchte (gegen Bunsen) auszufüllen A. v. Gutschmid, Beiträge zur Geschichte des alten Orients, 1858, S. 64 f. Vgl. auch den Versuch A. Cunninghams (Book of Indian Eras, Calcutta 1883, p. 15), die Zahlen chronologisch zu rechtfertigen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G. Bühler, Aśoka-Inschriften S. 274 u. 276. Oder vgl. SBE XXXVI, p. 30: ,kings of ancient times.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Besonders 35, 1/9; s. A. Hillebrandt, ZDMG 70 (1916), S. 41.

glätten. Kautilya nennt auch einen Masseur, der samvāhaka¹ heißt (21, 1), während 44, 6 Sklavinnen dieses Amt verrichten (vgl. 125, 4). So wie Megasthenes einerseits von Frauen und andererseits von Reibern spricht, so geht auch aus Kautilya die Existenz von weiblichen und männlichen Dienern bei der Massage des Königs hervor. Wenn ferner die Massage von vier Reibern ausgeführt wird, so stimmt dies teilweise zu Kautilya 44, 7: ,Oder von diesen [Sklavinnen] angeleitete Professionelle² [sollen die Arbeit verrichten]. Die Geräte, die gestempelt waren, nach Megasthenes Walzen aus Ebenholz, erhielten sie vielleicht aus der Hand des Haremsaufsehers (44, 4f.).

Ergebnis: Die von Megasthenes berichtete Massage wird in Übereinstimmung mit Kauţilya von Masseuren und Masseusen ausgeführt; über die Zahl der Bediensteten und über die Werkzeuge gibt Kauţilya nichts. Die Angabe des Megasthenes, daß der König sich während der Gerichtssitzung massieren läßt, bleibt unbestätigt, wenn nicht erfunden.

Über die Reihenfolge der zu massierenden Körperteile handelt Agnipurāṇa 280, 2 ff. <sup>5</sup>

#### 2. Leibwache.

Nach Megasthenes Fg. 27, 11 befinden sich "vor den Toren die Leibwächter und das übrige Heer". Nach dem griechischen Sprachgebrauch sind θύραι nicht "Tore" oder "Türen" des Gemaches, sondern des Königspalastes, dann dieser selbst. Auch der Zusatz καὶ τὸ λοιπὸν στρατιωτικόν, wenn auch nur auf eine größere Anzahl Soldaten zu beziehen, spricht dafür.

Jedenfalls scheint so viel aus Megasthenes hervorzugehen, daß Frauen die nächste Umgebung des Königs bildeten, die eigentlichen Leibwächter vor dem Palast sich aufhielten, eine

Vgl. Komm. zu 125, 14 (Sor. p. 61) und Komm. zu Kämand. XIII, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. kunstfertige Masseure u. dgl.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. M. Vallauri p. 62; Jolly, ZDMG 74 (1920), S. 354, 4143

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Komm. zu Kāmand. VII, <sub>28</sub>; M. Vallauri, a. a. O.; Jolly, a. a. O. S 355, <sub>1/3</sub>.

<sup>5</sup> S. Lassen, Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 728, Anm. 3. Über die Jahreszeiten, wann die Massage empfehlenswert ist, s. Jolly, Medicin S. 38 f.

 $<sup>^{</sup>o}$  So Homer II, B, 788; H, 346 u. a.; besonders Xenophon, Anab. I, 9, 3; II, 1, 8.

Einteilung, die auch ähnlich bei der Jagd eingehalten wurde (Fg. 27, 17). Zahlreicher ist die Umgebung des Königs nach Kautilya (42, 10/13): 1, Vom Lager aufgestanden umgebe er sich mit Scharen von Frauen, die Bogen tragen. Im zweiten Ringmauerraum 2 mit Eunuchen und vertrauten Hausangehörigen, 3 die Panzer und Kopfbinden tragen. Im dritten mit buckligen, zwerghaften Leuten und Kirāten. Im vierten mit Ratgebern, Verwandten und Türstehern, die Wurfspeere in den Händen haben.

Von Megasthenes ist keine Schilderung des königlichen Palastes überliefert. Die einfachere Aufzählung: Frauen, Leibwächter "und, das übrige Heer' bei Megasthenes deutet auf eine primitivere Einrichtung als die bei Kautilya gegebene Gliederung der Umgebung, die an ein Hofzeremoniell gemahnt. Von den bogentragenden Frauen im Palaste hört man bei Megasthenes nichts; diese Sitte hätte ihm nicht entgehen können, wo er doch über die Körperpflege, eine intimere Tätigkeit der Frauen in der Umgebung des Königs, unterrichtet ist. Nichts weiß Megasthenes von Zwergen, die ihm wahrscheinlich auch aufgefallen wären; um so merkwürdiger berührt ferner, daß die Kirāten in der königlichen Umgebung nicht bei ihm genannt sind. Dieser Volksstamm wurde bereits von Ktesias 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. M. Vallauri p. 60; anders Jolly, a. a. O. S. 353, 24f.; Shamas, transl. p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> kakṣyā ist nicht ,camera', wie M. Vallauri a. a. O. übersetzt; so spricht das Rāmāyana von sieben kakṣyā, die zu überschreiten sind, wenn man den Königspalast betreten hat (II, 57, 17), was der Komm. Rāma (ed. Kâśināth Pândurang Parab, Bombay 1902) mit dvārāni erklärt; erst nach Eintreten in die achte kakṣyā sieht Sumantra den traurigen König ,im weißen Hause' (II, 57, 24). IV, 33, 19 sieht Lakṣmaṇa in Kiṣkindhā sieben kakṣyā und dann den wohlbeschützten Frauenpalast, dazu stimmt Kautilya, wenn es 40, 2 mehrere kakṣyā (neben prākāra und parikhā) gibt; 41, 7 heißt es: kakṣyāntareṣu soll die ,Haremswache' sich aufhalten, was nicht auf Zimmer bezogen werden kann. 41, 5 und 120, 3 muß kakṣyā übertragen gefaßt werden: ,Teilung [durch Wände] in Zwischenräume.' Vgl. noch Kāmand. IV, 12a; Bṛhatkathāšlokas. (ed. F. Lacôte) V, 23 (kakṣāntare). Die kürzeste Übersetzung wäre ,Hof'.

<sup>3</sup> M. Vallauri a. a. O. ,diligenti ispettori di casa'; vgl. Kāmand. VII, 44 лайгіка.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fg. 57 (in C. Müllers Herodot-Ausgabe, Didot Paris 1844 und bei W. Reese, Die griechischen Nachrichten S. 9).

genau beschrieben und Schwanbeck<sup>1</sup> und Lassen<sup>2</sup> haben gezeigt, daß ihn auch Megasthenes kennt; das beweist auch Plinius (NH VII, 25): Megasthenes gentem . . . vocari Sciratas (Fg. 30, 3). Ktesias berichtete wohl, daß dreitausend dieser Pygmäen dem König der Inder folgen; "sie sind nämlich sehr gute Bogenschützen".

Wenn man diese Nachricht als glaubwürdig ansieht - und bis auf die Zahl vielleicht ist kein Grund für das Gegenteil vorhanden —, so sind die Kirāten bereits für das 5. Jahrhundert v. Chr. als Umgebung und Gefolge des Königs bezeugt, wenn sich dieser Bericht des Ktesias auf Friedenszeiten bezieht; es ist jedoch wahrscheinlich, daß damit das von den Kirāten gestellte Kontingent zum ,indischen' Heere gemeint ist. Jungfrauen der Kirāten bedienen den König3 und im Vikramorvašīva reicht eine Yavanī dem König den Bogen zur Erlegung eines diebischen Geiers, während ein Kirāte, Recaka,4 sich in der Begleitung des Königs befindet. Es ist auch nicht wahrscheinlich, daß zwerghafte Menschen mit Buckligen einen wirksamen Schutz geleistet haben, um so weniger, als sie nicht bewaffnet sind.<sup>5</sup> Darf man aus diesen Momenten einen Schluß ziehen, so ließe sich sagen: Ktesias berichtet von den Kirāten, daß sie als treffliche Bogenschützen dem König folgen, was offenbar für Kriegszeit gilt; Megasthenes weiß von ihnen als Völkerschaft, nichts aber als Umgebung des Königs; im Epos treten Jungfrauen auf, bei Kālidāsa ein männlicher Kirāte; bedenkt man ferner, daß nach Manu X, 44 das Volk der Kirāten zu den Barbaren (mleccha) gezählt wird, so scheint der Übergang eines selbständigen Volkes 6 zu einer Art Dienervolk vorzuliegen. Dann ist es vielleicht verständlich, wenn Megasthenes

<sup>1</sup> p. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 661 ff.; vgl. III, S. 342. — Vgl. O. Lenz, Verhandlungen der 42. Versammlung Deutscher Philologen und Schulmänner in Wien 1894, S. 525 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lassen, Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 555.

So nach L. Fritze, Reclam, S. 69 f.; aber in der Ausgabe von Shankar P. Pandit (p. 133 u. 137) ist es eine Kirātin wie in der drāvid. Rezension, s. Monatsber. d. kgl. Preuss. Ak. d. W. 1875, Berlin 1876. S. 660, 10 u. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die übrigen Stellen bei Kautilya (21, 2; 408, 13) besagen nichts.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. JRAS XXI (1889), p. 249; über das (vielleicht) älteste Vorkommen des Namens s. Ind. Stud. I, S. 32.

noch nichts von ihnen in der Umgebung des Königs erzählt, weil diese Verwendung erst nach ihm fallen muß.

Der vierte Teil der Umgebung besteht aus Ratgebern, Verwandten und Türstehern. Auch von diesen entspricht nichts den Leibwächtern im eigentlichen Sinne. Was die Türsteher anlangt, so sind diese mit Speeren bewaffnet, was man am ehesten als σωματοφύλακες ansehen kann. Allerdings sind diese dauvärikas wohl zu unterscheiden vom dauvärika κατ' ἐξοχήν. Er erscheint an fünfter Stelle unter den Würdenträgern (20, 12);¹ er bezieht ein Gehalt von 24.000 paṇa (245, 8); dazu stimmt die Stellung des pratīhāra in der Rājataranginī.² Er unterscheidet sich somit wesentlich von einem gewöhnlichen Türwächter, aber auch von einem Türhüter, wie ihn R. Fick ³ in den Jātakas sieht, der ,so ziemlich auf der untersten Stufe der Höflinge' gestanden zu haben scheint. Daß das ,Heer' den König auf Schritt und Tritt begleitet (s. u. S. 105 f.), wird auch auf eine Wachabteilung zu beziehen sein.

Ergebnis: Bezüglich der Leibwache und königlichen Umgebung weiß Megasthenes nichts von den von Kautilya erwähnten bogentragenden Frauen im Palaste, nichts von Eunuchen, nichts von Kirāten; diese scheinen erst in einer späteren Zeit zu solchen Diensten verwendet worden zu sein; ohne die Ratgeber und Verwandten zu nennen, läßt Megasthenes vor dem Palast die Leibwache und einen Teil des Heeres sich aufhalten; davon entsprechen wahrscheinlich die "gewöhnlichen" Türhüter bei Kautilya der ersteren; Heeresabteilungen bewachen auch im Arthašästra den König. Im allgemeinen macht die Schilderung bei Kautilya einen reicheren, zeremonienhaften Eindruck gegenüber dem einfacheren bei Megasthenes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Tantrākhyāy. (p. 109, 1) sitzt er im Ministerrat; vgl. die Einleitung zur Übersetzung des Tantrākhyāy. von Joh. Hertel, Leipzig und Berlin 1909, S. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. J. Jolly, Gurupūjākaumudī, Festgabe zum fünfzigjährigen Doctorjubiläum Albrecht Weber dargebracht, Leipzig 1896, S. 85; vgl. aber M. A. Steins Bemerkungen zur Übersetzung der Räjatar. V. 214; in den Dramen heißt der Kämmerer kancukīya, s. seinen Monolog in der Šakuntalā (ed. C. Cappeller, Leipzig 1909) p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die soz. Glied. S. 102 f. — Einer Inkonsequenz der Titulatur begegnet man auch beim senäpati, s. unten VII, 5.

## 3. Tagesbeschäftigung.

Fg. 27, 15/18: ,Auch sehläft der König nicht am Tage und des Nachts ist er Stunde für Stunde gezwungen, das Lager wegen der Anschläge zu wechseln. Von Auszügen, die keine kriegerischen Zwecke verfolgen, dient einer zu den Gerichtssitzungen sin Streitfällen], bei welchen er den Tag über verweilt, indem er auch nicht weniger bis zum Ende (zu)hört, auch wenn die Stunde der Pflege des Körpers kommt (siehe 1). Ein anderer Ausgang ist der zu den Opfern. Ein dritter ist ein gewisser maßen bacchisch entzückter zur Jagd, indem Frauen im Kreise ihn umgeben, außen(hin) die Speerträger; der Weg wird durch ein ausgespanntes Seil bezeichnet; dem innerhalb bis zu den Frauen Eingedrungenen steht der Tod [als Strafe] bevor; voran schreiten Trommelschläger und Glockenträger. Er jagt in den Gehegen, von einem erhöhten Ort aus schießend; neben ihm stehen zwei oder drei Frauen in Waffen; bei den unverzäunten Jagden von einem Elefanten aus [schießend]; die Frauen sind teils auf Streitwagen, andere auf Pferden, andere auch auf Elefanten, mit jeglicher Waffe gerüstet, wie sie auch mit in's Feld ziehen.

Nach der bei Kautilya gegebenen Tageseinteilung bleibt dem indischen König allerdings keine Zeit zum Schlafen bei Tag, ja, herzlich wenig Schlaf in der Nacht. ,Tag und Nacht teile er durch nāļikās in [je] acht Teile' (37, 9f.). ,Dabei¹ vernehme er die Anordnung für die Wache, die Einkünfte und Ausgaben im ersten Achtel des Tages. Im zweiten sehe er nach den Angelegenheiten der Stadt- und Landleute. Im dritten obliege er dem Bade und Essen. Und er studiere [den Veda]. Im vierten nehme er den Empfang des Goldes und der Aufseher vor.2 Im fünften berate er sich mit der Ratgeberversammlung und durch Absendung von Briefen.3 Und er erkundige sich nach den Geheimberichten der Spione. Im sechsten obliege er einem beliebigen Vergnügen oder der Beratung.4 Im siebenten sehe er nach den Elefanten, Pferden, Wagen und Kriegern. Im achten erwäge er mit dem Feldherrn kriegerische Unternehmungen. Wenn der Tag sein Ende erreicht hat, ver-

Ygl. M. Vallauri p. 55 f.; die viel zitierte Parallelstelle des Dandin ber A. Hillebrandt, Über das Kauţiliyaśāstra S. 8 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. l. für pratigraha in B: pragraha (M. Vallauri p. 56, n. 2 u. Jolly, ZDMG 70, S. 553); v. l. für °ksāņšca s. A. Hillebrandt a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B gibt wie der Text 29, 8/9 die richtige Form (M. Vallauri p. 56, n. 3 u. Jolly a. a. O.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,attenda . . . o ai [suoi] progetti' M. Vallauri a. a. O.

richte er die Abendandacht. Im ersten Nachtteile sehe er nach den Geheimleuten. Im zweiten nehme er Baden, Essen und Studium [des Veda] vor. Im dritten lege er sich beim Ertönen des türya-Instrumentes zur Ruhe und schlafe im vierten und fünften. Im sechsten erwache er beim Ertönen des türya-Instrumentes und denke über die Wissenschaft [der Politik, über das nītišāstra] und die notwendigen Obliegenheiten nach. Im siebenten pflege er Rat. Und er entsende die Geheimleute. Im achten nehme er mit dem Opferpriester, Lehrer und Hauspriester die Segenswünsche entgegen. Und er sehe nach dem Arzt, Koch und Astrologen (37, 11/38, 13).

Von einem stündlichen Wechsel des Lagers — so wahrscheinlich es sonst klingt — ist bei Kautilya also nicht die Rede. Nebenbei sei bemerkt, wie gering die Ruhezeit des raja war, was ja Dandin humorvoll bedauert hat. Da Tag und Nacht (nach Kaut. 108, 1) in 30 muhūrtas geteilt waren, diese gleich sind 2400 kalās, schläft der König 300 kalās oder 7½ nāļikās = 3³/4 muhūrtas, d. i. (1 muhūrta = 48 Minuten) drei Stunden.

a) Richterliche Tätigkeit. Außer der in Fg. 27, 16 angeführten Stelle berichtet Megasthenes nichts über den König als Richter, wohl Fg. 1, 25, 28, 32 und 33 über Richter. Auch in den Angaben des Kautilya über die Tageseinteilung findet sich keine direkte Vorschrift für die Ausübung des Richteramtes durch den König. Es heißt zwar, daß er im zweiten Tagesteile nach den Angelegenheiten der Stadt- und Landleute sehen solle und Dandin faßt den Passus so auf, daß er 'auf die untereinander streitenden Untertanen' hören muß.<sup>4</sup> Jedoch scheint es sich nicht darum zu handeln, daß er selbst oder gar in erster Instanz Rechtsfälle entscheidet, sondern es dürfte sich um Bitten der Untertanen handeln, vielleicht Beschwerden gegen

<sup>1</sup> Diese Bedeutung nach Manu VII, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Smith p. 124, n. 3. — Im Paūcatantra (ed. Kielhorn-Bühler, Bombay Sanskrit Series No. 111, p. 50, 20) und im Pañcākhyānaka (ed. Joh. Hertel, Harvard Oriental Series Vol. X, p. 180, 4) gibt es einen šayyāpālaka "Hüter des [königlichen] Ruhelagers".

<sup>3</sup> Zu demselben Ergebnis kommt man mit M. Vallauris Rechnung p. 55,

<sup>4</sup> Auch Vallauri übersetzt ,esamini le quistioni'.

Urteile oder sonstige Härten der Beamten. Denn es heißt 38, 13 f.: Nachdem er eine Kuh mit ihrem Kalb und einen Stier rechtshin umwandelt hat, gehe er in die Audienzhalle', und 38, 17 f.: Wenn er in die Audienzhalle gegangen, lasse er die Leute, die ein Anliegen haben, nicht an der Türe warten. 1 Denn ein [für die Untertanen] schwer zugänglicher König wird von seiner Umgebung veranlaßt, eine Verwechslung von dem, was zu tun und was nicht zu tun ist, zu begehen. 2 Gewiß kann karyarthinam auch Leute bedeuten, die Prozesse führen, aber doch schwerlich solche, welche die Entscheidung des Königs als erste Instanz anrufen: eher als Appellationsinstanz. So sagt Kullūka zu Manu VII, 145, der König gehe in die "glückbringende Halle": in den Audienzsaal (daršanagrha) für Minister usw.' Dagegen spricht ferner - wie gezeigt werden wird - die Existenz von Richtern und eines eigenen Gerichtsgebäudes. Selbst wenn mit dem "Sehen nach den Angelegenheiten" die richterliche Tätigkeit des Königs gemeint wäre, so stimmt Kautilya nicht zu Megasthenes. Denn hier verläßt der König den Palast (εξοδος). dort empfängt er im Palast. Und wenn er bei Megasthenes den ganzen Tag mit Rechtsfällen verbringt, so hat der König bei Kautilya nach dem Programm recht wenig Zeit dafür.

Ergebnis (a): Weder Megasthenes noch Kautilya sprechen von der ausschließlichen richterlichen Tätigkeit des Königs, beide erwähnen Richter, Kautilya sogar verschiedene; während aber der König nach Megasthenes fast den ganzen Tag bei Rechtsfällen anwesend ist, ist eine solche Tätigkeit nach Kautilya nicht sicher, auch nicht einmal wahrscheinlich. Weder Ort noch Zeitdauer dieser richterlichen Funktion in den beiden Quellen würde stimmen.

Die Dharmašästras lassen die Stellvertretung des Königs bei Prozessen durch Brahmanen oder qualifizierte Richter zu.<sup>3</sup> Daß die Wahrscheinlichkeit gegen eine persönliche richterliche Tätigkeit des Königs spricht, ist deshalb anzunehmen, weil der König eines größeren Landes, wie Candragupta, die Prozesse nicht in persona wird entschieden haben können. Eher ließe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wörtlich: ,ein an der Türe Hängenbleiben'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. die Parallelstelle des Nītivākyāmṛta bei M. Vallauri p. 57, n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Manu VIII, 9; Yājū. II, 2; Viṣṇu III, 73; Gaut. II, 4, 13, 26; Vas. XVI, 2; vgl. Jolly, RuS. § 46, S. 133 f.

sich daran denken, daß der König als höchste Appellationsinstanz angerufen wurde; ¹ es scheint auch Recht im Namen des Königs gesprochen worden zu sein, da Megasthenes andererseits Richter erwähnt. Inwieweit der Bericht des Curtius (VIII, 9, 27) Glauben verdient, wenn er berichtet: 'Die Königsburg steht den Herankommenden offen; während er [der König] das Haar kämmt und schmückt,² da erteilt er Antwort den Gesandtschaften, da spricht er den Einheimischen Recht', ist umsoweniger zu entscheiden, als er von 'reges' und vom 'rex' spricht; den Candragupta erwähnt er nicht.

b) Opfer. Zu der in Fg. 27, 16 zitierten Stelle tritt noch eine bezüglich des Opfers des Königs.

Fg. 33, 2: ,Eines jeden von ihnen für die eigene Person bedienen sich die Opfernden oder die, welche ein Totenopfer darbringen, von Staatswegen 3 die Könige bei der sogenannten großen Versammlung, bei welcher zum neuen Jahre alle Philosophen zum Palast zum König kommen . . .'

Während an ersterer Stelle vom Ausgang (ἔξοῦος) des Königs die Rede ist, ohne Angabe, wie oft oder wann dieser stattfindet, kommen hier die 'Philosophen', d. h. die Priester, jährlich einmal (bei Beginn eines neuen Jahres) zur Königsburg.

Weder geht aus dem über die täglichen Pflichten des Königs Erwähnten ein Ausgang zum Opfer hervor, noch wäre eine Parallele zur "großen Versammlung" zu finden.<sup>4</sup> So viel sich aus der Rechtsliteratur ersehen läßt, ist es auch nicht wahrscheinlich, daß der König den Palast zur Darbringung eines Opfers verläßt. So sagt Gautama II, 2, 11, 17: "Er <sup>5</sup> vollziche im Feuer in der Halle die Heilsopfer mit den Abwehr-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Arthasāstra aber spricht nicht davon, wohl das Dharmašāstra: W. Foy, Die königl. Gewalt S. 24 f., Jolly, RuS. S. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das stimmt fast zu Megasthenes; bei Kaufilya hat der König zahlreiche Diener: 21, 1; 44, 4f. — Vgl. das VI. Separat-Edikt des Ašoka über seine richterliche Tätigkeit und über die Audienzhalle (G. Bühler, Aśoka-Inschriften S. 43 f., 45 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auch hier ist iôix und zowā in diesem Sinne (nicht ,einzeln' und ,ins-gesamt') zu fassen; vgl. oben S. 69, Anm. 2.

<sup>4</sup> Über ähnliche (Neujahrs-) Feiern soll im Teile über die Religion gesprochen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Haradatta, der hier sehr gute Erklärungen gibt, nimmt den König als Subjekt, ein anderer, sagt er, den purchita; für letzteres spricht auch Gautama II, 2, 11, 13 f. selbst.

Sitzungsber. d. phil.-hist. Kl. 191. Bd. 5. Abh.

riten [mit Handlungen und Segenssprüchen], welche eine glückliche Tageszeit, guten Fortgang und langes Leben [bewirken], und mit allen glückbringenden Dingen 1 verbunden sind und die geeignet sind zur Verfeindung [derer, zwischen denen man Feindschaft stiften will], zur Gewinnung [derer, die man für sich gewinnen will], zur Behexung und zur Herbeiführung von Unglück für die Feinde. '2 Während diese teilweise als ,Staatsopfer' zu bezeichnenden Zeremonien vom Hauspriester (Hofkaplan), dem purohita, vollzogen werden, steht dem König für die anderen Haus- und Šrautaopfer 3 eine ansehnliche Schar der rtvijs zur Verfügung.4 Dasselbe Bild gewinnt man aus Kautilya: purohita und rtvijs (darüber später) umgeben den König, nur daß die überragende Rolle des purohita, den man fast mit gleicher Berechtigung Minister wie Priester nennen darf, im Kreise der Hofwürdenträger noch krasser hervortritt. Und wie Gautama ausdrücklich šālāgnau sagt und Apastamba die Verehrung des Agni, das Brennen des Feuers im Königspalaste fordert (II, 10, 25, 6f.), so schreibt auch Kautilya 55, 4f. vor: ,Dessen [des Baugrundes] ostnördlichen Teil sollen der ācārya, der purohita, der Platz für die Opfer und das [dazu nötige heilige] Wasser und die Ratgeber einnehmen. 65

Aber nicht geleugnet kann werden, daß der König seinen Palast überhaupt verlasse. "Von vertrauenswürdigen Bewaffneten begleitet, begebe er sich "zu einem Heiligen oder Büßer" (45, 1) und "er gehe zu Wallfahrten," (Volks-) Versammlungen,"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu mangala vgl. M. Winternitz, Denkschriften der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, Philosophisch-Historische Classe, Band XL (1892), S. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Apast. II, 10, 25, 7; Manu VII, 78; Vişnu III, 78. — Zur Übersetzung G. Bühler, SBE II, p. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Komm. zu Gaut. II, 2, 11, 18; s. dazu G. Bühler a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So beim aupāsana und agnihotra der adhvaryu allein, bei Neumondund Vollmondzeremonien vier, beim cāturmāsya fünf, beim Tieropfer sechs und beim jyotistoma sechzehn rtvijs nach Haradatta zu dieser Stelle. — Vgl. W. Foy, Die königl. Gewalt S. 58 u. 69.

<sup>5</sup> C ovaseyuh (Sor. p. 8).

<sup>&</sup>quot; pašyet kann sowohl heißen: ,er sehe', ,besuche' als ,er empfange'; vgl. M. Vallauris Übersetzung p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Komm. zu Kāmand. VII, 40 a devatānām.

<sup>\*</sup> Wohl festlich-religiöser Art, s. G. Bühler, Aśoka-Inschriften S. 7. Die Lesung des Komm. zu Kämand. a. a. O. ist unsicher (s. v. l.) und zu

Festen 1 und Hochzeiten, 2 indem diese durch Zehnergruppen 3 bewacht sind (45, 6). Sonst wird der König gewarnt, sich allzusehr Menschenansammlungen auszusetzen: "Nicht begebe er sich in s Menschengedränge (45, 5).4

Ergebnis (b): Der von Megasthenes berichtete Ausgang des Königs zum Opfer ist durch Kautilya nicht zu belegen; wie die Rechtsliteratur spricht auch das Arthašāstra dafür, daß im Palaste des Königs (durch purohita und rtvijs) das tägliche Opfer, nach Gautama aber weit mehrere dargebracht wurden, was ebenso gut für Kautilya zu Recht bestehen kann. Hingegen verläßt der König den Palast weit öfter und zu anderen Zwecken (vor allem der Unterhaltung), als Megasthenes angibt.

Lassen hat (Ind. Alt. II, S. 720) mit Recht bemerkt, daß die Angabe nicht auf tägliche Opfer (Manu VII, 145) sich beziehe, sondern auf außergewöhnliche. Aber gerade Gautama hat noch andere als die täglichen Feueropfer im Auge. Andererseits muß es wundernehmen, daß Megasthenes, wenn er ein großes Opfer außerhalb des Palastes gesehen hat, dies nicht beschrieben hat, oder es ist die Überlieferung des Megasthenes dafür verantwortlich zu machen.

- c) Jagd. Der dritte Ausgang des Königs ist der zur Jagd. Hier ist der griechische Autor im Gegensatz zu dem Bericht über das Opfer ausführlicher. Die Beschreibung zerfällt in die Punkte:  $\alpha$ ) Weg;  $\beta$ ) Umgebung des Königs (Musik, Frauen und Speerträger);  $\gamma$ ) Jagdplatz;  $\delta$ ) Jagdgefolge (Frauen).
- a) Nach Megasthenes ist der Weg des Königs zum Jagdort durch Seile abgesperrt. Sind diese Worte, strenggenommen,

weitdeutig. Vgl. F. W. Thomas, JRAS 1914, p. 392/394 (mit Literatur). Für die angegebene Art der Versammlung spricht außer dem Zusammenhang 121, 13 und 407, 3. Eine andere Bedeutung, als militärischer t. t., tritt 369, 4 auf. "Volks"-Versammlung ist 362, 4 unangebracht, hier bedeutet es allgemein "Versammlung" (von Soldaten). Die übrigen Stellen entscheiden nichts.

<sup>1</sup> Komm. zu Kāmand. VII, 40: "Frühlingsfeste u. dgl."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Erklärung Shamasastrys (Text p. 17, n. 1) und Laws (p. 81 f.) ist unannehmbar; vgl. Jolly, ZDMG 74, S. 355, 33 u. Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D. h. es sind bei diesen Gelegenheiten Zehnergruppen als Wachtposten aufgestellt. Je zehn Mann bildeten im indischen Heere die niedrigste taktische Einheit, wie sich aus 375, 4 ff. ergibt.

<sup>4</sup> Vgl. Kāmand, VII, 40.

nur auf die Jagd zu beziehen, nicht auch auf andere Ausgänge, so stimmen sie allgemein nicht zu Kautilya, aber auch nicht im besonderen. Beim Ausgang und Heimgang gehe er den Königsweg, der auf beiden Seiten mit Wachen besetzt ist und von dem waffentragende Leute, Wandermönche und Krüppel durch Polizeimänner verjagt werden (45, 4f.).

Ergebnis (c 2): Während Megasthenes nur beim Ausgang zur Jagd von der Absperrung des Weges durch Seile berichtet, wird stets, bei Ausgang und Rückkehr des Königs, der Straßenteil, der für den König bestimmt ist, von gefährlichen und widrigen Personen gesäubert. Es stimmt also weder die Gelegenheit, noch die Art der Absperrung (bei Kautilya werden keine Seile erwähnt), noch bemerkt Megasthenes, daß es für den König einen besonderen Weg, den räjamärga, gibt.

Der rājamārga ist 4 daṇḍa (= 7,20 m) breit (54, 14), zur, bezw. aus der Burg führen je drei Königswege nach Ost und West (54, 12). rājamārga ist, dem P.W. nach,² nur bei Manu als in der Rechtsliteratur belegt. Die übrigen Dharmašāstras sprechen nur vom Ausweichen und Platzgeben auf dem Wege für gewisse Kategorien wie: alte Leute, Kinder, Kranke, Schwangere und zu Wagen Fahrende. Kennzeichnend für den Standpunkt des dharma und der Verfasser der Rechtsbücher ist es: immer muß der König dem snātaka ausweichen,³ bei Kauṭilya findet sich nichts davon, im Arthašāstra herrscht der König. — Die Stelle über den rājamārga ist noch in einer Hinsicht beachtenswert: sie liefert nämlich den indirekten Beweis für die Richtigkeit der oben (S. 17 f.) aufgestellten Identifikation von δδὸς βασιλική mit vaṇikpatha.

β) Daß den König eine Musikkapelle zur Jagd geleitet, ist aus Kautilya nicht zu ersehen (s. γ). Wohl bildet Musik

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Kāmand. VII, 39; M. Vallauri p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Allerdings sehr oft im Mhbh., aber Aussprüche wie 'Das kommt schon im Mahäbhärata vor' haben keinerlei Berechtigung und in chronologischer Beziehung gar keinen Sinn, sagt M. Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. I, S. 399.

<sup>Manu II, 138; Yājñ. I, 117; Gaut. I, 6, 21 f.; Āpast. II, 5, 11, 5/7; Baudh. II, 3, 6, 30; Vi. LXIII, 51. — Zum snātaka s. Jolly, SBE VII, p. 203, n. 1.
— Die übrigen Stellen über den rājamārga bei Kauf. kommen hier nicht in Betracht; vgl. Law p. 71 f.</sup> 

einen Unterhaltungszweig des Königs im Palaste: "Kušīlavas¹ sollen ohne Gebrauch von Waffen, Feuer und Giften Scherze treiben. Und ihre Musikinstrumente sollen drinnen² bleiben sowie auch die Schmuckgegenstände für Pferde, Wagen und Elefanten' (44, 11 f.).

Aus der unter a) angeführten Stelle ist hervorgegangen. daß Bewaffnete (eigentlich: ,einen Stock Führende') den Weg säubern, wie der König zu Festen u. dgl. unter Bewachung durch Soldaten geht. Und so begleitet den König, wo immer er hingeht, nie ein Kreis von Frauen, sondern stets eine Schar erprobter Diener und eine Heeresabteilung, wenigstens nach Kautilya. Wenn Lassen (Ind. Alt.º II, S. 720) die Jagd des Dusyanta<sup>3</sup> als eine der spätesten Zutaten des Epos erklärt und auf Kālidāsas Šakuntalā (ed. Cappeller p. 16, 16) verweist, so sei daran erinnert, daß R. Pischel, dem sich Cappeller (p. 132) anschließt, diese Stelle als Einschub erklärt. Pischel stützt sich auf Chézys Cakuntalopākhyāna I, 13, 14, wo von prabhûtabalavâhanah, von khadgaçaktidharair vîraîr gadâmushalapânibhih usw. die Rede ist, nicht aber von Frauen, wie auch Dašaratha im Raghuvamša IX, 50 ff. ohne Frauen zur Jagd geht. Auch im Vikramorvašīya, läßt sich hinzufügen, kann die Stelle, wo der König durch die dhanurgrahini den Bogen bringen läßt, nicht gegen Pischel verwendet werden, da die Szene im Palaste spielt. 5 Daß Speerträger sich im Jagdgefolge befanden, ist wohl insofern richtig, als Soldaten den König begleiten (s. 7). Ebensowenig läßt sich aus Kautilya etwas über die Bestrafung der bis zu den Frauen vordringenden Leute sagen, ja, nach dem aus dem Arthašāstra gewonnenen Bilde ist dies gar nicht gut

Ygl. Kāmand. VII, 42 b. — Hier — wie fernerhin — wird kušīlava, für das schwerlich ein eindeutiger Ausdruck gefunden wird, nicht übersetzt. M. Vallauri gibt (p. 63) "giullari".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Drinnen', nämlich im Palaste, wie die für königliche Pferde usw. zu benützenden Schmuckgegenstände, um nicht zu Anschlagszwecken gegen den König verwendet werden zu können. — In der Nähe des königlichen Palastes ist Musik verboten (146, 1f.).

<sup>3</sup> Mhbh. I, 69, 3 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Kâlidâsae Çâkuntalae Recensionibus, Dissert. Vratislaviae 1870, p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ed. Shankar P. Pandit (Bomb. Sanskr. Series XVI, Bombay 1879) p. 134 f. — Auf die Frage nach den yavani-Frauen wird kurz zurückzukommen sein.

denkbar, da aus dem Aufenthalts-, also auch Jagdbereich des Königs alles, was verdächtig erscheint, vertrieben wird.

Ergebnis (c  $\beta$ ): Weder voranschreitende Musik, <sup>1</sup> noch Frauen, noch eine für Leute, die bis zu diesen vordringen, bestimmte Todesstrafe ist aus Kautilya belegbar. Speerträger sind insofern anzunehmen, als den König stets Bewaffnete oder Heeresabteilungen begleiten.

γ) Die Jagd des Königs erstreckt sich nach Kautilva auf verschiedene Zweige: sie spielt unter den Vergnügungen eine große Rolle, soweit sie als Belustigung und nicht als Leidenschaft betrieben wird. Er gehe in einen Lusthain, nachdem dieser von Raubtieren und Schlangen 2 gesäubert worden ist. Er gehe in einen Wildpark, um sich [im Schießen] auf bewegliche Ziele zu üben, nachdem von Jägern und Hunderudelführern die von Räubern, Raubtieren und Feinden drohende Gefahr<sup>3</sup> beseitigt worden ist' (44, 18/20). Der König jagt in seinem eigenen Walde: "Zum Vergnügen des Königs lasse er einen so großen (d. h. entsprechend großen) Wildpark machen. mit einem Tor versehen, durch einen Graben geschützt, in dem sich Sträucher und Büsche 4 mit süßen Früchten und dornenlose Bäume befinden, ein offener Teich, gezähmte Vögel und Vierfüßler und Raubtiere, deren Krallen und Fänge gebrochen, jagdbare <sup>5</sup> Elefanten, Elefantenkühe und -Kälber <sup>6</sup> (49, 912). Wie bei Megasthenes ist auch bei Kautilya der Jagdpark eingehegt. von einem nicht eingehegten wäre nur bei dem 44, 20 zu reden, wiewohl durch die getroffenen Sicherheitsmaßregeln eine Um-

Diese Beschreibung scheint mit dem Dionysos-Kult zusammenzuhängen, da Dionysos so nach Indien gekommen sei. Vor allem spricht Fg. 46, 7 dafür.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Kāmand. VII, 35 a; M. Vallauri übersetzt (p. 63): ,serpenti e di coccodrilli; aber Krokodile in einem Lustwald sind kaum wahrscheinlich; grāha ,Schlange' z. B. Mhbh. III, 178, 28

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> °parābādha° liest auch B (Jolly, ZDMG 70, S.554); vgl. Kāmand.VII, 36, M. Vallauri a. a. O.; zu den beweglichen Zielen s. die folgende Stelle; dieselben Worte wie 44, 19 kehren 130, 1 wieder.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fehlt in Nr. 335.

<sup>5</sup> mārgāyuta Nr. 335, aber der Text liest 138, 5 f. wieder mārgāyuka, Sor-(p. 69) gibt mārgāyuktah, das der Komm. mṛgayākušalah erklärt.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> C (Sor. p. 3) \*kalabham mṛga\*; Subjekt ist ,der König\*, wie Zeile 7 und 9 zeigen.

zäumung nicht geboten ist. Nichts berichtet Kautilya über den Ort, von wo aus der König schießt; ob er einen Elefanten zur Jagd benützt, ist nicht zu ersehen. "Er besteige einen Wagen und ein Reittier, von einem vertrauenswürdigen Manne geführt' (44, 13). Nach dieser Stelle ist es nicht wahrscheinlich, daß Frauen sich bei ihm befinden.

Ergebnis  $(c\gamma)$ : Was bezüglich des Jagdplatzes aus Kautilya bestätigt wird, ist die Umhegung (und zwar durch einen Graben); ein nicht eingehegter ist direkt nicht belegbar. Ferner wird nicht bestätigt: der Unterschied im Standplatz des Königs, der Gebrauch von Erhöhungen wird nicht einmal erwähnt; ob der König auf einem Elefanten zur Jagd reitet, ist aus Kautilya nicht ersichtlich. Nirgends ist von neben dem Könige stehenden Frauen die Rede.

des Königs befindlichen Frauen die Rede ist, so wenig spricht die Wahrscheinlichkeit dafür, daß Frauen auf Streitwagen oder Elefanten in voller Rüstung ihn begleiten, wenigstens ist bei Kautilya nicht die Rede davon. In der Šakuntalā (Anfang) verfolgt der König, von seinem sūta, dem Wagenlenker, begleitet, auf einem Wagen die Gazelle, ein Beispiel, das man wohl als allgemein indischen Brauch, zumindest als ein dem wirklichen Leben entsprechendes Bild wird anschen dürfen. Daß nur Bewaffnete in der Umgebung sich aufhalten, ist aus den bisher zitierten Stellen ersichtlich; ebenso befindet sich eine Heeresabteilung am Uter, wenn der König zu Wasser fährt oder ein Bad nimmt (44, 16).

Ergebnis (c ?): Aus Kauţilya ist keine Stelle ersichtlich, aus der eine Begleitung des Königs zur Jagd durch Frauen hervorginge. Bogentragende Frauen treten — wie bei Kauţilya — im klassischen Drama im Palaste auf (Šakuntalā, ed. Cappeller p. 16; Vikramorvašīya, ed. Shankar P. Paṇḍit, p. 134 f.; Mālavikāgnimitra, ed. Shankar P. Paṇḍit, p. 91 ff.).

Nicht immer wird die Jagd nur Unterhaltung für den König gewesen sein: "Aber die aus der Leidenschaft entstehende

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> maula ,von Alters her im Dienste stehend', damit erklärt der Komm. zu Kämand.VII, 36 suparikṣita. — Vgl. Kāmand.VII, 30 a, M. Vallauri p. 63, zum Jagdwald Kāmand. XV, 29 ff.

Vierergruppe ist: ¹ Jagd, Spiel, Weiber und Trinken. 'In dieser [Gruppe] ist von Jagd und Spiel die Jagd das schwerere [Laster]', sagt Pišuna. 'Bei dieser [Jagd] bestehen folgende Gefahren für das Leben: [Angriffe von] Räuber[n], Feinde[n], Raubtiere[n], Waldbrand, die Gefahr des Ausgleitens, das Sich-Verirren, Hunger und Durst. Aber im Spiele hat ein Würfelkundiger wie Jayatsena und Duryodhana Gewinn.'" Kauţilya sieht hingegen im Spiele Fehler ² (Gier, Feindschaften, Streitigkeiten über das Vermögen, Verlust desselben, körperliche Schädigung), 'aber bei der Jagd bestehen [die Vortelle in]: Körperbewegung, Verlust von Phlegma, Galle, Fett und Schweiß,³ Übung im Zielen auf einen beweglichen und feststehenden Körper, Kennenlernen des Gefühlslebens der Tiere im Zustand des Zornes oder der Angst⁴ und in guter Stimmung⁵ und [Gelegenheit zu] gelegentlichem Marschieren' (326, 20/327 4, 811).

Zu der Tageseinteilung seien noch einige Stellen aus anderen Quellen beigebracht. Manu VII, 115 läßt den König im letzten (der drei) yāma (Nachtwachen) aufstehen, sich reinigen, und nach Darbringung des agnihotra und nach Empfang der Brahmanen in die Audienzhalle gehen. Wichtig ist die Beratung (VII, 146,150). Dem Fortschaffen von Idioten, Stummen, Blinden, Tauben, Tieren, sehr alten Leuten, Frauen, Barbaren, Kranken und Krüppelhaften begegnet man oft. Der Grund bei Manu ist Gefährdung der Geheimhaltung des Planes durch diese, aber wohl auch Entfernung all dessen, was dem Könige unangenehm ist, oder ein übles Vorzeichen für eine seiner Unternehmungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Manu VII, 47, 50, Vişnu III, 50; J. Hertel, Einleitung zur Tanträkhy. Übersetzung S. 144; Chr. Bartholomae IF 38 (1917), S. 39 f., wo die Vierergruppe aus einem noch nicht veröffentlichten Text Handarz i Ösnar i dänäk zitiert wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Kāmand. XV, 44 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Jolly, Medicin S. 39 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> kopabhayasthāne B (Jolly, ZDMG 72 [1918], S. 210).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zu lesen offenbar: hiteşu als Gegensatz zum Vorhergehenden. Die Stelle ist vielfach bekannt: Shamas. verwies (Text p. 327, n. 1) auf Šakuntalā (ed. Cappeller p. 19); die Parallelstelle bei Kāmand.(XV, 26) hat P.V. Kane zur Datierung von Kālidāsa und Kāmandaki zu verwenden gesucht (Ind. Ant. XL [1911], p. 236), dagegen A. F. R. Hoernle, Ind. Ant. XLI (1912), p. 156; eine Parallele zum Dašakumārac. gibt Jolly, ZDMG 68 (1914), S. 357; vgl. auch S. 350, Anm. 1.

sein könnte.1 Bei Manu darf sich der König sogar eine Mittagsruhe gönnen oder in der Hälfte der Nacht, wenn geistige und körperliche Ermüdung geschwunden, soll er über die drei Lebenswege: dharma, kāma und artha mit den Ministern oder allein nachdenken (VII, 151), aber auch seine Familie und die Politik soll er nicht vergessen (VII, 152 ff.). Oft ist auf die teilweise wörtliche, satirische Wiedergabe der Tageseinteilung nach Kauţilya bei Dandin hingewiesen worden,2 der sich (p. 53, 13f) des armen, von Sorgen geplagten Königs annimmt. Einige teilweise als Parallelen zu bezeichnende Stellen bietet die Yogayäträ des Varāhamihira.3 So soll der König (II, 17) über politische Angelegenheiten, Militär- und Finanzbeamten und über seine Schützlinge vor Anbruch des Tages nachdenken. Beim Einschlafen und Aufstehen ertönen nach Kautilya (38, 9 f.) Musikinstrumente, bei Varähamihira (II, 19) vertreiben Spiel und Gesang den Schlaf des Königs am Morgen. 4 Kautilya 38, 12 ff. entspricht zum Teil Varähamihira II, 23; merkwürdig berührt auch hier die gewisse Kälte des Arthasastra gegenüber den Brahmanen. Varāhamihira sagt: praņamya devān svagurūmšca pūrvam, Kauţilya läßt den König begleitet von rtvij, Lehrer und purohita Segenswünsche entgegennehmen (38, 12 f.); bei ersterem heißt es: dattvā ca gām vatsayutām dvijāya, im Arthašāstra ist wohl vom Verehren, aber nicht vom Verschenken der Kuh die Rede (38, 18 f.). Varāhamihira II, 25 d: kuryād bhiṣajām vacāmsi, Kaut. 38, 13: cikitsakaº pašyet. Eine größere Rolle spielt bei Varāhamihira die Astrologie (II, 23 f.), aber auch bei Kauţilya (38, 13) empfängt der-König den mauhūrtika. Der Audienzhalle entspräche in der Yogayātrā die dharmasabhā (II, 26), aber auch hier kann der König treffliche Leute mit seiner Stellvertretung beauftragen (II, 34). Demgegenüber klingt die Yogayatra an

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. J. Hertel, Ausgewählte Erzählungen aus Hēmacandras Pariśiṣṭa-parvan, Leipzig 1908, S. 221, Anm. 2 und S. 253 mit Anm. 1. — Allerdings tritt dieser Grund der buddhistischen Werke weder bei Manu noch bei Kautilya hervor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Hillebrandt, Über das Kautilīyašāstra S. 8f.; Dašakumārac. (ed. Bühler-Peterson, Bomb. Sanskr. Series X, Bombay 1887/1891), Part II, p. 52, 18 fl.; vgl. J. J. Meyer, Dandins Daçakumāracaritam, Lotus-Verlag, Leipzig o. J. [1903], S. 344 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. Kern (Text und Übersetzung), Ind. Stud. X, S. 161 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Schon von M. Vallauri (p. 56, n. 4) zitiert.

die Dharmašāstras an, vor allem II, 27 vinītaveṣābharaṇašca dakṣiṇaṇ karaṇ samudyamya vicakṣaṇānvitaḥ | sukhopaviṣṭaḥ sthita eva vā nṛpaḥ . . . an Manu VIII, 2: tatrāsīnaḥ sthito vāpi pāṇimudyamya dakṣiṇam | vinītaveṣābharaṇaḥ pašyet . . . ¹

### 4. Weingenuß.

Fg. 27, 3f.: ,... Deunoch gehe es ihnen gut vonstatten wegen der Einfachheit und Sparsamkeit; denn sie trinken keinen Wein, sondern nur bei den Opfern; sie trinken ihn, indem sie ihn aus Reis statt aus Gerste bereiten.

Fg. 27, 14: ,... Eine Frau, die einen trunkenen König getötet hat, genießt die Ehre, mit jenes Nachfolger umzugehen.

Für die Griechen ist Dionysos der Begründer der Weinkultur in Indien,2 andererseits wächst nach ihren Berichten der Wein nicht, sondern wird bereitet.3 Zimmer hat (Altind. Leben S. 272 ff.) ausführlich über die Getränke der Inder in vedischer Zeit gehandelt und seine Belegstellen sprechen deutlich gegen eine Abstinenzbewegung im alten Indien.4 Der surādhyakṣa-Abschnitt (Kaut. 119/121) und die Fülle der hier in ihrer Zubereitung beschriebenen Getränke lassen die Nachricht des Megasthenes als einen - Irrtum erscheinen, wenn es nicht eher eine pia fraus ist oder wiederum jener idealisierende Zug seiner Darstellung. Daß aber der König nur zu oft im Trinken ganz Erkleckliches geleistet haben wird, ist gar nicht so unwahrscheinlich; denn zu den vyasana, den Leidenschaften, gehört auch das Trinken und Kautilya erklärt es als ärger denn das "Weib". 5 Für den König hat es eine Art besonderer surā gegeben. "Sura aus Mango mit hinzugefügtem Saft oder hinzugefügtem Samen ist mahäsura oder sambhärikä.6 Mehl von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Jolly, RuS. § 45, S. 132. — Eine andere teilweise Parallele zu Kautilya (und Megasthenes bezüglich des Reibens) s. Ind. Stud. XV, S. 397/400.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Megasthenes Fg. 1, 28; 1 B, 1; 41, 1; 46, 6; 50, 6; Fg. inc. 57, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fg. 27, 4; 46, 6; Fg. inc. 52, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Er bespricht die Bereitung des soma und der surä und bemerkt (S. 280, Anm. \*), daß mit Fg. 27 ,natürlich eine Art Arrac gemeint ist, was aber nicht im Geringsten beweist, daß das vedische Getränk Surä aus Reis bereitet wurde; sein Anbau war, wie Seite 239 gezeigt, in älterer Zeit unbekannt.
<sup>5</sup> 328, 1/10.

<sup>&</sup>quot; Es dürften wohl Bezeichnungen der zwei Arten, je nachdem ob Mangosaft oder -Samen darin war, sein.

gebranntem Zucker, vermengt mit ausgekochtem Saft von Morața, Palaša (Butea frondosa), Pattūra 2 (Achyranthes triandra Roxb.), Meşağrığı (Odinna pennata Lin.), Karañja (Pongamia glabra Vent.), Kşīravṛkṣa (Ficus glomerata), zur Hälfte versehen mit der Paste von Lodhra (Symplocos racemosa Roxb.), Citraka (Plumbago zeylanica Lin.), Vilanga (Embelia Ribes), Pathā (Clipea hernandifolia W. et A., ein Schlingstrauch), Musta (ein vegetabilisches Gift), Kaläya (Erbsenart), Gerste,3 Dāruharidrā (,Curcuma aromatica Salisb.; nach Anderen C. xanthorrhiza' P.W.), Indivara (Nymphaea stellata und cyanea, ein blaublütiger Lotus), Šatapuspa (Anethum Sowa Roxb.), Apamārga (Achyranthes aspera), Saptaparņa (Alstonia scholaris), Nimba (Azadirachta indica Juss.), Asphota (Calotropis gigantea), [und zwar] eine Handvoll, so viel man zwischen den Nägeln fassen kann, klärt eine kumbhī dieser [surā-Arten], die für den König trinkbar ist. Und fünf pala verdickten Zuckersaftes sind als Vermehrung des Saftes dabei zu geben' (121, 5/10).

Das ausschließliche Weintrinken beim Opfer wird wohl auf soma zu beziehen sein; daß die übrigen Getränke aus Reis statt aus Gerste bereitet wurden, gilt für Kautilya nicht. Von den sechs Arten: medaka, prasannā, āsava, ariṣṭa, maireya und madhu, deren Zubereitung beschrieben wird, hat nur medaka die Zubereitung von einem droṇa Wasser, einem halben āḍhaka Reiskörner, drei prastha Hefe (120, 6 f.); Gerste wird gar nicht erwähnt. Möglich wäre es, daß den Megasthenes zu seiner Nachricht von der Enthaltsamkeit der Inder 5 nur ein unrichtig verallgemeinertes Urteil veranlaßt hat: das Verbot des surā-Trinkens für den Brahmanen; es wäre dies auch 6 ein Moment für die Ansicht, daß Megasthenes nur in brahmanischen Kreisen verkehrt und das dort Gesehene oder Gehörte als für alle Inder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Schlingpflanze, s. Sor. p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So nach Text 121, n. 1, s. Sor. a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B liest °kalinga ° (Jolly, ZDMG 71 [1917], S. 230); vielleicht ist kalinga-yava dasselbe wie indrayava; s. P.W. s. v. kalinga 3), es wäre dann nach P.W. ,der haferähnliche Same der Wrightia antidysenterica R. Br.\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Sor. p. 58: 64 palas.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Curtius (VIII, 9, 30): Ab isdem [feminis] vinum ministratur, cuius omnibus Indis largus est usus.

<sup>6</sup> S. oben S. 66.

geltend angesehen hat. Was aber jenes Vorrecht der Frau, die einen trunkenen König getötet hat, anlangt, so ist — wie Lassen¹ bemerkt — weder aus der Rechtsliteratur noch aus der Geschichte etwas darüber zu ersehen. Ja, es spricht einerseits die Erbfolge, andererseits der Schutz des Königs auch bei Vergnügungen (Harem, Jagd, Schiffahrt, Bad) dagegen. Vielleicht ist diese Nachricht des Megasthenes nur tendenziös aufzufassen, indem er die hohe Meinung der Inder bezüglich einfacher Sitten, die Ehren eines gewöhnlichen Weibes einem lasterhaften König gegenüber ausdrücken wollte.

Ergebnis: Der 'surādhyakṣa' des Kauṭilya zeigt die Existenz verschiedener alkoholischer Getränke, von Wirtshäusern; das Verbot des "Wein'-(surā?) Trinkens ist vielleicht durch das für Brahmanen geltende Gesetz irrig für alle Inder bindend berichtet. Daß der König ebenso getrunken hat wie der gewöhnliche Inder, beweisen die Erörterungen über die vyasana; für den König gibt es sogar besondere Getränke. Endlich ist die Nachricht von der Ermordung eines trunkenen Königs nicht durch die indische Literatur (weder rechtliche noch geschichtliche) belegbar. Die Nachrichten des Megasthenes über Wein und Weingenuß scheinen aus drei Elementen zusammengesetzt: 1. Dionysos-Kult und seine Übertragung auf den König (bacchische Auszüge, Musik); 2. Verallgemeinerung brahmanischer Gesetze für alle Inder (Verbot des Weintrinkens); 3. moralische Tendenzen (Ermordung des trunkenen Königs).] Reis spielt bei der Bereitung der Getränke eine geringe Rolle.

Auf die Stellung der Alkoholbereitungs-Rezepte bei Kautilya kann hier nicht eingegangen werden, wiewohl auch in diesem Punkte die Detailuntersuchung lohnenswert ist. Manu (XI, 95) kennt drei Getränke: gaudh, paistī und madhvi, d. i. bereitet aus Melasse, Kornbranntwein und Honigschnaps. Weitere Quellen für eine Untersuchung wären Kullūka zu Manu XI, 96; das Kamasūtra, das auch den Nachweis bringt, wie gern man im gewöhnlichen Leben Liköre trank und selbst

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 719 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lassen (Ind. Alt. 1, 211, Anm. 2): ,aus zerstoßenem Korn (pishta) gemachten, es ist aber ohne Zweifel Reis gemeint.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Lassen, Ind. Alt.<sup>2</sup> I, S. 312, Anm. 1.

bereitete (z. B. Komm. p. 36, 18 ff.). Besonders geben die medizinischen Werke Aufschluß: Sušruta 45, 151/191 und Caraka 25, 8 ff.

#### 5. Einkünfte des Königs.

Mehrere Stellen des Megasthenes sprechen von den Steuern, die dem König gezahlt werden.

Fg. 1, 46: ,Für das Land zahlen sie [die Landleute] dem König Pachtzinse, weil ganz Indien dem König gehöre, dem Privatmanne es aber nicht erlaubt sei, Grundbesitz zu erwerben. Außer der Pacht zahlen sie ein Viertel in die Königskasse.

Fg. 29, 11: ,Näher der Wahrheit berichtet Megasthenes, daß die Flüsse Goldsand führen und daß davon dem König eine Steuer abgeführt werde; denn dies kommt auch in Iberien vor.

Fg. 32, 4: ,Und diese [Landleute] zahlen die Steuern den Königen . . . .

Fg. 32,  $_6$ : ,Auch diese [drei Hirten-Arten] zahlen Steuern von den Herden.

Fg. 32, 7: ,Auch diese [Handwerker und Kleinhändler] sind zu öffentlichen Leistungen verpflichtet und zahlen eine Steuer.

Fg. 33, 5: ,Das ganze Land gehört dem König; statt Lohn bearbeiten sie es um den vierten Teil der Früchte.'

Fg. 33, 7: Von diesen [Handwerkern] zahlen die einen Steuern und sind [dem Staate] zu bestimmten Leistungen verpflichtet.

Das Wesentliche dieser Berichte sind zwei Angaben: a) daß alles Land dem König gehöre (¹/₄ der Früchte als Entschädigung gehöre den Landleuten [Strabo]); b) daß dem König Steuern gezahlt werden (¹/₄ außer der Pacht von den Landleuten [Diodor]).

a) Die Frage nach einer βασιλική γή in Indien ist aus der einheimischen Literatur wenig bekannt; erst durch den von Sorabji veröffentlichten Kommentar zum Arthašāstra ist das Problem akut geworden.

In einem interessanten Aufsatz hat E. W. Hopkins in anderem Zusammenhang über die Frage nach dem alleinigen Königsboden gehandelt.<sup>2</sup> Die Nachrichten der Griechen verwirft

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. R. Schmidt, Das Liebesleben des Sanskritvolkes (2. Aufl.), Berlin 1911, S. 138/141, der auf Mälavikägnimitra, III. Akt (ed. Shankar P. Pandit p. 45, 8 f.) verweist. — Zur Bereitung der surä s. SBE XLIV, p. 223, n. 2 und Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 458 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Land-tenure in India, India Old and New, New York 1902, p. 206/229, bes. p. 220 ff. Leider fehlen die Belege für die aufschlußreichen Bemerkungen.

Hopkins (p. 221), teils als unglaubwürdig, teils als unklar. Daß die Inder ihren Boden in Eigentum besaßen, sei zweifellos; aber doch war der König Herr über alles (p. 222); man sah das als selbstverständlich an, 'in the earlier period the question as to who owns the land is simply not discussed' (p. 223). Schwer ist es, den modernen Unterschied von Pachtzins (rent) und Steuer (tax) für die indischen Gesetzgeber auseinanderzuhalten; die Steuer zahlte man nur als 'Schutzgeld' ('in return for protection' p. 221 f.).

Die erwähnte Stelle im Kommentar (Sor. p. 55 zu 117, 2): ,Von den der [Rechts-] Wissenschaft Kundigen wird der König als Herr des Landes und des Wassers angesehen. Auf jedes andere Gut aber als diese beiden haben die Hausväter das Eigentumsrecht' hat Jolly 1 zu einer Prüfung der Frage veranlaßt. Nach ihm spreche Manu VIII, 39 für die βασιλική γή, auch Bühler hat (SBE XXV, p. 259 f.) dies angenommen; ferner lasse sich Visnu III, 55 und Nārada VII, 6 anführen. Bei Entscheidung dieser Frage müssen jedoch zwei Begriffe auseinandergehalten werden: einmal Staatseigentum und dann Eigentum des Königs. Es ist nicht richtig, wenn man 2 behauptet, es gebe in Indien keinen Staat und kein Vaterland; richtiger ist es: es gibt Untertanen und einen oder mehrere Herrscher. In Rom gibt es einen ager publicus und Athen hat seinen anger; in Indien jedoch ist der König identisch mit dem Staate, Staatsdomäne ist Königsgut. So wird es erklärlich, wenn das, was dem Staate gehört, der König nimmt, eine Einrichtung, die orientalisch ist, aber auch in Ägypten und im Seleukidenreich Eingang gefunden hat und in der römischen Kaiserzeit teilweise sogar in Italien vorkam. Nur unter diesem Gesichtspunkt kann man von einem Königsboden in Indien nach der Rechtsliteratur sprechen; der König verwaltet, genießt und verwendet, was sonst Staatseigentum wäre, für sich oder - soweit nötig für seine Untertanen. Wenn auch der König bhū(mi)pati, bhūmipa usw. heißt, so ist dies nur der indische Ausdruck für das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Land und Wasser als Staatseigentum, Kuhn-Festschrift S. 27/29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. Senart, Les Castes dans l'Inde, Paris 1896, p. 232; an diesem Satz trägt offenbar die Vermengung des okzidentalen und modernen Staatsbegriffes mit dem orientalischen die Schuld. Gegen Senart auch R. Fick, Die soc. Glied. S. 75, Anm. 2.

Rechtsverhältnis dessen, was herrenlos ist oder dem Staate gehört. Es ist begreiflich, daß den brahmanischen Kreisen diese Theorie vom All-Eigentum des Königs sehr angenehm war: denn für ihre Person hatten die Brahmanen vorgesorgt. Wo und wann diese "Staatsrechts"-Theorie entstanden ist, wird kaum nachweisbar sein.

Ein anderer Weg, der Nachweis von Privateigentum an Feld (und Wasser), führt zur selben Ansicht, daß die Dharmasästras und Megasthenes nur die Theorie wiedergeben. So spricht die Bestimmung der Grenzen, Verkauf von Häusern und Grundstücken (Kaut. 166 ff.) dagegen, ferner 142, 4 ff., wo von der Feststellung des Privateigentums zu Steuerzwecken die Rede ist. Vor allem wird die unter b) zu besprechende Steuerabgabe erweisen, daß der Boden nicht ausschließlich dem König gehörte, von einer Pacht nichts zu sehen ist, mit Ausnahme des Falles, daß der König zu wenig Arbeiter hat 3 oder Leute gegen entsprechenden Anteil an der Ernte unbebautes Land bestellen.4

Ergebnis (a): Nur in der Theorie, nach der Staatseigentum mit Königsgut identisch ist (aber nicht umgekehrt), darf von einem Königsboden in Indien gesprochen werden; soweit bestätigt Kautilya — aber auch die Rechtsliteratur — die Angabe des Megasthenes. Mit Ausnahme spezieller Fälle ist von einer Pacht nicht zu sprechen, vielmehr hat es Privateigentum an Land und Wasser gegeben.

b) Nach Megasthenes (Fg. 1, 46) haben die Ackerbauer  $^5$   $^1/_4$  des Ertrages außer der Pacht dem König als Steuer abzuliefern. Die Rechtsbücher bestimmen gewöhnlich  $^1/_6$  als Anteil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vielleicht zeigt ein Beispiel den Unterschied zwischen den Staatsauffassungen klarer: 'konfiszieren' heißt griechisch δημεύεν, lateinisch publicare; im Sanskrit aber sagt man 'dies oder jenes ziehe der König ein' (rājā haret), z. B. Baudh, I, 10, 18, 16; Kaut, 169, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. B. Vişnu III, 63; När. VII, 6; vgl. Hopkins (a. a. O. p. 222 f.) über Geschenke an Priester.

<sup>3 116, 19</sup> f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So in den Smrtis (vgl. Jolly. RuS. S. 107, Kuhn-Festschrift S. 28). Bei Kautilya schenkt der König Land nur Steuerzahlern (47, 1).

<sup>5</sup> Nur von diesen überliefert er den Steuersatz, daher fallen die übrigen Stellen für den Vergleich weg.

des Königs, aber auch 1/8 oder 1/12.1 Kautilya erzählt die Einrichtung des Sechsten (22, 19/23, 1): ,Den sechsten Teil des Getreides, den zehnten Teil der Waren und das Gold haben sie als dessen [des Manu Vaivasvata] Anteil bestimmt.' Und ein alter Brauch scheint es zu sein: 'Daher schütten auch die Waldbewohner den sechsten Teil der Nachlese her mit den Worten: "dies ist der Anteil dessen, der uns beschützt"'2 (23, 3/5). Wenn Manu und die übrigen Stellen auch andere Prozentsätze nennen, so beweist dies schon, daß der sechste Teil keine ständige, wohl aber, wenn nicht die ursprünglichste, so doch gewöhnlichste Abgabe 3 war. Diese Steuersatz-Variabilität begegnet ebenso im Arthašāstra: 93, 15 (s. Sor. p. 39 dazu) ist vom Sechsten die Rede als einer scheinbar konstanten Abgabe und dasselbe Werk zeigt klarer als man bisher sehen konnte, daß die Abgabe sich nach dem Erzeugnis, nach der Qualität desselben, nach der Quantität (ob gute oder schlechte Ernte) richtete.

"Von einem großen Lande oder einem mit kleiner Ausdehnung, das Wasser [nur] durch Regen und reichlich Getreide hat, fordere er [der König] den dritten oder vierten Teil des Getreides je nach der Qualität. Von einem mittleren oder geringen [Lande] oder von einem, das Nutzen bringt durch Festungen, Wasserwerke, Handelsstraßen, Besiedelung von Einöden, Minen, Nutz- und Elefantenwälder und Unternehmungen, das an der Grenze liegt oder wenig zum Leben gibt, fordere er es nicht. Getreide, Vieh, Gold usw. gebe er einem, der eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Manu VII, 130 f. von Bäumen, Honig, Fett, Wohlgerüchen usw. auch <sup>1</sup>/<sub>0</sub>; vgl. Gaut. II, 1, 10, 24; Vas. I, 42; Baudh. I, 10, 18, 1; Viṣṇu III, 22; s. W. Foy, Die königl. Gewalt S. 40; E. W. Hopkins, The ruling caste p. 87 f., p. 88, n. †.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das ist der richtige Ausdruck des Verhältnisses zwischen König und Volk, Baudh. a. a. O.: ṣaḍbhāgabhṛto rājā rakṣet prajām |

<sup>5</sup> Hierfür spricht die Bezeichnung des Königs: şadbhāk; ferner die Übertragung auf das religiös-ethische Gebiet: Manu VIII, 305; Vas. I, 44; Viṣṇu III, 28 u. a.; Šakuntalā (ed. Cappeller) p. 54, 21.

Shamas, der die Stelle Ind. Ant. XXXVIII (1909), p. 260 übersetzt, ist der Ansicht (Ind. Ant. XXXIV [1905], p. 115), daß diese Stelle sich auf außergewühnliche Steuern beziehe. Wäre dies der Fall, dann ist im Arthasästra nirgends von den regulären, direkten Steuern die Rede, denn alles andere sind Zülle, Fährgelder u. dgl.

Kolonie begründen will. Den vierten Teil des Getreides und den von [der Verwendung für] Saat- und Nährzwecke freien [Teil] kaufe er um Gold. Das im Walde gewachsene und das Eigentum von šrotriyas (gelehrten Brahmanen) nehme er aus. Auch dies kaufe er der Unterstützung [dieser] wegen. Oder bei Untunlichkeit dessen 2 sollen die Leute des samähartr in der heißen Jahreszeit die Aussaat der Bauern vornehmen lassen. Indem sie für den aus Leichtsinn [bei der Aussaat] verschütteten [Samen] die doppelte Strafe androhen, sollen sie zur Saatzeit die schriftliche Aufnahme des Samens [des besäten Gebietes] machen. Wenn [die Feldprodukte] reif geworden [sind], sollen sie [die Leute des samähartr] das Wegnehmen des Grünen und Reifen [durch die Eigentümer] verhindern, außer zwei Handvoll Gemüse, die man mit der Hand abreißt. Und für Spenden zur Verehrung der Götter und Ahnen, oder für die Kühe sowie für die Bettelmönche und Dorfdiener sollen sie das, was auf der Erde von den Haufen übrig bleibt,3 ausnehmen. Für den, welcher das eigene Getreide wegschafft, [beträgt die Strafe] das Achtfache entsprechend der Menge. Für einen, welcher eines anderen Getreide wegschafft, [beträgt] die Strafe an Getreide das Fünfzigfache, wenn er zur eigenen Gemeinschaft [Haus, Dorf, Gegend] gehört.4 Für einen Fremden aber [ist die Strafe] Tod. Sie sollen nehmen den vierten Teil von Getreidearten und den sechsten von Waldprodukten und von [folgenden] Waren: Rispe, Harz, Leinen, Bast, Baumwolle, Haarstoffe, Seide, Heilkraut, Wohlgerüche, Blüten, Früchte und Gemüse, ferner von Holz, Bambus, Fleisch und getrocknetem Fleisch; die Hälfte

Wenn der König in Not wäre, täte er es nicht. Dieser, wie der vorausgehende Satz, spricht gegen Shamas.'s Ansicht; allerdings sagt der Text Z. 6 pratyutpannakrechral (B, Jolly, ZDMG 71, S. 420).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. wohl, wenn das Getreide nicht gutwillig abgeliefert oder dem König verkauft wird.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> rāšimūla kommt 118, 9 vor, wo der Komm. (Sor. p. 56) erklärt: ,Die auf dem unteren Teile [auf dem Boden] ausgebreiteten Getreideähren u. dgl. der auf dem Felde oder in der Scheune befindlichen Haufen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nach svavargasya ist wohl ein Strich zu setzen; so hat auch Shamas., Ind. Ant. XXXVIII (1909), p. 260.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> rauma offenbar von roma ,Haar', da ,Salzart' nicht in diesen Zusammenhang paßt. Vgl. P. W. s. v. lauma.

von Elfenbein und Fellen. Für den, welcher dies 1 ohne Erlaubnis verkauft, die erste Geldstrafe. (240, 6/241, 4.)

Ergebnis (b): Während aus Kauţilya hervorgeht, daß ein Sechstel der Naturalien eine in die älteste Zeit versetzte Abgabe ist, wird von Getreide 1/3 oder 1/4, von Waldprodukten <sup>1</sup>/<sub>6</sub> als abzufordernde Steuer empfohlen. Dies stimmt teilweise zu Megasthenes; es stimmt ferner zu Megasthenes, daß die Ackerbauer um 1/4 den Boden bebauen, aber nur in einem besonderen Falle, wenn sie zu eigenem Anbau zu arm sind.2 Daraus wird Megasthenes auf eine Pacht geschlossen haben, während es eigener Grund und Boden der Besteller war.3 Hat Megasthenes dieses Rechtsverhältnis aber nicht gekannt oder gesehen, so ist seine Nachricht (oder deren Überlieferung) von der Pacht ein Irrtum. In chronologischer Hinsicht ergibt sich keine Übereinstimmung. Megasthenes weiß nichts von anderen Steuersätzen, die gleichzeitig bestanden; auch könnte sich der Steuersatz von 25% (nach Megasthenes) und von 33.33% (nach Kautilya) einige Zeit erhalten oder wiederholen. Kautilyastelle zeigt, daß es weder einen Königsboden de facto noch einen konstanten Prozentsatz der zu entrichtenden Steuer gibt.

Die Einkünfte des Königs setzen sich ferner aus Wasserabgaben, Zöllen (Ein- und Ausführzöllen) zusammen. Je nach den Artikeln wird der Zoll verschieden bemessen: bei Blüten, Früchten, Gemüse, Wurzeln, Zwiebeln, Ranken, Samen, bei Trocken-Fischen und -Fleisch \(^1/\)<sub>0</sub>, für Edelsteine und Schmuckgegenstände je nach dem Werte, für Textilstoffe, Metalle, Chemikalien, Hölzer, Rauchwaren, Spirituosen, Elfenbein \(^1/\)<sub>10</sub> oder \(^1/\)<sub>15</sub>, im allgemeinen dazu \(^1/\)<sub>5</sub> des Zolles als Torgeld oder als Geschenk für das Land (112, \(^14\)\)<sub>2</sub>; 113, \(^4\)<sub>1</sub>). Weitere Einnahmen sind Fährgelder, die in gewissen Fällen — wie der Zoll — erlassen werden, wie: bei Priestern, Boten, Schwangeren, bei durch Wasser verdorbenen Waren u. dgl. (126, \(^12\); 127, \(^5\)\)<sub>1</sub>). Eine besondere Rolle spielen dabei die Siegel oder Stempel der betreffenden Beamten (Zollaufseher, Schiffsaufseher). Der modernen Zollmarke entspricht die mudr\(^a\), die vielleicht den Namenszug

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So nach B (Jolly, ZDMG 71, S. 421).

<sup>2</sup> S. unten VII, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Jolly, Kuhn-Festschrift S. 28 und RuS. S. 93, § 27.

des Königs trug.¹ Endlich sind die Regalien und Monopole: Minen, Bergwerke, Salzfundstellen (Salzbau, Meersalz), Nutz-und Elefantenwälder, Alkoholfabrikation, Webwarenerzeugung usw. ergiebige Einnahmsquellen, abgesehen von den Strafgeldern.

Angeschlossen seien Bemerkungen über Entwickelung einer Steuer und die diesbezüglichen Verhältnisse in vedischen, epischen und buddhistischen Werken.

Nach Zimmer (Altind. Leben S. 166) hat das Volk in vedischer Zeit keine festgesetzten Abgaben<sup>2</sup> geleistet, sondern es brachte freiwillige Geschenke; nur unterworfene Stämme hätten Tribut gezahlt, z. B. Rgv. VII, 18, 19 Pferdehäupter. bali ist eine auch später beibehaltene, aber nicht rechtlich fixierte Abgabe geblieben. Im Epos 3 findet sich in Übereinstimmung mit der Rechtsliteratur 1/6 des Getreides als Abgabe, aber auch hier kann von einer feststehenden Steuerquote nicht die Rede sein.4 In den Jātakas 5 läßt sich wohl eine Abgabe des jährlichen Ertrages, jedoch nicht deren Höhe nachweisen. An eine Pacht ist in vedischer Zeit schon wegen der Inbesitznahme des Landes nicht zu denken. Nach Foy 6 ist in den Dharmašāstras aller Grundbesitz der Untertanen des Königs als Lehnsgut des Staates angesehen, was nur die Identität von Staat und König bestätigt. Nach dem Epos 7 und den Jātakas 8 muß die Nachricht des Megasthenes über die Pacht als unbegründet verworfen werden. Die oben erwähnte bali-Steuer begegnet im Epos (prītyartham ,love-tax' Hopkins a. a. O. p. 91) und kehrt in den Jatakas wieder (Fick a. a. O. S. 75 f.), z. B. Kummāsapinda-Jātaka (Fick S. 76 u. Anm. 2).9 bali führt auch Kauţilya

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 110, 7; vgl. Smith p. 143, n. 1; Rājatar. VIII, 2 und Steins Bemerkung in der Übersetzung dazu; Jolly (ZDMG 44 [1889], S. 350 f.) über Siegel auf Schenkungsurkunden; s. unten VII, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dagegen R. Fick, Die soc. Glied. S. 75 und Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 62.

<sup>3</sup> E. W. Hopkins, The ruling caste p. 86 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ,Rates subject to variation and subsequently increased Hopkins a. a. O. p. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fick a. a. O. S. 75 ff.

<sup>6</sup> Die königl. Gewalt S. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hopkins a. a. O. p. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Fick a. a. O. S. 78.

<sup>9</sup> Foy (a. a. O. S. 52): "An zahlreichen Geschenken für den König fehlte es nicht, da sich ihm niemand ohne solche nahen durfte."

(93, 16) unter den Steuern an, die nach dem Kommentar (Sor. p. 39) eine je nach der Gegend aufgebrachte Steuer außer dem Sechsten ist, die das Zehn-, Zwanzigfache und mehr (?) beträgt, was sich mit der Erklärung des Haradatta zu Gautama II, 1, 10, 24 balidānam kararūpeņa nicht deckt. Überhaupt ist die Steuervielheit bei Kauţilya gegenüber der Rechtsliteratur markant. Jene Geschenksteuer ist vielleicht in 113, 4 (ānugrāhika) zu sehen.

#### 6. Der König und das Heer.

So wenig — fast nichts — Megasthenes über den indischen König als Richter zu berichten weiß, ebenso wenig erzählt er von dessen Verhältnis zum Heere, während Kautilya hier interessante Aufschlüsse gibt.

Nach Fg. 27, 16 (s. S. 78) muß man schließen, daß der König persönlich am Kriegszug teilgenommen hat; dasselbe Fragment (27, 2; s. S. 69) läßt erkennen, daß Candragupta sich im Lager aufhielt, scheinbar in der Nähe der Hauptstadt; vielleicht darf man — nach Megasthenes — annehmen, daß dies ein ständiges Lager war, in dem das stehende Heer sich versammelte; so wird Fg. 33, 10 die Stadt dem Lager gegenübergestellt. Endlich kämen hier noch jene Stellen in Betracht (Fg. 27, 14, 17), in welchen von der Begleitung des Königs durch Soldaten die Rede ist. Sonst bietet Megasthenes diesbezüglich leider nichts.

Was zunächst die persönliche Teilnahme des Herrschers am Feldzuge nach Kautilya betrifft, so ist diese nur in beschränktem Sinne anzunehmen. Für die strategische und administrative Leitung des Heeres sind — offenbar qualifizierte und verantwortliche — Beamte¹ vorhanden, so daß der König mehr die Rolle eines "obersten Kriegsherrn" gespielt haben wird. Daß er sich aber im Lager befand, ist, wenn auch nicht als Bestätigung für Megasthenes" Nachricht, aus Kautilya ersichtlich. Wie sah ein altindisches Hauptquartier aus? "Auf einer für Wohnstätten empfohlenen² Stätte sollen der nayaka, der Zimmermann und der Astrolog das Hauptquartier errichten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. unten VI, 5 u. VII, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B °prašaste (Jolly, ZDMG 72 [1918], S. 215).

**高があるのと思うないのだけがいから、対象をおけれておけるが、いかけいのいとのからなっていかいがったい アンドロー・オケッ マッパス・エン・アイギャン・** 

lassen, [und zwar sei es] rund, lang oder viereckig oder je nach den Terrainverhältnissen [gestaltet], mit vier Toren, sechs Wegen und neun Abteilungen versehen, [nicht nur] zur Zeit der Gefahr, [sondern] auch bei ständigem Aufenthalt mit Graben, Erdwall, Einfriedung, Toren und Türmen ausgestattet. Im nördlichen Neuntel des mittleren [Neuntels] errichte er die Wohnstätte für den König, 100 Bogen<sup>2</sup> in der Länge, die Hälfte in der Breite, in dessen westlicher Hälfte den Frauenpalast und am Rande die Haremswache. Im Osten den Audienzsaal, rechts [davon] die Kanzleien 3 für Schatz- und Befehlsangelegenheiten, links den Platz für die vom König zu benützenden Elefanten, Pferde und Wagen; davon in Abständen von 100 Bogen vier Umhegungen, die aus Wagenstangen, pratatī (?),4 Säulen und sāla-Holz gebildet sind. Innerhalb der ersten befinde sich im Osten der Ratgeber und purohita, rechts [davon] die Kornkammer und die Küche, links die Nutzmaterial- und Waffenkammer; innerhalb der zweiten der Platz für die ererbten und besoldeten [Truppen], für die [vom Heere zu benützenden] Pferde und Wagen und 5 für den Feldmarschall, innerhalb der dritten [sollen sich befinden] die Elefanten, die Bandenheer-Truppen und der prašāstr,6 innerhalb der vierten die Fronarbeiter, der nāyaka, das Freundes-, Feindes- und das Stammesheer, ein jedes von seinen Leuten befehligt. Die Kaufleute und die Dirnen [sollen sich] entlang des großen Weges [befinden]. Außerhalb die Jäger und Hunderudelführer, die Leute, die mit tūrya-Instrumenten und mit Feuer zu tun haben,7 Geheime (Spione) und Wachen. Auf der Seite, wo das Herein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zeile 13 bis ca gehört offenbar zum Vorhergehenden, denn das ganze Lager ist, wie aus Kämand. XVII, 2 hervorgeht, mit Graben usw. befestigt, nicht die Wohnstätte für den König.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 dhanus = 1,80 m, also 180 m lang, 90 m breit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. P.W. s. v. karana 2 b); Shamas. (Ind. Ant. 39 [1910], p. 108): ,to his right the departments of finance and accounts.

<sup>4</sup> pratati (°ī, auch vratati, s. Halāyudha II, 25) ist ,Ranke', hier vielleicht in der Bedeutung von ,Rankenwerk'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Von hier an bis ,außerhalb' nur in B, s. Jolly, ZDMG 72 (1918), S. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Die termini näyaka, senäpati und prasästr sind unten VI,5 erklärt, ebenso die Arten der Heere.

Wohl um einerseits Signale geben zu können und keinen Lärm zu machen, andererseits um keine Feuersgefahr hervorzurufen (vgl. 145, 6).

brechen der Feinde droht, errichte er Brunnen[löcher], Fallen, Fanggruben und [einen Verhau von] Dorngesträuch. Er lasse einen Wechsel von achtzehn Gruppen zum Schutze der eigenen Person<sup>1</sup> machen. Und er richte Tag- und Nachtwachen<sup>2</sup> ein, um Spione zu erkennen' (361, 10/362, 3).

Diese Einteilung des Lagers ist nicht sehr klar in bezug auf die Anordnung der neun Teile. Die Schwierigkeit des Verständnisses beruht zunächst auf der Interpretation von madhyamasyottare (361, 13), ob nämlich madhyama nur die Mitte des Lagers oder das wieder in neun Teile zerlegte mittlere Neuntel des ganzen Lagers ist, wie es der Kommentar zu Kāmand. XVII. 5 annimmt. Ferner ist es unsicher, ob die Bestimmungen purastad, dakşinatalı (361, 15f., 18f.) die Weltgegenden oder die Lage zueinander bezeichnen. Auch gewisse termini (šakatamethī, odhī; pratatī 361. 17 f.) sind unbekannt oder unklar. Sicher ist nur, daß neun Teile oder Lagerplätze eingerichtet wurden, wie auch in der Festung neun Teile existierten (55, 3), was einen schematischen Eindruck macht. Als sicher kann ferner gelten, daß fünf Teile näher zueinander gehörten, von diesen dann vier Abteilungen 100 Bogen entfernt lagen. Die neun Teile, die man so erhält, wären etwa folgendermaßen (gegenüberstehende Seite) im Lager loziert zu denken.

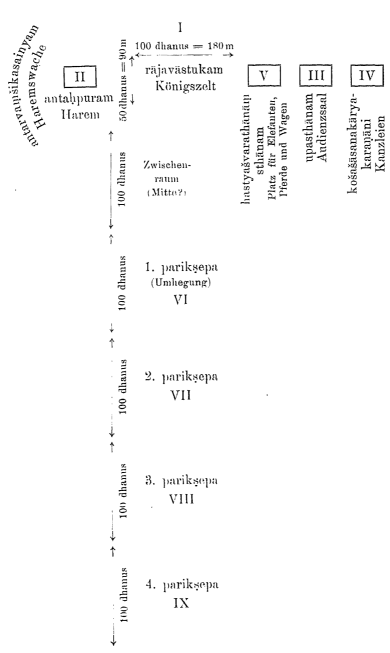
Da die Lagersituation aus dem Arthašāstra manchem Zweifel Raum gibt, so sei anschließend das XVII. Kapitel des Kāmandakīya Nītisāra in Übersetzung wiedergegeben; doch ist zu bemerken, daß Kāmandaki hier alles andere als einen Auszug aus Kauṭilya darstellt, wiewohl einige Details übereinstimmen oder zu Kauṭilya Erklärungen bringen.

### Abschnitt über die Einrichtung des Hauptquartiers. (Kāmand. XVII, 1,22.)

1. Wenn er in die Nähe der Burg des Feindes gezogen ist, lasse er an einer für gut erachteten Gegend, kundig der Errichtung eines Hauptquartiers, das Hauptquartier errichten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B (Jolly a. a. O.) läßt ātma aus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> divāyāmam; nach Kāmand. XVII, 9 muß yāma nicht nur die "Nachtwache" bedeuten, da diese nicht am Tage stehen könnte, sondern "Wache" überhaupt, wie "prahara", das der Komm. zur Kāmandaki-Stelle gibt. Hier hätte yāma die Bedeutung von "Wache" und "Nachtwache".



- 2. Vierseitig, mit vier Toren, nicht zu ausgedehnt und nicht zu klein, mit Türmen, Torbau, Wall und mit einem großen (breiten) Graben umgeben.
- 3. Dreieckig, halbmondförmig, kreisrund oder auch langgestreckt. Nach der Eignung der örtlichen Verhältnisse teile er den Platz ein.
- 4. Versehen mit voneinander getrennten, freien, langgestreckten Seitenwegen, geschützt, [tiefliegend] wie eine Achselgrube, mit großen Wegen umgeben.
- 5. In der Mitte dieses [Platzes] lasse er ein schönes, großes Haus für den König errichten, vom ererbten Heere geschützt, im Innern mit dem Schatzhaus ausgestattet.

- 6. Das ererbte, besoldete, Banden-, Freundes-, Feindes- und Stammesheer lasse man der Reihe nach sich lagern, indem man den Königspalast [mit ihnen] umgibt.
- 7. Im Innern [des Lagers] lasse er im Kreise die, welche zur eigenen Partei gehören, die furchtbar, nicht habgierig sind, deren Taten man erprobt hat, die reichlich Lohn haben, lagern.
- 8. Berühmte Elefanten und blitzesschnelle Rosse, von sehr geeigneten Leuten bewacht, sollen sich in der Nähe des Hauses des Königs aufhalten.
- 9. Abwechselnd Wache haltend, stehe wohl gerüstet Tag und Nacht mit gebrauchsfertigen Waffen die Haremswache zur Beschützung des Königs.
- 10. Ein kampftüchtiges Pferd, mit großen Zähnen, gerüstet, von einem geeigneten Manne geleitet und schnell, stehe [zu jeder Zeit] am Tore des Königs[hauses] [bereit].
- 11. Ein Teil des Heeres, mit einem senäpati 1 an der Spitze, patrouilliere aufmerksam draußen im Kreise in der Nacht.
- 12. Und [die Bewegungen und] das Treiben des feindlichen Heeres sollen Leute, die sehr tapfer sind, schnell gehen können, windschnelle Rosse haben und bis an die entfernteste Grenze schweifen können, in Erfahrung bringen.
- 13. Er lasse durch geeignete Arbeiter an den Toren, an deren Bogen Kränze befestigt, die mit Vorrichtungen [zur Abwehr] und mit Flaggen versehen sind, den wirksamsten Schutz bereiten.
- 14. Ein jeder darf [nur] eintreten und ausgehen, wenn er zuvor geprüft worden ist; und die feindlichen Boten sollen sich für die Befehle des Königs erreichbar [aber ohne einzutreten] aufhalten.
- 15. Das ganze Kriegsvolk stehe, abgehalten von unnützem Lärm, Spaß, Spiel und Trinken, dienstbereit da, den Aufgaben zugewandt.
- 16. Außerhalb des Grabens aber lasse er einen Weg für die Heerestruppen und für sich frei und rode den ganzen Platz aus, um das feindliche Heer zurückschlagen zu können.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es kann nicht heißen "mit dem senāpati", da der "Feldmarschall" keine Patrouillen führen wird; vielmehr entspricht dieser senāpati dem bei Kaut. 375, 5 genannten.

- 17. Er mache den Platz ringsum unzugänglich durch Dorngesträuch hier, durch Speere mit Eisenspitzen dort, und auch durch versteckte Gruben.
- 18. Und mit verschiedenen [dazu geeigneten] Vorrichtungen lasse er Plätze für die [Kampf-] Übungen des Heeres ausstatten an einem Platze, der frei ist von Bäumen, Gestrüpp, Steinen, Baumstümpfen, Ameisenhaufen und Löchern.
- 19. Eine Gegend, in der es Plätze für die Übungen des Heeres nach Belieben gibt und ungünstige für den Feind, diese Gegend gilt als die beste.
- 20. Wo es sowohl für die eigene Seite als für die Feinde gleich günstige Plätze zu Übungen gibt, die Gegend wird von denen, die den Sinn der Wissenschaft kennen, als mittlere bezeichnet.
- 21. Die Gegend, welche eine große Fläche hat, sehr hinreichend für die Übungen des feindlichen Heeres und ungünstig für das eigene ist, die wird als die schlechteste erklärt.
- 22. Stets fordere er die beste [Gegend], wenn es aber an einer solchen fehlt, die mittlere; die schlechteste suche er, [um] zu Erfolg [zu kommen], nicht auf, da sie einem Gefängnisse gleicht.

Megasthenes berichtet von Speerträgern und vom ,übrigen Heere' in der Nähe des Königs, aber doch spielt bei ihm die Bewachung durch das Heer nicht die Rolle, wie sie nach Kautilya anzunehmen ist. Dieser Umstand ist noch in einer Hinsicht beachtenswert: er läßt erkennen, daß die Frauen als Wache — abgesehen von jenem erwähnten Punkte (S. 83 ff.) keine besondere Verwendung gehabt haben; ja, man kann behaupten, daß den König auf Schritt und Tritt Soldaten, bezw. Heeresabteilungen begleiten, nie Frauen. Fährt der König zu Schiff, so soll das Heer, wohl nur eine Wache aus Soldaten, am Ufer sich befinden (44, 16). In den Zwischenräumen der Ringmauern soll sich die Heeresabteilung unter dem Haremsaufseher<sup>2</sup> aufhalten<sup>(41,7)</sup>, wird für den Schutz des Harems verordnet. Vor der Beratung mit dem Feldherrn im achten Tagesteile besichtigt der König im siebenten die vier Truppengattungen (Elefanten, Pferde, Wagen und Infanterie; 38, 3/5),3 Und wie er bei Besuchen von Heiligen, Asketen, Festen u. dgl. von Bewaffneten, nicht von Frauen umgeben ist (S. 82 f.), so gehe er mit der Ratgeberversammlung zu dem Gesandten eines

<sup>1</sup> Vgl. Kamand. VII, 34 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kurz: die Haremswache, wie 361, 45. - Vgl. Kämand, VII, 43; M. Vallauri p. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Manu VII, 222; Yājñ, I, 328.

Nachbarn, gerüstet, zu Pferd, auf einem Elefanten reitend oder zu Wagen zu dem gerüsteten Heere' (45, 2f.). Ob sich letzteres auf einen Kriegszug bezieht, ist zweifelhaft; wahrscheinlich handelt es sich nur um die Inspizierung: ,Infanterie, Pferde, Wagen und Elefanten sollen bei Sonnenaufgang draußen [vor der Stadt] Übungen in ihren Fertigkeiten vornehmen, ausgenommen an den Fugentagen.2 Auf diese sei der König stets aufmerksam und beständig nehme er die Besichtigung der Tüchtigkeit dieser vor' (247, 68). Endlich heißt es (247, 11 f.): Oder wenn er sich zu einem Feldzug anschickt, lasse er das Heer sich rüsten.' Wenn auch sonst (Buch VII ff.) vom Feldzug die Rede und der König als Subjekt zu ergänzen ist beim .zu Feldeziehen' (yāyāt 261, 16; abhiyāyāt 268, 1; 271, 13, 18 usw.), so muß man annehmen, daß er wohl mitgezogen ist, aber immer gut geschützt war; 3 an eine persönliche Führung des Heeres ist nach Kautilya nicht zu denken. Schließlich hat der König gegebenenfalls einen Stellvertreter, den Kronprinzen, den er lieber als die eigene Person der Gefahr aussetzte (268, 10 f.). Aber keineswegs ist der König des Arthasastra gewillt, sein Vermögen den Brahmanen zu schenken, seinen Sohn in die Herrschaft einzusetzen und in der Schlacht den Tod zu suchen (Manu IX, 323),4 sondern ihm entspricht es besser, sich auf jegliche Art zu retten (Manu VII, 213), da er sich und seine Herrschaft beschützen soll (45, 7f.), die letztere vor allem vor Weib und Söhnen (32, 11f.).

Ergebnis: Es ist nach Kautilya mit Megasthenes vereinbar anzunehmen, daß der König sich im Hauptquartier aufgehalten hat; wann oder bei welchen Gelegenheiten, ist nicht zu sagen. Eine direkte Teilnahme des Königs am Feldzuge ist nur in beschränktem Sinne gegeben; er zog mit, hatte aber nicht die persönliche Führung des Heeres, für welche qualifizierte Funktionäre bestehen. Seine Beziehungen zum Hecre sind die eines "obersten Kriegsherrn", er inspiziert das vierteilige Heer; sonst bildet für ihn das Heer die hauptsächlichste Schutzmannschaft,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. M. Vallauri p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> sandhi offenbar in der Bedeutung von parvan, d. h. die Vollmonds- und Neumondstage.

<sup>3</sup> Wie aus der (später zu besprechenden) Marschordnung hervorgeht.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. G. Bühler, SBE XXV, p. 399

da Heeresabteilungen im Palaste, im Harem, bei Vergnügungen und Ausgängen den Herrscher bewachen.

#### 7. Die Frauen in der königlichen Umgebung.

Dem Megasthenes oder der Überlieferung seines Werkes ist es zuzuschreiben, daß keine Nachricht über die Frau des Königs, besser über die Frauen, spricht. Daß der König einen Harem besitzt, ist zwar nicht neu,1 um so mehr aber verwunderlich, daß der griechische Gesandte dies einer Erwähnung nicht wert befunden hat. Wichtiger als dies sind des Megasthenes Worte über die als Dienerinnen verwendeten Frauen. Nach Fg. 27, 14 besorgen die Leibespflege des Königs Frauen, auch diese sind ihren Eltern abgekauft'. Kein Wort spricht davon, daß diese Frauen anderen Stammes wären, sie sind, muß man schließen, Inderinnen; allerdings ist damit wenig gesagt. Die Frage nach dem status civilis dieser königlichen Leibdienerinnen wird am besten in zwei Fragen zerlegt: a) welches Verhältnis nimmt die Königin in der Zahl der Frauen dem König gegenüber ein und gehören diese Dienerinnen zum Harem?; b) gibt es Sklavinnen in Indien, sind diese Dienerinnen Sklavinnen und welche Arten von Sklavinnen hat der König?

a) Die Königin, d. h. die Hauptfrau, führt den Namen devi, "Majestät", oder mahist, "die erste Gattin". Sie wohnt wie die übrigen Frauen im Harem (antahpura), besitzt aber eine eigene Wohnung, wahrscheinlich ein eigenes Gebäude innerhalb des Frauenpalastes, das devigrha (41, 10; vgl. Kämand. VII, 494.). "Ins Innere des Hauses gegangen, besuche er die von alten Leuten oder Frauen [auf ihre Ungefährlichkeit] geprüfte Königin" (41, 8). Im Frauenhause ist ein Stab von Dienern und Dienerinnen beschäftigt; durch diese werden die Haremsfrauen bewacht. "Er verhindere den Verkehr [der Sklavinnen des Harems] mit kahlköpfigen, flechtentragenden Asketen, mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Rgv. VII, 18, 2; A. Ludwig, Der Rigveda V, S. 539.

Wohl so nach 42, 1f; M. Vallauri hat (p. 59): ,... s'intrattenga colla regina la quale sia stata [prima] esaminata da donne attempate. So auch Jolly, ZDMG 74, S. 352, 29 — ,Er besuche keine [Frau, ohne daß sie untersucht worden ist] (41, 8f.).

<sup>3</sup> S. die bei M. Vallauri p. 60, n. 1 zitierte Medhätithi-Stelle zu Manu VII, 153.

Gauklern und mit fremden [außerhalb des Harems verwendeten] Sklavinnen. Und nicht sollen Familienangehörige diese [Haremsfrauen] besuchen, außer die im Zustande der Schwangerschaft und Krankheit befindlichen (41, 16 f.). Es befinden sich also im Harem Frauen, zu denen der Zutritt verboten ist. Achtzigjährige Männer oder fünfzigjährige Frauen, angebliche Mütter und Väter, alte Leute, Eunuchen und vertraute Hausangehörige sollen Lauterkeit und Unlauterkeit der Haremsfrauen in Erfahrung bringen (2 (42, 1/3). So viel läßt sich erkennen, daß die Königin ebenso wie die übrigen Haremsfrauen bewacht wurde; ferner sind ihre Sklavinnen wie die übrigen Haremsbediensteten verschieden von den Dienerinnen des Königs. Denn letztere bedienen den König im Palaste und dürfen (nach 41, 16) nicht einmal mit Haremssklavinnen verkehren. Über Haremsfrauen, die avarodhäh (pl.) heißen, erfährt man sonst nichts,3 wohl aber einige Daten über die erste Königin. Befindet sie sich in der zur Konzeption geeigneten Zeit, so sollen die rtvijs dem Indra und Brhaspati einen Opferkuchen darbringen; bei der Schwangeren soll der Kinderarzt bei der Pflege des Foetus und bei der Geburt sich bemühen4 (33, 13/15); zur Zeit der menses soll die Königin bewacht werden 5 (254, 15). Wie des Königs Mutter erhält auch seine Gemahlin eine Apanage von 48.000 pana (245, 56), hingegen verlautet nichts vom Gehalte der Nebenfrauen.6 Die erste Königin nimmt mit dem Kronprinzen, der offenbar als deren Sohn anzusehen ist, eine Ausnahmsstellung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Jolly, ZDMG 70, S. 553.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. M. Vallauri p. 60 und n. 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über Haremsfrauen eines Privatmannes vgl. 146, <sub>13</sub> mit Jolly, ZDMG 71, S. 231 und 229, <sub>5</sub> mit Jolly a. a. O. S. 419.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> kaumārabhṛtya ist nicht, wie M.Vallauri (p.51) sagt: 'ginecologo', sondern 'der in der kumārabhṛtyā ('Kinderheilkunde') Bewanderte'; vgl. im Pāli komārabhacca, wie der berühmte Jīvaka genannt wird (vgl. M.Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. II, S. 23 f.); falsch auch K. E. Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos III, S. 582 f. 'Prinzenarzt, d. i. der Hofarzt'. Vgl. Jolly, Medicin S.68. — Statt prajanane liest Nr.335 prajane, M.Vallauri a. a. O. n. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Jolly, ZDMG 71, S. 422.

Außer man sieht in ihnen die kumāramātṛs (245, 10), welche 12.000 paṇa beziehen. Dann bleiben noch jene Nebenfrauen ohne Apanage-Bestimmung, die keine 'Prinzen' haben.

ein, wiewohl die Töchter und Söhne der Haremsfrauen außerhalb des Frauenpalastes wohnen (41, 5). So ist die Nahrung an Reis für die erste Königin und den oder die Prinzen sechs drona, für "Könige" fünf (96, 5 f.); auch beim fremden Fürsten bilden Königin und Prinz dem König gegenüber eine Einheit (308, 5). Es ist bemerkenswert, daß selbst der Name der Königin zur Spionage oder Beseitigung gefährlicher Elemente mißbraucht wird, wie 16, 18; 383, 3; oder eine als Königin verkleidete Spionin überliefert einen gefährlichen Würdenträger der Rache des Königs (237, 12). Und Kautilya selbst rät dieses Mittel an, trotzdem er (17, 13 f.) sagt: "Aber ja nicht mache der Fürst sich selbst oder die Königin zur Zielscheibe [von Verdächtigungen] zum Zweck [der Prüfung] der Lauterkeit der Minister, dies ist Kautilyas Ansicht."

Ergebnis (a): Innerhalb des Kreises der Frauen des Königs nimmt die Hauptfrau, devī oder mahiṣī genannt, eine bevorzugte Stellung ein; ihr Sohn ist wahrscheinlich der Kronprinz. Die Dienerinnen des Harems sind verschieden von denen des Königs, überhaupt von den außerhalb des Frauenpalastes verwendeten, mit denen sogar ein Verkehr verboten ist. Trotz der Mahnung des Kautilya wird die Königin, ihr Name und ihre Gestalt, zu Zwecken der Spionage und Politik mißbraucht.

b) Die Frage, ob es Sklavinnen in Indien gegeben hat, ist deshalb nötig, weil Megasthenes an vier Stellen berichtet, die Inder kennen das Institut der Sklaverei nicht.

Fg. 1, ::: ,Es ist nümlich bei ihnen gesetzlich verfügt, daß überhaupt keiner Sklave sein soll, daß sie als freie Menschen in allem die Gleichheit ehren.

Fg. 26,  $_5$ : ,Auch dies sei groß im Lande der Inder, daß alle Inder frei sind, auch sei nicht irgend ein Sklave Inder.

Fg. 27, 13: ,Keiner der Inder bediene sich, sagt dieser [Megasthenes], der Sklaven.

Fg. 41,  $_{11}$ : ,... da sie keine Sklaven haben ... (s. S. 67).

Daß diese Nachrichten abermals nur als ein Ausdruck des schon hervorgehobenen Zuges anzusehen sind, Verhältnisse zu schildern, wie sie sein sollten, zeigt schon die Tatsache, daß das Dharmašästra nicht weniger als sieben, bezw. fünfzehn Arten von Sklaven kennt.

Narada 2

## Man u<sup>1</sup>

| <ol> <li>Ein kriegsgefangener Sklave.</li> <li>Sklave während einer Hungersnot.</li> </ol> | 3. Sklave für Lebensunterhalt. 4. Sklave, der sich selbst verkauft. 5. Sklave, der sagt: "Ich bin dein." | 7. Sklave durch Geburt im Hause. 8. Sklave durch Umgang mit einer Sklavin. | 9. Sklave durch Kauf. | 10. Sklave durch Geschenk. 11. Sklave durch Verpfändung. | 12. Sklave durch eine gewonnene wette.<br>13. Sklave durch Erbschaft. | <ul> <li>14. Sklave durch Schuldbefreiung.</li> <li>15. Sklave wegen Abfalls vom Asketentum.<sup>3</sup></li> </ul> |                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 1. Ein kriegsgefangener Sklave                                                             | 2. Sklave um Nahrung                                                                                     | 3. Sklave durch Geburt im Hause                                            | 4. Sklave durch Kauf  | 5. Sklave durch Geschenk                                 | 6. Sklave durch Erbschaft                                             | 7. Sklave zur Abbüßung einer Strafe                                                                                 |                         |
| dhvajāhṛta                                                                                 | bhaktadasa                                                                                               | grhaja .                                                                   | krīta                 | datrima                                                  | paitrika                                                              | daņdadāsa                                                                                                           | <sup>1</sup> VIII, 415. |

2 V, 2511.; vgl. SBF XXXIII, p. 135 n. - Die Anordnung ist absichtlich geändert, um die beiden Listen auf die geringere (offenbar ältere) reduzieren zu können. — Über die Sklaverei im Recht handelt H. Gössel, Beiträge zum altindischen Schuld- und Sachenrecht I (Habilitationsschrift, Leipzig 1917), S. 11 ff.

<sup>4</sup> Vgl. Yājn. II. 183; Visnu V, 152; G. Bühler, Asoka-Inschriften S. 290.

Nach R. Fick kennt das Vinayapitaka drei Arten von Sklaven: 'der im Hause geborene, der für Geld gekaufte und der als Kriegsgefangener weggeführte (dâso nâma antojâto dhanakkîto karamarânîto)'; ein Beispiel beweist auch die Existenz des daṇḍadāsa.

Nach Kautilya soll der König ungehorsamen Sklaven, verpfändeten Sklaven und Verwandten Zucht beibringen lassen (47, 18). Die Tätigkeit der Sklaven des Königs ist die von Handlangern bei allerlei Geschäften (97, 121.), aber auch die von Arbeitern auf königlichen Domänen: "Er lasse auf eigenem Boden, der mit vielen Pflugscharen durchfurcht worden ist, durch Sklaven, Arbeiter und solche, die ihre Strafe abarbeiten, säen' (115, 14f.).2 In der letztgenannten Kategorie ist der dandadasa aus Manu zu erkennen, der noch deutlicher wird durch 182, 181.: Einer, über den Strafe verhängt worden, soll die Strafe durch Arbeit abtragen.' Aber auch die anderen Arten von Sklaven lassen sich belegen; 181, 14 f.: "Für einen Eingeborenen, der einen unmündigen, für seinen Lebensunterhalt von einem Arya abhängigen Šūdra, außer er ist ein geborener Sklave, zum Verkauf oder Pfand bringt, beträgt die Strafe 12 paņa', also entspricht der udaradāsa", Sklave [schon] im Mutterleib' dem grhaja bei Manu. Der verpfändete, ähitaka,4 ist stets mit dāsa verbunden (47,18; 148, 11; 182,3,17; 234,3), entsprechend der bald zu erwähnenden Sklavin. Der selbst gekommene, "der sich der Arbeit für den Herrn nicht widersetzt' (182, 15) ist gleichzusetzen dem Sklaven, der sich mit den Worten ,ich bin dein' selbst verknechtet (Närada Nr. 5); ebenso findet sich 182, 15 der vom Vater ererbte Sklave. In dem Passus: "Ein für seinen Lebensunterhalt von einem Arya Abhängiger, [sowie] ein Kriegsgefangener soll um den der [geleisteten] Arbeit und der [verstrichenen] Zeit entsprechenden [Betrag] oder um die Hälfte des Betrages befreit werden 15 (183, 11), wird der ,Kriegsgefangene' wie bei Manu dhyajāhrta "unter der Fahne gefangen'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die soc. Glied. S. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hier könnte auch der Freie gemeint sein, der, statt Strafe zu leiden oder zu zahlen, Arbeit leistet, analog der Frau (113, 19).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Jolly, IF 31 (1913), S. 206, Nr. 52; ZDMG 67 (1913), S. 69 u. 93.

<sup>4</sup> Jolly, IF 31, Nr. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl, Jolly, ZDMG 67, S. 70.

bezeichnet. 183, 3 finden sich aufgezählt: grhejāta, dāyāgata, labdha und krīta, so daß der durch Erbschaft und Geschenk erhaltene Sklave sich anreiht. Zusammengefaßt lassen sich somit aus dem Arthašāstra folgende Sklavenarten belegen und mit Manu, bezw. Nārada vergleichen:

| Manu (VII   | I, 415) Nārada (V, 25 ff.) | Kauțilya                           |
|-------------|----------------------------|------------------------------------|
| dhvajāhṛta  | yuddhāt—jita (27 a)        | dhvajāhṛta (183, 1)                |
| N-APPENDE   | anākālabhṛta (26 b)        |                                    |
| bhaktadāsa  | bhaktadāsa (28 a)          | •                                  |
|             | vikretā cātmanaḥ (28b)     | ātmavikrayin (182, <sub>14</sub> ) |
| <u> </u>    | tavāhamityupagata (27 b)   | ātmādhigata (182, 15)              |
| Nachthamba  | krta (27 b)                | · ·                                |
| grhaja      | grhe jāta (26 a)           | udaradasa(181,14;182,17);          |
|             |                            | grhejāta (183, 3)                  |
|             | vadavāhṛta (28 a)          | Which Address                      |
| krita       | krīta (26 a)               | krīta (183, 3)                     |
| datrima     | labdha (26 a)              | labdha (183, 3)                    |
| ******      | āhitah svāminā (26 b)      | ahitaka (47, 18; 148, 11;          |
| _           |                            | 182, 3, 17; 234, 3)                |
| -           | paņe jita (27 a)           | <del></del>                        |
| paitrika 🕟  | dāyādupāgata (26 a)        | pitrya dāya (182, <sub>15</sub> ), |
|             |                            | dāyāgata (183, 3)                  |
| daņļadasa   | arņātprapta (27 a)         | dandapratikartr (115, 14)          |
| - Maryaning | pravrajyāvasita (27 b)     |                                    |
| -           | <b>Waltersook</b>          | ätmādhātṛ $^1$ (182, $_3$ )        |

Es stimmen somit mit Manu sechs Arten, mit Narada neun Arten, neu ist eine Art, die der Selbstverpfändung, entsprechend dem Selbstverkauf. Ob man aus der dem Dharmaäästra gegenüber verschiedenen Terminologie etwas schließen darf, hat Jolly mit Recht offen gelassen.<sup>2</sup> Man wird hingegen behaupten dürfen, daß in der Artenzahl eine gewisse Annäherung an Nārada, also an einen jüngeren Rechtslehrer, vorliegt. Zugleich ist der Beweis erbracht, daß zu Kautilyas Zeiten Sklaverei üblich war; die Nachricht des Megasthenes ist, da sowohl die ältere als jüngere Rechtsliteratur die Sklaverei kennt, als falsch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Jolly, ZDMG 71, S. 237; B hat odhānam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ZDMG 67, S. 93,

abzuweisen; vielleicht ließe sie sich so erklären. Aus seinem Verkehr in brahmanischen Kreisen kam Megasthenes zu dem fälschlich verallgemeinerten Urteil, daß kein Inder Sklave sei (s. Fg. 1, 39; 26, 5). Diesbezüglich sagt Kautilya (181, 17f.): 'Die Kinder von Barbaren zu verkaufen oder zu verpfänden, ist kein Vergehen; nicht aber gibt es eben für einen Ārya Sklaverei', stellt jedoch in der nächsten Zeile (182, 1) eine Ausnahme fest, da von der Verpfändung eines Ārya im Notfalle¹ die Rede ist. Allein dieser Ausweg wird durch die Worte des Megasthenes: οὐδέ τινα δοῦλον εἶναι Ἰνδόν² und besonders: δούλοις δὲ οὖτος μέν φησι μηδένα Ἰνδών χρῆσθαι versperrt; es wird also an dem gekennzeichneten Zuge der Darstellung festzuhalten sein.

Nach dem Gesagten wird kein Zweifel bestehen über die Existenz von Sklavinnen; der Natur der Sache nach kommt bei den Frauen eine Zahl der Versklavungsarten in Wegfall (so die aus einem Rechtsgeschäft hervorgegangenen), dagegen treten einige besondere hinzu, die sich aus dem Geschlechtsverkehr erklären.

Gemeinsam mit ihren männlichen Standesgenossen sind die verpfändeten Sklavinnen, die ahitikä, belegbar (182, 11f.; 223, 18). Nicht immer ist die Tochter eines Sklaven oder einer Sklavin auch Sklavin, wie 230, 10 zeigt. Von den übrigen Arten findet sich die dandapratikärint (113, 19) wieder, obgleich auch hier die freie Strafarbeiterin gemeint sein kann (vgl. Komm. Sor. p. 53). Megasthenes berichtet (Fg. 27, 14), die Leibespflege des Königs obliege Frauen, auch diese seien den Eltern abgekauft; es ist unsicher, ob hier Sklavinnen oder Nebenfrauen gemeint sind. Schon aus der

Die Lesart ° bandhanatūryā ° (Korrigenda p. 3) ist wohl keine Verbesserung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Hercher-Eberhard, praef. p. XV zu Ind. X, 8.

<sup>3</sup> Aus Analogie zu Fg. 27, 10 ist das letztere anzunehmen. — Interessant ist der Anklang (oder ist es mehr?) von Fg. 27, 10 (= Strabo XV, p. 709): πολλάς δὲ γαμούσιν ἀνητὰς παρὰ τῶν γονέων, λαμβάνουσί τε ἀντιδιδόντες ζεῦγος βοῶν, ὧν τὰς μὲν εὐπειθείας χάριν τὰς δ' ἄλλας ἡδονῆς καὶ πολυτεκνίας; von Fg. 27, 14 (= Strabo XV, p. 710): Τῷ βασιλεῖ δ' ἡ μὲν τοῦ σώματος θεραπεία διὰ γυναικῶν ἐστιν, ἀνητῶν καὶ αὐτῶν παρὰ τῶν πατέρων; und von Fg. 41, 11 (= Strabo XV, p. 712): γαμεῖν δ' ὅτι πλείστας εἰς πολυτεκνίαν an Demosthenes (ed. F. Blass, Bibl. Teuhn. MCMXI) LIX (κατὰ Νεαίρας) 122, p. 1386: τὰς μὲν γὰρ ἑταίρας ἡδονῆς ἕνεκ' ἔχομεν, τὰς δὲ παλλακὰς τῆς καθ' ἡμέραν θεραπείας

(S. 74) angeführten Stelle ist zu entnehmen, daß jene Mädchen, welche den König baden, massieren, sein Lager bereiten, ihn waschen und schmücken, Sklavinnen sind. Eine andere Frage aber ist es, ob sie durch diesen oder ob sie durch einen anderen Beruf Sklavinnen geworden sind; mit anderen Worten: welche Arten von Königssklavinnen gibt es? Manu spricht VII, 125 von in königlichen Geschäften angestellten Frauen' und Kullūka bemerkt dazu: "Frauen, d. i. Sklavinnen usw." Sklavinnen arbeiten nach Kautilya in der Weberei, ferner alte Sklavinnen des Königs und "Göttersklavinnen", das sind Hierodulen (113, 19). Hier wird auch die rūpājīvāmātṛkā genannt; entweder ist das eine, deren Mutter [schon] Hetäre war', oder eine Mutter von Hetären', d. h. die sich Hetären hält; vielleicht spricht für letztere Auffassung 123, 17: ,Bei Verlust der Beliebtheit mache er sie zur mätrkä.' Daß aber auch sonst Prostitution mit Sklaverei zusammenfällt, zeigt 230, 1; während eine mit ihrem Willen entehrte Frau, die von gleicher Kaste wie der Entehrer ist, 12 pana Strafe zahlt, wird eine, ,die sich selbst preisgibt', Königssklavin. Neben dieser Art von durch Ehebruch (es handelt sich dem Wortlaut nach um eine Frau, strī) zur Sklavin gewordenen Hetare findet sich die rupadasi (124, 19), ,die Arbeit in Wohlgerüchen, Kränzen u. dgl. verrichtet (Komm. Sor. p. 61). Endlich ist die ganika zu unterscheiden, deren Verhältnis zum König nicht leicht definierbar ist. So viel ist sicher, die ganika kann die Tochter einer ganika sein oder auch nicht, wie aus 123, 8 hervorgeht; da für den Entehrer der Tochter einer ganikā sogar eine Strafe von 54 pana vorgeschrieben ist, so muß die Tochter einer gaņikā nicht selbst gaņikā oder irgendwie verachtet gewesen sein (230, 8). Sicher ist ferner, daß die ganikä dem König gehört, der sie um 1000 pana zu einer solchen macht (123, 9); es ist sogar sehr wahrscheinlich, daß diese ganika Sklavin ist; dafür spricht einmal, daß ein Loskauf der ganikā um 24.000 paņa gestattet ist (123, 18), was man doch nur bei Unfreien sagen kann; ferner, daß ,eine ganika, eine Sklavin,

τοῦ σώματος, τὰς δὲ γυναΐαας τοῦ παιδοποιεῖσθαι γνησίων καὶ τῶν ἔνδον φύλακα πιστὴν ἔχειν. Vgl. Stobaios Florileg. LXVII, 19; H. Blümner. Lehrbuch der griechischen Privatalterthümer (K. F. Hermann's Lehrbuch der griechischen Antiquitäten IV, Freiburg i. B. und Tübingen 1882), S. 253, Anm. 3; B. W. Leist, Alt-Arisches ius gentium S. 64, Anm. 8.

deren Genußfähigkeit gebrochen ist,¹ in der Kornkammer oder Küche' Arbeit verrichten soll (124,3£). Diese Hetäre, offenbar nur eine, 'verleiht' der König um entsprechenden Lohn (125,1£). Für die Ausbildung der ganikās² bestanden Anstalten, deren Inhaber vom königlichen Hofe den Lebensunterhalt bezogen (125,13/15). Es scheint nach all dem, daß die ganikā nicht für den persönlichen Gebrauch des Herrschers bestimmt war, sondern mehr die Rolle einer Vasantasenā spielte.³ Neben dieser wahrscheinlich als Sklavin zu betrachtenden Hetäre gab es vollkommen freie, besser Prostituierte (vgl. 125, 9£). So gab es neben freien Spioninnen (Bettelnonnen 18, 8; 236, 18; mit 500 paṇa Gehalt 246, 13) vielleicht auch Sklavinnen, die zum Spionieren verwendet wurden (21, 8), wiewohl eher anzunehmen ist, daß Spioninnen sich als Sklavinnen verkleidet haben.⁴

Ergebnis (b): Nach dem Arthašāstra — wie nach dem Dharmašāstra, abgesehen von der übrigen Literatur — ist an der Existenz des Instituts der Sklaverei nicht zu zweifeln und daher die mehrfache Nachricht des Megasthenes von deren Nichtexistenz als falsch abzuweisen. Ebenso sicher wie Sklaven sind Sklavinnen nachweisbar; als solche bedienen sie den König. Bei den männlichen Sklavenarten liegt in der Zahl eine Annäherung an die jüngere Rechtsliteratur vor; bei den Sklavinnen finden sich teils die gleichen Arten wie bei den Sklaven, teils fehlen einige, teils treten nur bei weiblichen vorkommende hinzu. Zu diesen Arten gehört: die Selbst-Prostituierung, die Hierodulie und wahrscheinlich die ganikā-Sklavin.

Vielleicht ist bhoga ,Verdienst', so daß zu übersetzen wäre: ,eine, deren Einkünfte geschwunden sind'. Vgl. Bhāsa, Avimāraka 29, 3 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu den kaläs, den Künsten und Kunstfertigkeiten vgl. Kämasūtra p. 32 ff. und Komm. p. 34 ff. (R. Schmidt's Übersetzung, 5. Aufl., S. 44 und 45 ff.); die Lehrer sind nach Vätsyäyana Frauen. Vgl. ferner E. Müller-Heß, Kuhn-Festschrift, S. 162/164 mit Literatur.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der Mrcchakaţikā nennt der Prinz die Vasantasenā oft "Sklavin" (ed. A. F. Stenzler p. 13, 24; 128, 19, 20, 22). Herr Prof. Winternitz macht darauf aufmerksam, daß Vasantasenā ihre Dienerin Madanikā freigibt; Vasantasenā selbst wird erst durch einen Gnadenakt des Königs "Frau"; daher sagt sie früher (ed. Stenzler p. 66, 17): jetzt muß man dir Ehrfurcht bezeigen" zu ihrer Dienerin. So wird auch die Hetäre (gaṇikā) Rūpiṇikā auf Befehl des Königs frei (svādhīnā) Kathāsarits. XII, 198 c.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M. Vallauri hält sie (p. 35) für Buhlerinnen ,cortigiane'.

Diese Frage nach den Frauen in königlichen Diensten hat ein tiefer liegendes Motiv, nämlich: wer waren diese Frauen? Wenn 181, 13 f. geborene Sklaven und 181, 18 mlecchas als Teile der Habe verkauft oder verpfändet werden können, so wird man bei den weiblichen Sklaven auch an jene zu denken versucht sein, die in den Dramen als Türhüterinnen, Bogenhalterinnen, als Dienerinnen überhaupt auftreten, an die Yavanis. Aus Megasthenes ist nichts zu entnehmen, das auf ausländische Sklavinnen schließen ließe, und doch muß man nach Kautilya Šūdra-Mädchen oder solche barbarischen Stammes für die Dienerinnen in Anspruch nehmen. Der Name (Yavana, Yavanı), der oft 'Grieche' ('Griechin') bedeutet, kommt bei Kautilya nicht vor. Nach Gautama I, 4, 17 ist der Yavana der Sohn einer Šūdrā und eines Ksatriya, während der Sohn einer solchen Ehe nach Kauțilya (164, 20) ein Ugra ist, wie nach Manu X, 9 und Yājñavalkya I, 92; hingegen nach Gautama I, 4, 14 entstammt der Ugra einer Ehe eines Vaišya mit einer Šūdrā. Möglich ist, daß unter den mlecchas bei Kautilya der Yavana inbegriffen ist, nur wäre er im Gegensatz zu anderen Völkern (z. B. Kāmbhoja 133, 16; 376, 6; China 1 79, 17; 81, 3; Paundraka 80, 13; Bählava, Bāhlīka 79, 16; 133, 17; Vānāyu 2 133, 16) nicht genannt. Und es ist um so merkwürdiger, daß Yavanas bei Kaufilya nicht erwähnt werden, als der Minister des Candragupta mit den Griechen politisch in Berührung gekommen sein wird. So scheint das Fehlen dieses Wortes, die nicht erkennbare Heimat der Frauen in der königlichen Umgebung ein vom Drama abweichendes Detail zu bilden.3

#### 8. Der Name und die Dynastie des Königs.

An der Identität der griechischen Transkription<sup>4</sup> des indischen Namens mit skt. Candragupta ist nicht zu zweifeln. Es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jacobi, SBA 1911, S. 961.

Nach Law (p. 40, n. 2) Arabien.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hingegen stimmt zum klassischen Drama die Verwendung von Frauen im Palaste; s. oben S. 74 f.; 87.

Strabo II, p. 70; XV, p. 702 (= Fg. 25, 3); XV, p. 709 (= Fg. 27, 2); XV, p. 711 (= Fg. 29, 4); XV, p. 724: Σανδρόχοττος. Arrian, Anab. V, 6, 2 (= Fg. 2, 1); Ind. IX, 9 (= Fg. 50, 25): Σανδρόχοττος (vgl. Hercher-Eberhard praef. p. XV). Plutarch, Alex. 62, 24: Ανδρόχοττος. Phylarchos Fg. 37 (FHG I, p. 344) bei Athenaios I, p. 18 d: Σανδρόχοττος. Appian Syr. 55: Ανδρόχοττος.

ist sehr zu beklagen, daß der einzige Grieche, damit der einzige Schriftsteller jener Zeit überhaupt, kein Bild der Persönlichkeit des Candragupta überliefert hat; Plutarch spricht (Alex. 62, 1) vom "Knaben" (μειράχιον). Im Arthašāstra wird der König nicht mit seinem Namen oder mit dem seiner Dynastie erwähnt, was Jacobi¹ als "eine höfische Rücksicht" ansehen will. Nur 75, 9 sagt Kauţilya, er habe für den Herrscher (narendrārthe) das Konzept eines šāsana verfaßt, was Jolly² an Daṇḍins mauryārthe erinnerte.

Nichts sagt Kautilya über die Dynastie, die sein Herr begründet haben soll, direkt; aber durch 429, 9 ist indirekt die Mauryadynastie bezeichnet. Dagegen erwähnt Megasthenes Fg. 25, 3 einen Brauch, der aus indischen Quellen bisher nicht belegt ist: ,Der Volksstamm, in dessen Gebiet die Stadt liegt, heiße Prasier, der trefflichste unter allen; der König müsse der Stadt gleichnamig sein und werde außer dem eigenen Geburtsnamen Palibothros genannt, wie Sandrokottos, zu dem Megasthenes als Gesandter kam.' Diese Nachricht des Megasthenes ist zwar so, wie sie Strabo gibt, nicht in der indischen Literatur nachweisbar, hat aber doch einige Berechtigung. S. Lévi 3 hat auf Curtius VIII, 12, 11 verwiesen, nach welchem sich die Herrscher nach der Herrschaft nennen: Taxilen appellavere populares sequente nomine imperium, in quemcumque transiret, und zum Beweise Pāņini herangezogen. Die sogenannten tadrāja-Suffixe (IV, 1, 171) bewirken Vrddhi des Nomens, bestehen in der Endung -a und verlegen den Akzent auf die erste Silbe jener Namen von Ksatriyas, die mit dem Namen des Volkes zusammenfallen (IV, 1, 168). Nach IV, 1, 170 ist dies auch bei zweisilbigen derartigen Namen der Fall, ferner bei magadha, so daß der Fürst dann mågadha4 heißt. Es ist möglich, daß Megasthenes von diesem Brauche hörte und die Stadt als Metropolis für das Land setzte oder das Land für identisch mit der Stadt hielt, wie es bei Taxila der Fall ist; denn den Namen magadha erwähnt Megasthenes nicht. Die Dynastie hatte jedoch einen Namen, Maurya, und es ist um so auffallender, daß Megasthenes eine unbelegbare Bezeichnungsweise berichtet hat, wo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SBA 1912 (XXXVIII), S. 847. <sup>2</sup> ZDMG 68 (1914), S. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> JA s. VIII, t. XV (1890), p. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. J. Charpentier, WZKM 28 (1914), S. 226, Anm. 2.

ihm - allem Anscheine nach - der Name Maurya nicht unbekannt war. Euphorion (um 278 v. Chr.) berichtet bei Stephanos Byzantios s. v. Μωριείς, ἔθνος Ἰνδικόν; er bezeichnet also das Volk nach der Dynastie; vielleicht liegt nur eine ungenaue Wiedergabe des Megasthenes vor. Hesych gibt Μωριείς οί τῶν 'Ινδών βασιλείς,1 eine Nachricht, die, streng genommen, auch unrichtig ist. Hält man jedoch beide Angaben zusammen, wie Lassen (Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 205 u. Anm. 4) tut, so läßt sich etwa annehmen: Megasthenes berichtete, daß das Volk von Pali(m)bothra von den Morieis genannten Königen beherrscht werde; aus dieser Nachricht machte Hesych das halbwegs Richtige, Euphorion aber hielt die Dynastie für das Ethnikon oder wenigstens Stephanos. Zu erwähnen wäre noch, daß Megasthenes öfters mit Sandrakottos zusammengetroffen ist (Arrian, Anab. V. 6/2 = Fg. 2, 1), sei es, daß man darunter nur ein oftmaliges Zusammentreffen mit Candragupta während der Tätigkeit als Gesandter versteht, wie Schwanbeck (p. 20), oder ein mehrmaliges Reisen nach Indien, wie es Lassen (Ind. Alt.2, S. 219, Anm. 1) für möglich hält; die erstere Annahme zieht aber auch er als wahrscheinlicher vor.

Ergebnis: Zweifellos ist der von den Griechen mit Σανδρόταστος usw. wiedergegebene Name der des skt. Candragupta; diesen erwähnt Kautilya in seinem Werke nicht. Auch die Dynastie ist bei Kautilya nicht genannt, wiewohl sie durch die besiegte vorhergehende Nanda-Dynastie nicht zweifelhaft sein kann. Mit großer Wahrscheinlichkeit kann man hingegen annehmen, daß Megasthenes den Namen der Maurya-Dynastie gekannt hat; die von ihm überlieferte Bezeichnungsweise des Sandrokottos ist unrichtig oder zumindest nicht belegbar.

Und nun noch eine Frage: wenn Candragupta einen Minister von großem Rufe hatte — Cāṇakya, Viṣṇugupta oder Kauṭilya genannt —, wenn Megasthenes öfters nach Indien gekommen oder nur öfters mit dem indischen König zusammengetroffen ist, wenn er endlich so manches vom König und seinen Beamten überliefert hat, auch Namen meldet, warum nicht jenen des großen Mannes jener Zeit? Oder lebte Kauṭilya nicht mehr?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. L. H. Gray und M. Schuyler, AJPh XXII (1901), p. 190.

#### VI. Teil.

#### Die Kasten.

#### Die Kastenfrage bei Megasthenes.

Bevor im Folgenden die Nachrichten des Megasthenes mit den Tatsachen verglichen werden, die aus dem Arthasastra des Kautilya über die Gesellschaft, Verfassung und Verwaltung im alten Indien zu entnehmen sind, soll über die Frage, ob Megasthenes von Kasten berichtet oder wie sich diese so spezifisch indische Institution ihm darstellte, einiges gesagt werden.

Der Bericht des Megasthenes liegt in vierfacher, mit Solinus in fünffacher Fassung vor; da es sich zunächst darum handelt, womöglich das durch Megasthenes überlieferte Grundschema zu zeigen, sei unter Hinweglassung alles Überflüssigen nur die Einteilung gegeben (Übersichtstafel S. 122).

Welche Namen für ,Kaste' wären überliefert? Diodor gebraucht die Ausdrücke μέρος (5 mal), σύστημα, σῦλον und γένος (je 1 mal); Arrian γένος (8 mal), Strabo μέρος (3 mal), γένος (1 mal); Plinius genus (1 mal), ebenso Solinus. Diese Bezeichnungen scheinen nicht alle auf einer Stufe zu stehen; man wäre geneigt, σῦλον und das den drei griechischen Versionen gemeinsame γένος und das lateinische genus den Ausdrücken μέρος und σύστημα gegenüberzustellen. Die ersteren beiden σῦλον, besonders γένος deuten aber scheinbar auf eine durch Geburt und Geschlechtsangehörigkeit erworbene Stelle in der indischen Gesellschaft hin, weshalb die indische Bezeichnung jäti ,Geburt', ,Stamm' als durch jene griechischen Wörter wiedergegeben angesehen werden könnte. Und doch wird man vorsichtig sein müssen, ehe man eine solche Gleichsetzung vornimmt.² Wenn

Die Lesart γένεα bei Arrian, Ind. XI, 1 ist von Hercher (s. ed. Hercher-Eberhard p. XV) aus γενεάς, das die Ms. bieten, mit Rücksicht auf das durchwegs gebrauchte γένος ge
ündert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. Senart vergleicht (Les castes dans l'Inde, Paris 1896, p. 222) gens, curia, tribus in Rom mit Familie, Phratrie. Phyle in Griechenland und mit Familie, gotra, Kaste in Indien. Das ist ohne nähere Ausführungen schwer glaublich, scheint jedoch mit Rücksicht auf die historischen Tatsachen für Rom und Griechenland falsch zu sein.

der Grieche yévos 1 sagt, so meint er damit die von einem fiktiven Urahn (einem Gott, Heros) abgeleitete Folge von Geschlechtern, deren Ausläufer die jetzige Generation einer Familie ist; bei φύλον tritt ein ethnisches Moment hinzu; dasselbe meint - allgemein gesprochen - der Römer mit dem Ausdruck gens. Innerhalb einer solchen γένος- oder gens-Gemeinschaft gibt es keine Beschränkungen, jeder Geschlechtsangehörige kann welchen Beruf immer ausüben. Das ist bei der Kaste nicht der Fall; hier gibt es eine Menge (vor allem religiöser) Schranken, die den einer höheren Kaste Zugehörigen weit trennen von dem Mitglied einer niederen, und diese Differenzierung geht sogar innerhalb der Kaste fast in's Unendliche fort. Bei genauerem Zusehen dürfte man bemerken, daß die in den verschiedenen Versionen gebrauchten Ausdrücke eine gewisse Zweideutigkeit besitzen, die - wie bald zu zeigen sein wird - zu falschen Annahmen geführt hat. Einheitlich gebraucht Arrian das Wort γένος, das auch bei Diodor und Strabo auftritt. Da diese beiden letzteren dafür jedoch auch μέρος, σύστημα und φυλον gebrauchen, so liegt der Schluß nahe, daß alle diese Wörter Synonyma sein müssen. Sucht man nach der allen Ausdrücken gemeinsamen Bedeutung, so ergibt sich für μέρος ,Teil', ,Gemeinschaft mit anderen'; für σύστημα ,ein aus mehreren Teilen, Gliedern, Personen bestehendes, zusammengesetztes Ganze'; 2 für φύλον ,Stamm', ,Art'; darnach kann γένος nur synonym bedeuten: Art', Gattung' innerhalb eines Ganzen. Eine Übersetzung von γένος und σύλον ·mit ,Geschlecht', ,Stamm' ist nur irreführend und mit jāti haben diese Ausdrücke nichts zu tun.3 Daraus,

Über γένο; vgl. W. Dittenberger, Hermes XX (1885), S. 3/6 und neben Ed. Meyer, Gesch. d. Alt. II, S. 85/7, § 56 die bei H. Swoboda, Lehrbuch der griechischen Staatsaltertümer, S. 37, Anm. 1 angeführte Literatur. — Bei φῦλον ist nicht an eine Erklärung von φύλη gedacht; über diese vgl. E. Szanto, Die griechischen Phylen, Ausgewählte Abhandlungen, herausgegeben von H. Swoboda, Tübingen 1906, S. 216 ff.; über φῦλον bei Homer S. 219.

Nach W. Papes Griechisch-deutschem Handwörterbuch, Braunschweig 1902 s. v.; vgl. Stephanos Thes. linguae gr. s. v.

<sup>3</sup> Auch Smith (p. 134, n. 1) nennt die Aufzühlung des Megasthenes ,eigentümlich', γενεκί gibt er wieder mit ,occupational classes' und fügt hinzu ,commonly mistranslated "castes". — Zu den Kasten vgl. M. Weber, Archiv f. Socialwissenschaft 41 (1916), S. 613, bes. 645 ff.

daß bei Megasthenes kein Ausdruck für "Kaste" sich findet, folgt noch nicht, daß der griechische Gesandte nicht von Kasten berichtet.

Während das indische Kastensystem, vom Standpunkt des Priesters aus gewertet, die Superiorität oder Inferiorität einer oder der anderen Kaste ansetzt, und die Zugehörigkeit zu ihr durch die Geburt bedingt ist, zeigt sich nach Megasthenes der Beruf als konstitutives Merkmal einer Gruppe in der Gesellschaft. Nun läßt sich einwenden, Megasthenes habe eben den Beruf als Merkmal der Kaste herausgegriffen; ferner - kann man hinzufügen - sollen die Ausdrücke γένος und σύλον die Erblichkeit des Berufes anzeigen, was in der Tat dem Begriff der Kaste sehr nahekommt. Allein dieser Einwand spricht nicht gegen die Leugnung von Kasten bei Megasthenes; denn - gerade die versuchten Zurückführungen auf das Kastensystem zeigen es - dann würden Kasten zerrissen, die doch ein Ganzes bilden. Der griechische Autor berichtet von: 1. Philosophen; 2. Landleuten; 3. Hirten (Jägern); 4. Arbeitern, Kaufleuten; 5. Kriegern; 6. Aufpassern (fehlen bei Plinius und Solinus) und 7. von Ratgebern und Beisitzern. Nach Schwanbeck (p. 42, n. 39), dem bisher fast alle Forscher folgten (s. aber unten), ließen sich diese sieben Teile so mit den Kasten identifizieren: 1. Brahmanen (aber nicht alle, sondern nur die, welche die Opfer besorgen, Megasthenes hat fälschlich auch die Asketen hinzugefügt); 2. ein Teil der Vaišyas, die das Land bebauen; 3. einige Unreine (Manu X, 48 19); 4. Vaišyas und Šūdras; 5. Ksatriyas; 6. Angehörige zweier Kasten (gewöhnliche Spione, aus allen Kasten zu nehmen, vgl. Manu VII, 154 und die Inspektoren der Beamten) und 7. diejenigen Brahmanen, welche Megasthenes unter 1. einzureihen vergessen hat. R. Fick hat bereits 1 die Stellen aus Duncker (Gesch. d. Altert.4 III, S. 319) und Lassen (Ind. Alt.2 II, S. 715) zitiert, von denen ersterer von ,einem Irrtum', letzterer von Unklarheit und Irrtum spricht, wiewohl er die Beschreibung als genau bezeichnet; Fick selbst sagt (S. 2), man dürfe Megasthenes nicht als unzuverlässig erklären, weil sich seine Angaben in manchen Stücken nicht mit der brahmanischen Theorie in Einklang bringen lassen. Man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die soc. Glied. S. 2, Anm. 1. Vgl. auch Wecker, Sp. 1306 f.

# Übersichtstafel.

| Fg. 1 = Diodor II, 40/41                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| τών νενέμηνται δέ οι πάντες<br>μέρη Ίνδοι ες έπτα μαλιστα<br>γένεα                                                                                               |
| ῶν ἐστι τὸ μὲν πρώτους ἐν μὲν αὐτοῖσιν οί σορι- καὶ πρώτους μὲν<br>σύστημα φιλοσόρων<br>σύστημα φιλοσόρων                                                        |
| δεύτερον δ' εστὶ μέρος τὸ δεύτεροι δ' ἐπὶ τούτοισιν οί δεύτερον δὲ μέρος εἶναι τὸ tellurem exercent<br>τῶν γεωργῶν                                               |
| τρίτοι δε είστν Ίνδοϊστν οί<br>νομέες, οί ποιμένες τε οί<br>βουχόλοι                                                                                             |
| τέταρτον δ' ἐστὶ μέρος τὸ τέταρτον δέ ἐστι τὸ δη-<br>τῶν τεχνιτῶν<br>χὸν γένος                                                                                   |
| πέμπτον δὲ τὸ στρατιωτι- πέμπτον δὲ γένος ἐστὶ<br>χόν                                                                                                            |
| έκτον δ' έστὶ τὸ τῶν ἐφόρων   έκτοι δέ εἰσιν Ἰνδοϊσιν οί<br>ἐπίσχοποι καλεόμενοι.                                                                                |
| ξβδομον δ' ἐστὶ μέρος τὸ ξβδομοι δέ εἰσιν οί ὑπὲς ξβδομοι δ' οί σύμβουλοι res publicas<br>βουλεῦον μὲν καὶ συνε-<br>δρεῦον τοῖς ὑπὲρ τῶν<br>κοινῶν βουλευομένοις |
| <sup>1</sup> Hier ist die Reihenfolge dem Text gegenüber geändert.                                                                                               |

muß unwillkürlich nach der Quelle fragen, aus der Megasthenes diese absonderliche Einteilung geschöpft hat. Da ist es so gut wie ausgeschlossen, daß er mit einem Brahmanen, ja überhaupt mit einem Inder über die Kastenverhältnisse gesprochen hat. Wenn Megasthenes die ,Philosophen' an erste, die Ackerbauer an zweite, die Krieger an fünfte, die Ratgeber der Könige und der autonomen Staatswesen an letzte Stelle setzt, so spricht diese Anordnung dafür, daß er die Teile nach ihrer Bedeutung für das öffentliche Leben, und zwar vom Standpunkt eines philosophisch gebildeten Hellenen 1 aus, wertet. Denn nie und nimmer hätte ein "Zweigeborener" dem griechischen Gesandten die Kşatriyakaste an fünfter Stelle, die Ratgeber aus der Brahmanenkaste an letzter Stelle nennen können; gerade aus diesem Umstand wird man schließen dürfen, daß Megasthenes keine Gespräche über die Kasten geführt hat, weder mit Brahmanen. noch sonst mit Eingeborenen.2 Es geht ferner nicht an, daß ein Inder Angehörige verschiedener Kasten (wie in 2., 4., 6.) in eine Klasse gesteckt hätte, da es doch für ihn nur eine Einteilung gab. Vielmehr ist dieses Zerstückeln und Durcheinanderwerfen der Kasten für die Kritik der Nachrichten des Megasthenes äußerst wichtig und interessant. Denn er faßt Angehörige verschiedener Kasten unter dem Gesichtspunkt des Berufes zusammen; nicht immer wird der einer Kaste eigentümliche Beruf von allen Mitgliedern ergriffen worden sein, z. B. der des Kriegers oder des Landwirtes. Wenn die Theorie im allgemeinen dennoch durch die Kaste den Beruf bestimmt, die Kaste also das Primäre ist, erscheint bei Megasthenes die Gruppierung durch den Beruf gegeben, also ist hier der Beruf das Primäre.

Die Nachricht des Megasthenes ist somit eine durch keinerlei Voreingenommenheit getrübte Beobachtung eines Okzidentalen, der die indische Gesellschaft genau so, wie sie sich ihm darbot, beschrieben hat, mit Berücksichtigung des Wertes der einzelnen Teile für das öffentliche Leben. Diesen Zug seiner

Ygl. F. Susemihl, Geschichte der Griechischen Litteratur in der Alexandrinerzeit I (Leipzig 1891), S. 550, Anm. 146 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man vergleiche hingegen die Berichte der Missionare (schon im 17. Jahrhundert), die immer Brahmanen als Quellen angeben, E. Windisch, Geschichte der indo-arischen Philologie und Altertumskunde (Grundriß I, 1), Tübingen 1917, S. 2 ff.

Darstellung (mit etlichen Ausnahmen, bei den Landleuten und Kriegern) könnte man im Gegensatz zum idealisierenden den realistischen nennen; an diesem Berichte eines Ethnographen darf aber nichts geändert werden, vor allem darf nicht das Kastensystem hineingezwängt werden. Anzufügen sind noch einige Bemerkungen.

Merkwürdigerweise berichtet Megasthenes nichts von andersfarbigen Indern, ihm war auch der Name für Kaste, varna,¹ unbekannt. Senart hat (a. a. O. p. 2, n. 1) auf eine im Nordwesten Indiens bis auf den heutigen Tag bestehende Einteilung in sieben 'clans' hingewiesen und fragt, ob letzten Endes die griechischen Zeugnisse auf einer Verwechslung mit einem derartigen Brauche beruhen, was sicher nicht der Fall ist. Merkwürdig, aber ohne Bedeutung, wie schon die Namen zeigen, ist die von Herodot (II, 164) berichtete Siebenteilung in Ägypten (ἐπτὰ γένεα): ἱρέες 'Priester', μάχιμοι 'Krieger', βουλόλοι 'Rinderhirten', συβῶται 'Schweinehirten', κάπηλοι 'Kleinhändler', ἑρμηνέες 'Dolmetscher' und χυβερνῆται 'Steuermänner'. Für Philadelphia (Kleinasien) sind sieben Phylen bezeugt, mit denen Zünfte gemeint sind.²

#### 1. Die Philosophen.

Da von dem ersten Teil, den Philosophen (bei Diodor und Arrian), ausgesagt wird, daß sie keinerlei Staatsdienste leisten, sondern nur als eine Art Staatspriester und -Wahrsager fungieren, andererseits die Zweiteilung in Brahmanen und Sarmanen (Strabo XV, p. 711/713) religiösen Charakters ist, soll über die Philosophen in dem Teile über die Religion gesprochen werden.

#### 2. Die Landlente.

Diodor: Der zweite Teil ist der der Landleute, die an Menge die anderen weit zu übertressen scheinen; diese, von Kriegen und der anderen Staatsleistung enthoben, beschäftigen sich mit der Landwirtschaft; und kein Feind würde, wenn er einen Landmann auf dem Lande träfe, ihm Unrecht tun, sondern als gemeinsame Wohltäter sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. Senart (Les castes dans l'Inde, Paris 1896, p. 221) und Fick (a. a. O. S. 22, Anm. 4) bezeichnen jäti als eigentlichen Namen für "Kaste" und Smith (p. 134, n. 1) erklärt varna als "Klasse" oder "Gruppe" von Kasten (jäti).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. Szanto, a. a. O. S. 279.

ansehend, enthält man sich jeder Unbill. Deshalb bleibt das Land unversehrt und mit Früchten belastet gewährt es den Menschen einen reichen Genuß der Nahrungsmittel. Die Landleute leben auf dem Lande mit Kindern und Weibern und haben sich gänzlich des Gehens in die Stadt entwöhnt. Für das Land zahlen sie dem König Pachtzinse, weil ganz Indien dem König gehöre, dem Privatmanne es aber nicht erlaubt sei, Grund und Boden zu besitzen; außer der Pachtsumme zahlen sie ein Viertel [als Steuer] in die Königskasse.

Arrian: ,Die zweiten nach diesen [Sophisten] sind die Landleute, an Menge die zahlreichsten unter den Indern. Auch diese haben weder kriegerische Waffen noch "kümmert sie das Kriegshandwerk",¹ sondern diese bestellen das Land und sie zahlen die Steuern den Königen und den Städten, welche autonom sind. Und wenn ein Krieg unter den Indern gegeneinander entsteht, ist es nicht erlaubt, die das Land Bestellenden zu ergreifen noch das Land selbst zu verwüsten, sondern die einen bekriegen und töten einander, wie es sich trifft, die anderen, nahe von diesen, pflügen in Ruhe, ernten, pflücken oder mähen.'

Strabo: ,Der zweite Teil sei der der Landleute, die die zahlreichsten und die ordentlichsten sind durch die Freiheit vom Kriegsdienst und durch die Sicherheit des Arbeitens, da sie weder wegen eines anderen Bedürfnisses, noch bei einer allgemeinen Belästigung in die Stadt gehen; oft trifft es sich daher zur selben Zeit und auf demselben Orte, daß die einen in Schlachtordnung dastehen und mit den Feinden kämpfen, die anderen aber pflügen oder graben gefahrlos, jene als Vorkämpfer habend. Das ganze Land gehört dem König; als Lohn bearbeiten sie es um den vierten Teil der Früchte.

Was hat Megasthenes berichtet? a) der zweite Teil sind die Landleute; b) sie machen den größten Teil der Bevölkerung aus; c) sie leisten keinerlei öffentliche Dienste, leben auf dem Lande, ohne in die Stadt zu gehen; d) in Kriegszeiten ist ihr Land eine terra incolumis; <sup>2</sup> e) sie sind nicht Grundeigentümer: sie zahlen eine Pachtsumme und ein Viertel als Steuer in die

<sup>1</sup> Homer, Il., B 338.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Fg. 1, 14 (= Diodor II, 36, 6/7): ,Bei den Indern tragen auch die gesetzlichen Verfügungen dazu bei, daß niemals bei ihnen Mangel an Nahrung eintritt; denn bei den anderen Menschen verwüsten die Feinde das Land und machen es zu einem unbebauten; da bei diesen aber die Landleute heilig sind und als unverletzlich in Ruhe gelassen werden, bleiben die in der Nähe der Schlachtreihen Ackernden von den Gefahren unberührt. Denn beide Feindesparteien töten einander in den Schlachten, die beim Ackerbau Beschäftigten aber lassen sie als gemeinsame Wohltäter aller schadlos; weder versengen noch verwüsten sie die Länder der Kriegführenden.

Königskasse (Diodor), sie erhalten als Lohn ein Viertel der geernteten Früchte (Strabo).

Bei der Natur der indischen Quelle ist an eine Bestätigung des Punktes b) nicht zu denken; wohl zeigt aber schon die Tatsache, daß die moderne Statistik an 36,251.000 Landleute zählt, zum Teil wenigstens die Kontinuität des Verhältnisses und es stimmt zum griechischen Zeugnisse, wenn A. Baines 1 bemerkt: ,In fast jedem Teil Indiens ist diese Gruppe die zahlreichste.' Bei Kautilya heißt es (45, 16f.): ,Er lege ein Dorf an, zumeist aus Šūdras und Ackerbauern bestehend . . . ' Der dritte Punkt (c) wird nach dem Arthašāstra nicht als richtig bestehen können, soweit die Freiheit von Staatsdiensten behauptet wird. Wenigstens in der Theorie, aber auch in Wirklichkeit haben die Landleute ebenso zu den Waffen greifen müssen wie die Angehörigen anderer Berufsordnungen und Kautilya erwähnt (343, 5) Heere, die aus Brahmanen, Ksatriyas, Vaišyas und Šūdras bestehen.2 Hingegen wird gegen die abgeschlossene, stadtferne Lebensweise nichts einzuwenden sein. Daß der Grund der Landleute in Kriegszeiten vom Kampfe unberührt blieb, ist sicherlich unwahr; dagegen sprechen die vielfachen Anordnungen für den Schutz des Ackerbaues gegen schädliche Einflüsse, die darauf hindeuten, daß er solchen ausgesetzt war. So fordert Kautilya (48, 13/19): ,Oder Schauspieler, Tänzer, Sänger, Musikanten, Vortragskünstler und kušilavas sollen keine Störung der Arbeit verursachen. Dadurch, daß die Dörfer auf sich selbst angewiesen sind und die Leute Vorliebe für das Feld haben, entsteht ein Zunehmen des Schatzes, der Fronarbeit, der Materalien, des Getreides und der Getränke. (Verse:) Der König soll ein Land, das durch das Heer des Feindes, durch einen Stamm belästigt ist, durch Krankheit und Hungersnot bedrängt wird, mit Freiheiten ausstatten und Spiele, die mit Ausgaben verbunden sind, verhindern. Er schütze den Ackerbau, der von Bedrängnis durch ein Heer, durch Fronarbeit und Steuern heimgesucht ist, und die durch Diebe, Raubtiere. Giftschlangen und Krankheiten [heimgesuchten] Viehhürden. (3

Ethnography (Castes and Tribes) [Grundriß II, 5], Straßburg 1912, p. 48, § 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. unten VI, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 48, <sub>19</sub> fehlt in Nr. 334.

Ferner heißt es (329, 19/330, 3): "Von dem eigenen Heere und dem Heere des Feindes plagt das eigene Heer durch übermäßige Gewalttaten und Steuern 1 und kann nicht [daran] verhindert werden; das Heer des Feindes aber kann man bekämpfen, sich durch Entweichen oder durch einen Friedensschluß [von ihm] befreien', sagen die Lehrer. Nein, sagt Kautilva: die Plage durch das eigene Heer kann durch Gefangennehmen oder Töten der Minister und Offiziere 2 unterdrückt werden oder es plagt [nur] eine Gegend; eine Plage aber für alle Gegenden ist das Heer des Feindes; es plagt durch Raub, Tötung, Brand, Zerstören und Wegführen."3 Plündern ist eine ganz gewöhnliche Erscheinung, so sehr, daß man mit den Bundesgenossen Vereinbarungen bezüglich des Anteiles an der Beute treffen soll.4 Man wird daher in dieser Angabe des Megasthenes von der Unberührtheit des Ackerbaues und der Landleute vom Kriege jenen idealisierenden Zug erkennen, der hier moralisierend wirken soll; von solchen Kriegsbestimmungen weiß auch das Dharmašästra nichts 5 (vgl. Manu VII, 91/93; Yājñ. I, 325; Gaut. II, 1, 10, 18; Apast. II, 5, 10, 11; Baudh. I, 10, 18, 11).

Über die Abgaben ist bei der Behandlung der königlichen Einkünfte gesprochen worden; <sup>6</sup> jedenfalls widerspricht Diodors Nachricht der Strabos, während Arrian schweigt. Von einer Pachtsumme und einem Viertel als allgemeiner Einrichtung ist weder in der übrigen Literatur noch im Arthašāstra die Rede. Nicht unwahrscheinlich ist es, daß der Alleinbesitz des Königs an Grund und Boden, den die indische Staatsrechtstheorie an-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> dandakarābhyām B (Jolly, ZDMG 72, S. 211); danda sind hier wohl eher Gewalttaten als Strafen (vgl. 22, 16; 23, 2, 16 usw.); mit kara wird vornehmlich das senābhakta (93, 16) gemeint sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. der schädlichen Minister und Offiziere.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zu lesen wohl: °nāpavāhanaiḥ, das Wegführen von Vieh und Menschen offenbar.

<sup>4</sup> S. unten VI, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bei Bestehen eines solchen Brauches, wie Megasthenes ihn berichtet, könnte auch nicht vom König gefordert werden, des Feindes Land zu bedrängen, sein Futtergras, die Nahrung, das Wasser und das Brennmaterial zu verderben, Manu VII. 195. Vgl. ferner die Beutebestimmungen (Manu VII. 96 f., Gaut. II. 1, 10, 20/23) und die Kampfregeln im Epos, Hopkins, The ruling caste p. 227 ff.

<sup>6</sup> Oben S. 93 ff.

nimmt und Megasthenes berichtet, bei Megasthenes, vielleicht aber nur bei Diodor, die Erwähnung einer Pachtsumme zur Folge hatte. Die Nachricht des Strabo ist in dem Punkte, daß alles Land dem König gehöre, falsch, läßt sich jedoch bezüglich des Lohnes durch 116, 20 stützen, wo es heißt, daß arme Bauern, die nur von ihrer Körperkraft leben und zum Bestellen der Felder keinen Samen usw. haben, von der königlichen Domäne das Nötige angewiesen bekommen und vom Ertrag 1/4 oder 1/5 erhalten; allerdings handelt es sich dabei um Ausnahmsfälle. Während die Bauern bei Diodor als Pächter und Steuerzahler erscheinen, sind sie bei Strabo nur Besteller des königlichen Bodens, aber in beiden Fällen Freie; das Arthašastra kennt aber keine Pächter, sondern nur unabhängige Bauern, mit jener erwähnten Ausnahme, und die auf königlichen Domänen angestellten Sklaven und Arbeiter (115, 14: 118, 4/6). Eine auch der Rechtsliteratur bekannte Bauernkategorie sind die ardhasitikas,1 welche bei Kautilya (116, 19) die königlichen Felder, da für diese zu wenig Arbeiter vorhanden sein können, um die halbe Ernte als Entlohnung bestellen. Aber auch in diesem Falle kann von keiner Pacht die Rede sein; hingegen ließe sich hierdurch die Nachricht des Strabo teilweise aufrecht erhalten. Man müßte nämlich seine Worte von der χώρα βασιλική so interpretieren, daß die von ihm angegebene Entlohnung sich auf die Königsdomänen bezieht,2 wobei nur die Behauptung, alles Land sei Königsboden, falsch wäre. Es ist kaum zweifelhaft, daß weder Diodor noch Strabo die Worte des Megasthenes richtig überliefert haben; das 215000 bei Strabo scheint mit der μισθώσεως bei Diodor in einem Zusammenhang zu stehen, besonders aber ein mißverstandenes μισθούς zu sein.3 Es ist bemerkenswert, daß Arrian nichts von einer Pacht weiß, auch nicht von dem ausschließlichen Königsboden berichtet, sondern von der Abführung von Steuern an

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Jolly, RuS. S. 93 u. 107, Kuhu-Festschrift S. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In diesem Falle stimmt aber das Viertel der Früchte nicht zu der Hälfte des Ertrages, welche die ardhasītikas erhalten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Von einem Mißverständnis bei Strabo spricht auch Smith p. 132, n. 1.
— Groskurd übersetzt (III, S. 141) die Strabostelle μισθοῦ δ' αὐτὴν ἐπὶ τετάρταις ἐργάζονται τῶν ακρπῶν ,sie bauen es in Pacht zum vierten Theile des Ertrages'.

die Könige und autonomen Städte. Es wird unter diesen — teils durch die indischen Quellen unbestätigten, teils durch Arrian nicht berichteten — Verhältnissen der Bodenwirtschaft, wie sie Diodor und Strabo angeben, die Frage offen bleiben müssen, ob bei diesen beiden letzteren Autoren nicht fremdländische Einrichtungen auf Indien übertragen worden sind. In Ägypten wurde in der Ptolemäerzeit die βασιλική γή durch βασιλικοί γεωργοί bewirtschaftet, indem die Domänengebiete in Pachtausschreiben vergeben wurden, auf welche jene βασιλικοί γεωργοί mit Pachtangeboten antworteten.

Ergebnis: Es ist wahrscheinlich, daß die Landleute den größten Teil der Bevölkerung ausmachten; Kriegsdienste haben alle Kasten geleistet, aber mehr nach persönlichem Willen als auf Staatsgesetze hin; auch das Arthašāstra hält es für die Volkswirtschaft und den Staat für vorteilhaft, daß die Landleute im Dorfe bleiben und von der Arbeit nicht abgezogen werden. In Kriegszeiten verwüstet man das Land so gut, wie man dem Feinde auf jegliche Art zu schaden sucht. Demgegenüber wird die Nachricht des Megasthenes über die Schonung des Ackerbaues der Absicht zu idealisieren entspringen. Weder die freien Bauern noch die Arbeiter erhalten 1/4 der Ernte; nur in Ausnahmsfällen tritt dies bei armen Bauern ein, die jedoch die eigenen Felder mit Unterstützung der Königsdomäne bebauen. Von einer allgemeinen Pacht und einem ausschließlichen Königsboden kann nach dem Arthašāstra keine Rede sein.

#### 3. Die Hirten und Jäger.

Diodor: ,Die dritte [Berufs-] Art ist die der Rinderhirten, Schäfer und überhaupt aller [Kleinvieh-] Hirten, die eine Stadt oder ein Dorf nicht bewohnen, sondern ein Leben in Zelten führen. Sie machen auch als Jäger das Land von Vögeln und [wilden] Tieren frei. Dafür sich mühend und arbeitend, kultivieren sie Indien, das erfüllt ist mit vielen, verschiedenartigen Tieren und Vögeln, welche die Saaten auffressen.

Arrian: ,Die dritten unter den Indern sind die [Kleinvich-] Hirten, Schäfer und Rinderhirten, und diese wohnen weder in Städten,

Ygl. U. Wilcken (in Mitteis-Wilcken, Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde, Leipzig-Berlin 1912) I, 1, S. 274 ff. — Sie bilden 'als Domänialpächter eine eigene Klasse, einen eigenen Stand', was mit γένος bezeichnet wird.

noch in den Dörfern; sie sind Nomaden und leben in den Bergen; diese zahlen Steuern von den Herden; und sie jagen auf dem Lande Vögel und wilde Tiere.

Strabo: "Der dritte [Teil] ist der der Schäfer und Jäger, denen es allein gestattet ist, zu jagen und Zuchtvieh zu halten, Marktwaren feilzubieten und Lohngespanne [zu halten]; für das Freimachen des Landes von Tieren und samenlesenden Vögeln wird ihnen vom König Getreide zugemessen; sie führen ein umherschweifendes Leben und in Zelten.

Gemeinsam ist: a) der dritte Teil sind Hirten und Jäger; es gibt Kleinviehhirten, Schäfer und Rinderhirten; b) sie sind Nomaden, wohnen in Zelten, fern von Stadt und Dorf (und leben auf den Bergen); c) als (privilegierte) Jäger befreien sie das Land von schädlichen Tieren. Nicht gemeinsam ist: d) ihre Steuern entrichten sie von ihren Herden (Arrian); e) für das Jagen erhalten sie Getreide vom König (Strabo).

Einen schärferen Unterschied zwischen Hirten und Jägern macht nur Strabo, während nach den beiden anderen Autoren den dritten Teil Hirten, die zugleich Jäger sind, bilden. R. Fick sieht in diesen "die niedrigen nichtarischen Volksstämme der Jåtaka"; sicherlich wird es auch innerhalb der arischen Gemeinschaft Hirten und Jäger gegeben haben.

Nach brahmanischer Satzung <sup>2</sup> ist Ackerbau und Viehzucht neben Handel der Erwerbszweig der Vaišyas, wie auch Kautilya (7, 17; 8, 16) <sup>3</sup> angibt. Jacobi weist (a. a. O. Anm. 2) mit Recht darauf hin, daß die värtä in Ackerbau, Viehzucht und Handel besteht, daß diese für den Vaišya (7, 17) und Šūdra (7, 18) gilt. <sup>4</sup> Doch wird ein Unterschied zu machen sein: während der Vaišya Ackerlandbesitzer, Viehzüchter und -besitzer war, dürfte der Šūdra Ackerlandbebauer, Viehhirt gewesen sein. Das Wort päšupälya ist nicht eindeutig; eigentlich bedeutet es das "Viehhüten", dazu kommt das "Züchten, Heilen usw.", bis

<sup>1.</sup> Die soc. Glied. S. 214 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Manu IX, 326 (X, 80; XI, 236); Visnu III, 13; vgl. die Tendenz von Manu IX, 328, der von dem Vaišya, der keine Lust hat, das Vieh zu hüten, spricht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Jacobi, SBA 1911, S. 956; M. Vallauri p. 17; Kāmand. II, 20 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Komm. zu Kāmand. II, 21 und zu Viṣṇu II, 14; nach Viṣṇu II, 14 ist die Beschäftigung des Šūdra die Ausübung ,aller Fertigkeiten', der Kommentar sagt: "Unter dem Worte ,alle' sind auch die Erwerhszweige des Vaišya, Ackerbau usw., zu verstehen."

es zur 'Viehzucht' wird. Diese war Sache des Vaišya; mit fortschreitender Entwickelung und sich steigerndem Besitz wird der Vaišya zum Kaufmann und Landbesitzer,¹ die Obsorge für das Vieh fällt aber dem Šūdra zu; auf diese Weise dürfte die Angabe des Kautilya zu verstehen sein.

#### A. Hirten.

Die Hirten und Jäger des Arthašāstra sind fast ausschließlich auf königlichen Domänen beschäftigte, die je hundert Kühe bewachen; sie werden in Geld entlohnt, denn sie würden, wenn sie mit Milch und Butter bezahlt wären, die Kälber durch Entzug des für die Jungen nötigen Milchquantums schädigen (128, 13f.). Dem privaten Viehbesitzer war es möglich, seine Tiere durch königliche Hüter auf den Domänen für entsprechende Abgaben beschützen zu lassen; das wird man gern getan haben, da einerseits der Schutz ein sicherer war, andererseits die königlichen Domänenhüter für Schaden hafteten. "Für Vieh, das sich aus Furcht vor dem feindlichen Heere und vor Stämmen sin die königliche Hürde]2 geflüchtet hat, soll man nach dem Hutgesetz den zehnten Teil<sup>3</sup> geben, das ist die Regel für das Zufluchtnehmen gegen einen Anteil' (129, 1f.). Wenn [ein Stück Vieh] aus Unachtsamkeit [der Hirten] durch Sumpt, schlechten Boden, Krankheit, Alter,4 Wasser und Nahrung 5 zu Schaden kommt, durch einen Baum, durch [Absturz von] einen [m] Abhang, durch Holz, durch Stein verletzt wird, durch Blitz,6 durch ein Raubtier, durch eine Schlange, durch ein Reptil, durch einen Waldbrand zugrunde geht, sollen sie es ersetzen' (129, 11 f.). Die eigenen Tiere des Königs wurden gekennzeichnet,7 sobald sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. E. W. Hopkins, India Old and New, New York 1902, p. 211/213.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Komm. Sor. p. 62.

Offenbar der Produkte wie Milch, Butter u. dgl.; der Komm. sagt: ,die Reichen sollen dem Rinderaufseher es geben'; ,ohne Lohn gibt es kein Beschützen.'

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> D. h. wohl durch eine dem hohen Alter des Tieres nicht entsprechende Behandlung.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Text p. 129 n. 1 und C bei Sor. p. 63.

<sup>&</sup>quot; Law p. 22, wohl übertragen von Rudra.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. B. Delbrück, Gurupūjākaumudī S. 48 f.; H. Zimmer, Altindisches Leben S. 234; zur Haftpflicht und zum Zeichnen an den Ohren s. die Stellen bei Macdonell-Keith, Vedic Index I, p. 232 f.; A. Hillebrandt Ritual-Litteratur. Vedische Opfer und Zauber (Grundriß III, 2), Straß-

einen oder zwei Monate alt waren, der Aufseher ließ ihre Zahl, Körpermale, Farbe und das zwischen den Hörnern angebrachte Zeichen, ebenso die Jungen aufschreiben (129, 8f.). Wurde ein Tier von Dieben, Raubtieren, Schlangen oder Reptilien ergriffen, war es durch Krankheit und Altersschwäche heruntergekommen, so unterlagen die Wächter der Pflicht, es anzuzeigen, andernfalls hatten sie den Preis des Tieres zu zahlen (130, 6f.). Der Lohn dieser Hirten beträgt (nach 246, 4) 60 paņa, wenn pālaka auch auf gopālaka bezogen werden darf; offenbar sind sie für die beim Ackerbau geleisteten Dienste gesondert zu entlohnen: Den Baumgarten- und Rinderhütern,1 Sklaven und Arbeitern schaffe er die Nahrung je nach den Leuten und Mitteln. Und er gebe monatlich 11/4 paṇa' (118, 4 f.). Die Hirten konnten das Fleisch der auf natürliche Weise verendeten Tiere verkaufen, hatten jedoch für jedes Stück den vierten Teil des Preises abzugeben (130, 11, 15). Der Ersatzpflicht entbunden waren die Hirten, wenn sie von dem verendeten Tiere das eingebrannte Ohrenzeichen und gewisse Stücke (wie den Schwanz, die Haare, Blase, Galle, Hufe und Knochen u. a.), je nach der Tiergattung, abgaben 2 (130, 8/10). Solchen nicht unbeträchtlichen Einkünften gegenüber ist es verständlich, wenn auch die Hirten Steuern zu zahlen hatten: "Acht vāraka Butter,3 ein paņika (?),4 den Schwanz und das gezeichnete Fell gebe er jährlich, das ist der Ersatz für die Steuer' (128, 17 f.).

Bisher war von Hirten die Rede, die zweifellos in königlichen Diensten stehen und Freie sind; wahrscheinlich ist das auch für das Folgende anzunehmen. Rinderhirten hatten das Privilegium kostenloser, bezw. strafloser Benützung der königlichen Fähren (127, 2); während die Frist für das Zurücktreten

burg 1897, § 54, 4 S. 85. Šānkhyāyanagrhyasangraha (Benares Sanskrit Series 145, Benares 1908) p. 49, 7/12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Sor. p. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Manu VIII, 234; Nārada VI, 17; ähnliche Bestimmungen finden sich in den Papyri (s. Abhandlungen der königlichen Gesellschaft zu Göttingen. Philologisch-Historische Klasse. Neue Folge. Band XVI. Nro. 3) S. 16/19 und J. Kohler, Zeitschrift für vergleichende Rechtswissenschaft XXXV (1918), S. 468 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nach 105, 20 = 84 kudumba; s. Komm. Sor. p. 62 u. Law p. 19.

Sollte vielleicht panitam zu lesen sein, wie 129, 17? — Vgl. Law p. 19 u. Sor. p. 63.

von einem Geschäft<sup>1</sup> für Kaufleute eine Nacht,<sup>2</sup> für Ackerbauer drei Nächte beträgt, hat ein Rinderhirt fünf Nächte Zeit (187, 14 f.); die Zahl der Rinderhirten wird wie die der Ackerbauer und Kaufleute registriert (142, 9). Mit Ausnahme der erstangeführten Stelle müssen hier nicht königliche Hirten gemeint sein, besonders bei der Registrierung der in einem Dorf wohnenden. Im Arthašāstra ist von nomadisierenden Hirten nicht die Rede; wenn deren Existenz auch nicht geleugnet werden soll, so muß man sie doch außerhalb des Dorfes suchen, so daß die Nachricht des Megasthenes sich auf das flache Land bezieht; diesbezüglich bietet das Arthašāstra nichts.

Daß es private Hirten gegeben hat, geht auch aus Kautilya hervor; diese gelten rechtlich als Lohnarbeiter,3 die, wenn keine andere Vereinbarung getroffen wurde, den zehnten Teil des Fettes erhalten (183, 18). Neben Rinderhirten gibt es Ziegenund Schafhirten; ferner waren Kamele, Büffel, Esel usw. in Hürden unter der Aufsicht von Hirten vereinigt (131, 9: 18 f.; 129, 3/6); von Schafen u. dgl. ist die Wolle alle sechs Monate abzunehmen (131, 8); bei diesen Hirtenkategorien handelt es sich wiederum um solche in königlichen Diensten. Megasthenes berichtet ferner, daß die Hirten Steuern von ihren Herden zahlen (bei Arrian); und bei Strabo heißt es, die Jäger dürfen allein Zuchtvieh halten; das stimmt nicht mit dem Arthašāstra überein. Es gab Viehzüchter, die in königlichen Diensten standen; diese yoniposakas bezogen (nach 245, 16) ein Gehalt von 2000 pana. Wie 241, 15/18 zeigt, existierten auch berufliche, freie Tierhalter: "Die Hälfte sollen Hähne 4 und Schweine 5 geben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> anušaya ,Reue', so auch Manu VIII, 5, 222; Nārada IX, 1, vgl. Jolly, ZDMG 67, S. 93; H. Gössel, Beiträge S. 33 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Nächten zu rechnen, ist eine bekannte Erscheinung, die sich bei den Indogermanen (vgl. O. Schrader, Die Indogermanen, 2. Aufl. 1916, Wissenschaft und Bildung 77, S. 69 f.; S. Feist, Kultur, Ausbreitung und Herkunft der Indogermanen, S. 260 f.) findet; für die Inder s. E. W. Hopkins JAOS 24 (1903), p. 14; A. B. Keith, JRAS 1916, p. 143/146, 555/561 u. J. F. Fleet p. 356/362, 561/567. — Die Fristen sind offenbar von der Intelligenz des Käufers abhängig angesetzt.
<sup>3</sup> S. Jolly, RuS. § 32, S. 106 f.

<sup>\*</sup> kukkuţa besser als karkaţa, wie B hat (Jolly, ZDMG 71, S. 241).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Es handelt sich um die Steuern der einzelnen Berufe. — Die kurze Ausdrucksweise des Kautilya setzt den Besitz statt des Besitzers als Subjekt; gemeint ist: "Die Hälfte sollen [die Besitzer] von Hähnen und Schweinen geben" usw.

Kleinvieh den sechsten Teil. Rinder, Büffel, Maultiere, Esel und Kamele den zehnten Teil. Elefantenzüchter¹ sollen durch dem König zu sendende, mit größter Schönheit und Jugend ausgestattete weibliche [Elefanten] den Schatz zusammenbringen.' Wenn die hier gegebene Erklärung 'Elefantenzüchter' richtig ist, so beweist dieser Passus, daß Elefanten kein Monopol des Königs waren; ferner zeigt die Stelle, daß Vieh zu halten nicht den Jägern allein erlaubt war, sondern daß es berufliche Viehzüchter gab; endlich geht daraus hervor, daß in Übereinstimmung mit Megasthenes (bei Arrian) Steuern von den Herden gezahlt werden; nur handelt es sich um Viehzüchter und nicht, wie Arrian berichtet, um Hirten.

Ergebnis (A): Soweit die Angaben des Megasthenes über die Hirten aus dem Arthašāstra belegbar sind, ist fast durchwegs von Hirten die Rede, die in königlichen Diensten stehen und freie Inder sind; auch private Hirten sind erwähnt, jedoch keine nomadisierenden. Die königlichen Hirten leisten durch bestimmte Naturallieferungen einen Ersatz für die Steuer, für private Hirten sind im Arthašāstra keine Steuersätze angegeben und bei der Armut dieser sozialen Schichte wenig wahrscheinlich. Eine Steuer von ihrem Viehbestand entrichten die selbständigen Züchter, neben denen es solche in königlichen Diensten gab.

Spione bedienen sich der Verkleidung als Rinderhirten (387, 1), ebenso wie solche zu Kriegszwecken (401, 8) und alte (wirkliche) Hirten zur Ergreifung von Personen in Karawanen, Hürden und Dörfern, die falsches Geld, Metalle und Waren haben (212, 1/5), verwendet werden.

## B. Jäger.

Auch die Jäger, von denen das Arthašāstra spricht, stehen ausnahmslos in königlichen Diensten; ihre Verwendung ist eine mannigfache und nicht nebensächliche. Sie haben die Aufgabe,

¹ bandhakipoşaka tritt außer an dieser Stelle noch 378, 1 und 382, 17 auf, auch mit paramarūpayauvanābhih verbunden, aber von Frauen gebraucht; so übersetzt auch Shamas. (Ind. Ant. XXXVIII [1909], p. 260, jetzt transl. p. 303), those who keep prostitutes'. Es fragt sich jedoch, oh die 'Hetärenhalter' auf einer Stufe mit den Viehzüchtern standen; 241, 18 heißt es: 'So ist die Forderung bei den Viehzüchtern.' Daß bandhaki ("kī) wie ganikā 'Elefantenkuh' und 'Hetäre' bedeuten kann, hat R. Pischel, Ved. Stud. II, S. 319 gesehen.

den Jagdwald des Königs von gefährlichen Tieren und Menschen zu säubern (44, 19; s. oben S. 86); hier, wie an anderen Stellen, treten sie mit Hunderudelführern auf. Daß nur ihnen das Jagen gestattet war, kann sich naturgemäß nur auf königliche Wälder und Gebiete beziehen; daneben gab es aber öffentliche Tierwälder: "Er richte einen allgemein zugänglichen Tierpark ein 1 und in der Nähe einen anderen Tierpark oder je nach Maßgabe des Terrains' (49, 13f). Ob in diesen Wäldern, die vielleicht dem modernen "Tierpark" entsprechen, das Jagen überhaupt gestattet war, ist zweifelhaft; andererseits wird man in eigenen Anlagen sein Jagdrecht ausgeübt haben. Streng bestraft wurden Wilddiebereien, wie die Strafbestimmungen für Fangen, Töten und Verletzen von Wild, ebenso wie von Kleinvieh, Vögeln und Fischen zeigen (122, 2/4; 224, 16f.; 232, 13f.); für gewisse Ticrarten bestand ein Jagdverbot (122, 11/15; rakṣā). Die Hilfsmittel der Jäger sind Fallen, Käfige, Fanggruben, Waffen (207, 18f.), auch Fesseln und Netze werden verwendet (224, 16). Die Jäger erscheinen auch im Dienste des Rinderaufsehers: ,Sie [die Hirten] sollen in dem Walde, der nach Jahreszeiten eingeteilt ist,2 weiden lassen, nachdem [vorher] durch Jäger und Hunderudelführer die Gefahr der Beschädigung von seiten der Diebe, Raubtiere und Feinde verscheucht worden ist' (130, 1f.). Der Vorgesetzte der Jäger ist der Weideland-Aufseher (vivītādhyaksa): "Jäger und Hunderudelführer sollen die Wälder durchstreifen' (141, 8). Neben diesen, etwa forstwirtschaftlich zu nennenden, Funktionen haben sie als militärische Aufklärungsund Signalgeber-Truppe zu wirken. ,Beim Herankommen von Räubern und Feinden sollen sie, ohne wahrgenommen werden zu können, mit Muscheln und Trommeln Lärm machen' (141, 9). Dazu gehört, daß sie sich im Hauptquartier aufhalten, aber außerhalb desselben wohnen (361, 20). Nichts verlautet von Lohngespannen, vom Feilbieten der Marktwaren, was bei dem hohen Stand des Handels nach Kautilya auch nicht recht einleuchtend wäre, außer man denkt an den Verkauf ihrer Jagdergebnisse So bieten angebliche Jäger Fleisch zum Verkauf an (400, 10),

<sup>1</sup> Wohl omrgavanam zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. jene Teile des Waldes, die der Jahreszeit entsprechend Nahrung und Wasser für die Tiere liefern, s. Komm. Sor. p. 63.

was nur der Wirklichkeit entspricht; auch in den Jātakas verkaufen Jäger Fleisch.<sup>1</sup>

Ergebnis (B): Bei den Jägern des Arthasastra handelt es sich nur um solche, die in königlichen Diensten, sei es zu Jagd-, forstwirtschaftlichen oder militärischen Zwecken, stehen. Von nomadisierenden ist nicht die Rede; die Jagd wird in den königlichen, bezw. staatlichen Wäldern ihre ausschließliche Befugnis sein; nichts verlautet vom Halten von Lohngespannen durch die Jäger; feilgeboten haben sie offenbar nur die Ergebnisse ihrer Jagd, Wildbret und Fleisch.

Auch als Jäger verkleiden sich Spione, um, an den Toren sich aufhaltend, eine feindliche Burg dem Heere zu öffnen (400,10/16); zur Vernichtung des feindlichen Heeres sollen angebliche Jäger Raubtiere aus den Käfigen freilassen (388, 4f.) oder den Gegner bei Gelegenheit von Überfällen und Kampfgetümmel mittels eines unehrlichen 2 Kampfes töten (388, 15 f). — Während der Rinderhirt Privilegien genießt (s. S. 133), ist dies beim Jäger nicht der Fall; beide sind aber insofern gleichgestellt, als deren Frauen als nicht besonders tugendhaft gelten: "Das Nachgehen am Wege [der Frauen] von Tänzern 3 und Sängern, Fischern, Jägern, Rinderhirten, Schenkwirten und anderen, deren Frauen freier Lauf gelassen ist,4 ist kein Vergehen' (158, 11 f.). Auch die Genossen der Jäger, die Hunderudelführer, dürften kein allzu hohes Ansehen genossen haben: ,Wie eine Kuh von Hunderudelführern [nur] für Hunde Milch spendet, nicht für Brahmanen, so spendet dieser König da Leuten, denen Charakter, Verstand, Redegewandtheit und Kraft fehlt, nicht Leuten, die in ihrem Selbst und in ihren Tugenden vollkommen sind' (25,13f.). Von einer Getreidezumessung an die Jäger und Hunderudelführer steht im Arthašāstra nichts.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. Fick, Die soc. Glied. S. 160; daß es sich hier um einen brahmanischen Jäger handelt, ändert nichts an der Sache. — S. auch Caroline Foley Rhys Davids, JRAS 1901, p. 873.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wohl kūţaº zu lesen wie 365, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> tālāvacara P.W.; der Komm. zu 125, 16 (Sor. p. 61) liest tālāvacāra, so auch der Text 55, 11 (tālāvacāra); s. 125, 16 u. n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mit B prasṛṣṭaº (Jolly, ZDMG 71, S. 233). — Vgl. Manu VIII, 362, Baudh. II, 2, 4, 3; Govinda erklärt sie als Hierodulen, G. Bühler, SBE XIV, p. 233.

Megasthenes' Nachrichten sind, wiewohl sie sich durch Kautilya nicht belegen lassen, sicherlich dem wirklichen Leben entsprechend. Ähnliches berichtet über Schafhirten (eddaiars genannt), deren es 627.953 (!) in Südindien gibt, J. B. Pandian; über Schweinehirten (kulavars genannt), über ihre Gebräuche und Geschichten (p. 99 ff.). Nach A. Baines <sup>2</sup> gibt es jetzt 977.600 Jäger und Vogelsteller.

## 4. Die Gewerbetreibenden.

Diodor: "Der vierte Teil ist der der Kunsthandwerker; und von diesen sind die einen Waffenschmiede, die anderen verfertigen die den Landleuten oder irgendwelchen anderen zur Arbeit nötigen Dinge; diese sind nicht nur steuerfrei, sondern empfangen auch aus dem königlichen Speicher zugemessenes Getreide."

Arrian: ,Die vierte [Berufs-] Art ist die der Handwerker und Kleinhändler. Auch diese haben Staatsleistungen und zahlen eine Steuer von ihren Werken, außer denen, welche die Kriegswaffen machen. Diese empfangen auch einen Sold vom Staate. Zu dieser [Berufs-] Art gehören die Schiffbauer und Schiffsleute, die auf den Flüssen fahren.

Strabo: ,Nach den Jägern und den Hirten nämlich seien der vierte Teil, sagt er [Megasthenes], die die Künste Ausübenden, die Kleinhändler und die, welche mit dem Körper arbeiten; von ihnen zahlen die einen Steuer und verrichten bestimmte Staatsleistungen, den Waffenschmieden und Schiffbauern aber sind Lohn und Unterhalt vom König festgesetzt; denn sie arbeiten für ihn allein; der Hüter des Heeres liefert die Waffen den Soldaten, die Schiffe um Mietgeld den zu Schiff Fahrenden und den Handelsleuten der Nauarch.

In der vierten Berufsart der indischen Gesellschaft befinden sich: a) Arbeiter; b) Handwerker; c) Kunsthandwerker (und Künstler); d) Kleinhändler; e) während alle Steuern zahlen und Leiturgien leisten, sind f) die Waffenschmiede steuerfrei (sie arbeiten nur für den König, von dem sie Lohn und Unterhalt erhalten). g) Die Soldaten erhalten vom Heereshüter ihre Waffen; h) der Marinebeamte stellt den Reisenden und Kaufleuten Schiffe gegen Bezahlung zur Verfügung.

Es ist wichtig für die richtige Identifizierung dieser Berufsteile, auf die Terminologie zu achten. Der Arbeiter, der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indian Village Folk, London 1897, p. 93 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ethnography § 79, p. 110; derselbe Gelehrte bemerkt an dieser Stelle: ,This is a group which in one direction is merged in that of the lower cultivators and field-labourers, and in the other undoubtedly tends towards that of the petty criminal.

mit dem Körper arbeitet (οἶς ἀπὸ τοῦ σώματος ἡ ἐργασία), entspricht dem karmakara, der δημιουργός dem kāru, der τεχνίτης dem šilpin, unter welchen auch die Künstler zu verstehen sind (bei Strabo: τοὺς ἐργαζομένους τὰς τέχνας).

- a) Die Arbeiter versehen dieselben Dienste wie Sklaven (97, 12f.), sie werden auch als Pflüger (115, 14; 118, 4) verwendet, als Spirituosenarbeiter (119, 14), wobei sie verdorbene surā als Lohn erhalten. Ist der Arbeiter beim privaten Ackerbau beschäftigt, so erhält er den zehnten Teil des Getreides, sonst, wenn nichts anderes vereinbart ist, seinen Lohn entsprechend der Arbeitszeit. Im allgemeinen gilt für den karmakara: entweder pauschalierter oder nach der Arbeit und Zeit zu bemessender Lohn, wenn keine andere Vereinbarung besteht; die Bestimmung ,entsprechend der Arbeit und Zeit' ist nicht sehr klar, wohl aber so zu verstehen, daß sie auf eine gewisse, zeitlich durch sich begrenzte Tätigkeit geht: Ernten, Abschluß eines Geschäftes. Zu bemerken ist noch, daß diese Stellen für privates Ackereigentum und für freie Lohnarbeiter sprechen. die allerdings als ungelernte Arbeiter in der Art der Arbeitsleistung meist den Sklaven gleichstehen. Von ihrer Steuerleistung verlautet nichts.
- b) Daß der karmakara ('Arbeiter') vom kāru ('Handwerker') zu unterscheiden ist, beweist schon die Verbindung dāsakarmakara einerseits und jene von kārušilpin andererseits; ferner wird bei der Festsetzung der Entlohnung der karmakara unmittelbar nach dem Sklaven (dāsa) behandelt, nachher erst der kāru, šilpin usw. (183, 15£; 184, 1), für letztere besteht außerdem ein eigenes Kapitel, das Vergehen in dem speziellen Handwerk angibt (200/202). Dem entspricht es, daß die Bezahlung der auf königlichen Domänen beschäftigten karmakaras und kärus verschieden ist; erstere erhalten ihren Bedarf an Nahrung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 183, 16/20; zum Text s. Jolly, ZDMG 71, S. 237; das eine asambhāṣitavetanaḥ (Zeile 17) oder °vetano (Zeile 19) ist überflüssig. — Prāziser ist Bṛhaspati XVI, 9, der Arbeiter für einen Tag, für einen Monat, einen halben Monat, für sechs Monate, zwei Monate oder für ein Jahr unterscheidet. Je nachdem, ob der Feldarbeiter Nahrung und Kleidung erhält, bekommt er ½ oder ½ des Getreides (Bṛhasp. XVI, 12f.). Zu Kauṭilya stimmt Nārada VI, 3 und Yājñ. II, 194; vgl. Jolly, ZDMG 67, S. 70 f.

und 11/4 pana monatlich (118, 4f.), letztere, der Arbeit entsprechend, Nahrung und Lohn (118,6), was sich jedoch nur auf die auf den Domänen geleistete Arbeit beziehen wird, da der karu jährlich außerdem 120 paņa hat1 (246, 3). Was die Kaste anlangt, dürfte kaum ein Unterschied zwischen beiden Kategorien bestehen, beide gehören der Šūdrakaste an, was Kauţilya 7, 18 für die kāru sagt und für die karmakara notwendig folgt. Aber es ware unrichtig zu glauben, daß nur Šūdra Handwerker waren; es spricht ein bald zu erwähnender Umstand dafür, daß auch Vaišva neben anderen Berufen den Handwerksberuf ausübten; ebenso ist der Handel, wie zu zeigen sein wird, nicht auf die Vaisyakaste beschränkt. Dadurch kann man erst zur Würdigung der Nachrichten des Megasthenes und des Versuches Schwanbecks, die Kasten mit den sieben Teilen in Übereinstimmung zu bringen, gelangen. Schwanbeck teilt diese Gruppe (p. 42) in Vaišyas und Šūdras je nach Steuerleistung oder Steuerfreiheit; das ist sicherlich unrichtig, die Steuerleistung hat sich vielmehr - wie Megasthenes richtig gesehen hat - auf selbständige Handwerker, die Steuerfreiheit auf die in königlichen Unternehmungen Angestellten bezogen. Für die kastenlose Aufzählung des Megasthenes aber spricht es, daß er hier Angehörige verschiedener Kasten unter dem Gesichtspunkt des Berufes zusammenfaßt.

Die Werkstätten (karmanisadyā) befinden sich im südöstlichen Teile der Festung (55, 8/9), die Handwerker leben mit den Šūdras im westlichen, und zwar die Handwerker für Wollfäden, Bambus, Leder, Panzer, Waffen und Schilde (55, 14), während jene der Stadt, des Königs, der Götter und jene für Nutzmetalle und Edelsteine in der nördlichen Gegend ansässig sind (55, 16 f.); es ist vielleicht beachtenswert, daß die erstere Gruppe mit den Šūdras zusammenwohnt, die letztere mit den Brahmanen, was auf einen gesellschaftlichen Unterschied deuten dürfte. In der Stadt können Handwerker und Kunsthandwerker an den Stätten ihrer Tätigkeit wohnen (144, 5), wohl mit der Bestimmung, daß solche, welche Feuer benützen müssen, voneinander getrennte Häuser innehaben (145, 6). Die Arbeitsgebiete, in

Diese Unterscheidung beruht darauf, daß der karmakara Lohnarbeiter (ungelernter), der käru angestellter Handwerker (gelernter Arbeiter) ist.

denen die in königlichen Diensten stehenden Handwerker beschäftigt werden, sind verschieden und der jeweilige Aufseher der betreffenden Unternehmung ist ihr Vorgesetzter. In der Landwirtschaft dürften sie als Verfertiger der Werkzeuge verwendet worden sein (115, 17), wie es Megasthenes allgemein berichtet; sie erhalten, wie erwähnt, je nach der Arbeit Nahrung und Lohn (118,6) außer ihrem Gehalt von 120 pana jährlich (246, 3). In der Weberei hatten sie wohl entsprechend die nötigen Geräte und Werkzeuge instand zu setzen, zum Weben selbst wurden sie, da hierfür Frauen vorhanden sind (113, 18/20), kaum herangezogen, hingegen zum Verfertigen von Panzern (114, 12); auf diesem Arbeitsgebiet erhalten sie Lohn und einen Gewinstanteil nach der Quantität und Zeit der geleisteten Arbeit<sup>1</sup> (114, 7). Die Handwerker in Gold, Fassungen, Belegen (Plattieren) und lauterem Gold, Bläser, Wäscher (?) und Staubwäscher (-kehrer?) dürfen nicht eintreten oder hinausgehen, ohne daß ihre Kleider, Hände und geheime [Körper-]Stellen geprüft worden sind',2 heißt es (87, 10 f.) von den in der Goldschmiede beschäftigten Handwerkern, ohne über die Entlohnung etwas zu sagen; man wird vielleicht auch hier 120 paņa als Fixum annehmen dürfen. So wie in der Weberei sachverständige Handwerker und Kunsthandwerker die Arbeiten in Rüstzeugen herstellen (114, 12), arbeiten beide in der Waffenschmiede zusammen (101, 7); deren Einkommen scheint gleichfalls, wie bei den mehr Intelligenz und Verantwortung erfordenden Obliegenheiten, sich aus Lohn und einem Gewinstanteil zusammen-

Die Phrase krtakarma°, die 101, s; 112, 16/17; 114, 7 vorkommt, ist wegen des vetanaphala nicht leicht zu verstehen; es scheint sich jedoch darum zu handeln, daß die Handwerker, von denen größere Sachkenntnisse (besonders beim Schätzen von Edelgestein 112, 16 f.) gefordert werden, mit einem Gewinstanteil am Unternehmen beteiligt sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jolly übersetzt GN 1916, S. 360: "Erst nach Untersuchung ihrer Kleider, Hände und ihres Afters dürfen die Arbeiter in Gold, hohlen Schmucksachen (pṛṣita), Fassungen (oder Goldplattieren) und lauterem Gold, ferner die Bläser (oder Blasebalgtreter), Späher und Staubkehrer eintreten oder hinausgehen." caraka als "Späher" ist hier unwahrscheinlich; vielleicht ist trotz B (Jolly, ZDMG 71, S. 416) wie 202, 1 zu lesen, wo es sich um Wäscher handelt. Hier sind offenbar "Goldwäscher" und "Goldstaubwäscher" gemeint, vgl. P. W. s. v. dhāvaka (2) die Rāmāyaṇa-Stelle II, 90, 14 ed. Gorressio, die Bombayer Ausgabe hat diese Handwerker (II, 83, 14) nicht.

zusetzen (101, 8). Es bestätigt dies wohl die Nachricht des Megasthenes in der Version Arrians und Strabos, wiewohl letzterer und Diodor noch Unterhalt (τροφαί — bhakta) erwähnen, was bei Kauţilya nicht steht.¹ Wenn auch nicht aus dem Artha-šāstra belegbar, ist dennoch anzunehmen, daß die in der 'Waffenfabrik' beschäftigten Handwerker steuerfrei sind; indirekt könnte man als Beweis anführen, daß die Erzeuger von Waffen nicht in der Steuerzahlerliste (241, 6/13) erscheinen; daß die Waffenarbeiter von den Arbeitern des Königs gesondert wohnen (55, 14), ist erwähnt worden.

Wenn oben (S. 139) angedeutet worden ist, daß nicht nur Šūdras Arbeiter waren, so ließe sich das teils schon durch den Hinweis auf die Mitwohner in einem Festungsteile mit verschiedenen Arbeiterkategorien stützen (55, 14, 17). Insbesonders aber ist es die für den Stand des Gewerbes, ja, für die Existenz einer Industrie bedeutsame Tatsache, daß es pradhānakāravah (55, 7) gibt, was allenfalls als , Vorarbeiter oder , wichtigste Arbeiter erklärt werden kann; im Zusammenhang jedoch mit den mahākāravah .Großarbeiter' wird man in beiden .Industrielle' sehen dürfen im Gegensatz zu den ksudrakaravah, den "Kleinarbeitern' (Großgewerbe und Kleingewerbe; 241, 9). Endlich sind auch die selbständigen Arbeiter wohl einer vermögenden Klasse, wenn nicht einer höheren Kaste zuzuweisen: "Die mit reichen Mitteln [zum Schadenersatz] versehen sind, Gebieter<sup>2</sup> von Handwerkern, Mitdepositare, Handwerker mit eigenem Vermögen 3 und die [Handwerker, welche] unter der Zunft stehen, dürfen ein Deposit annehmen. Bei Verlust soll die Zunft an dem Deposit teilhaben' (200, 14f.). Es müssen somit die Handwerker im allgemeinen arm gewesen sein; diese werden sich zu Zünften (šreņī) oder Körperschaften (kārušilpigaņa)<sup>5</sup> zusammengeschlossen haben (200, 15; 60, 3). Allerdings ist nicht nur die Armut der Beweggrund, Handwerker als ungeeignete De-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hingegen ist der Unterhalt (Kleider und Getreide) für die in drei Klassen eingeteilten Arbeiter bei Manu (VII, 125 f.) festgesetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oder: ,Mit reichen Mitteln versehene Gebieter . . . .

<sup>3</sup> S. Jolly, ZDMG 67, S. 80 u. 71, S. 414.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> D. h. an den sich aus dem Verlust des Deposits ergebeuden Verpflichtungen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zu gaņa vgl. Yājñ, II, 187, 192.

positare anzusehen, sondern sie ist nur die äußere Erscheinung der "Unlauterkeit": "Denn unlauter sind die Handwerker. Nicht gilt für diese das Depositenrecht, das auf einem Beweisgrund beruht" (180, 9). Den Schutz des Gesetzes genießen sie, indem — abgesehen von den Strafbestimmungen für Vorenthalt des Lohnes — bei Entwendung kleiner Gegenstände, welche Handwerkern und Kunsthandwerkern, sowie kušilavas und Büßern gehören, die Strafe 100 pana beträgt, bei Diebstahl großer Gegenstände 200 pana (225, 3 f.). Von Schiffbauern ist bei Kautilya nicht die Rede; über die Steuern der Handwerker handelt 241, 8/10; dazu kommen die Steuern und Zölle für Waren (241, 6, 7, 10; 112, 18/113, 3).

c) Daß der šilpin (τεχνίτης), der Kunsthandwerker, wohl zu unterscheiden ist vom kāru, dem Handwerker, bemerken sowohl die Kommentatoren einzelner Texte, die als Beispiel für den šilpin den Goldschmied anführen, als auch jener zum Arthašāstra 101, 7; dieser erklärt (Sor. p. 45) den kāru mit 'Grobarbeiter' (sthūlakarmakṛt), den šilpin mit 'Feinarbeiter' (sūkṣmakarmakṛt). In der Bezahlung wird kein Unterschied gemacht (246, 3; 101, 7); in der Weberei treten die šilpins neben den kārus auf (114, 12) wie auch 101, 8 (Waffenfabrikation), 144, 5, wo sie an den Stätten ihrer Tätigkeit wohnen sollen; sie haben gleiche Lohnbestimmungen (184, 1/4); Schädigung des Lebensunterhaltes beider wird gleich bestraft (204, 4 f.).

Im privaten Werkvertrag sind Bestimmungen für Weber und Wäscher festgesetzt, so wenn diese ein zum Waschen gegebenes Kleid umtauschen oder verborgen (201, 18/18); <sup>4</sup> den Lohn haben Sachverständige festzusetzen wie bei Yājñ. II, 181 (201, 19; 184, 21). Interessanterweise gehören in diese Kategorie ersatzpflichtiger Arbeitnehmer auch die Ärzte<sup>5</sup> (vgl. Manu IX, 284; Yājñ. II, 242; Viṣṇu V, 175/177) und kušīlavas (202, 9/14). Ob

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon nach dem Sandhi ist hier ein Strich zu setzen.

Ob karaņa (wie B hat, Jolly, ZDMG 71, S. 236) oder kāraņa, ist für den Sinn gleichgültig; ersteres wäre "Dokument"; vgl. Law p. 136 f., n. 1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. Gössel, Beiträge S. 37, s. auch unten S. 143, Anm. 3.

<sup>4-</sup>Vgl. Jolly, ZDMG 67, S. 80 f.; dazu kommt die Stelle aus B (auch übersetzt) bei Jolly, ZDMG 71, S. 414/416.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Ärzte galten seit altersher als unrein; s. M. Bloomfield, SBE XLII, p. XXXIX f., L. und LIV.

die Gilden der Handwerker in getrennten Festungsquartieren wohnten, ist nicht sicher, aber nach 55, 18 möglicherweise anzunehmen.1 Unleugbar sind gerade auf dem Gebiete des Handwerkes analoge Verhältnisse im Arthašāstra und in der buddhistischen Literatur, insbesonders in den Jatakas zu erkennen, für welche die interessanten Ausführungen von C. Foley Rhys Davids vorliegen.<sup>2</sup> Wenn Megasthenes (bei Arrian und Strabo) von Leiturgien spricht, so könnte man mit einiger Wahrscheinlichkeit auf einen zwar nicht aus dem Arthašāstra, wohl aber aus dem Dharmašāstra belegbaren Brauch hinweisen. Manu VII, 138: , Handwerker und Kunsthandwerker, Šūdras und die. welche durch körperliche Arbeit ihren Lebensunterhalt haben, lasse der Erdenfürst Monat für Monat je eine Tagesarbeit3 verrichten. Und es ist bemerkenswert, daß nach C. Foley Rhys Davids in der buddhistischen Literatur sich keine Anspielung auf eine monatliche Arbeitsverpflichtung der Arbeiter dem König gegenüber findet (a. a. O. p. 861), die, wie auch der Kommentar zu Gautama (II, 1, 10, 31) sagt, als Steuer der Handwerker usw. galt (šulka). Jedenfalls steht das Arthašāstra auf einem anderen Standpunkt; sei es, daß bei der Ausdelnung des Maurya (?)-Reiches eine tatsächliche Arbeitsleistung für den König zur Unmöglichkeit geworden, eine Steuer in Geld wichtiger und nützlicher war, sei es, daß ein moderner, auch jüngerer Zug dem Arthašāstra wie der buddhistischen Literatur4 zugrunde liegt.

d) Der Beruf der Handwerker und Kunsthandwerker ist an sich ehrbar und eine Schmähung desselben strafbar (194, 4); und doch galten sie als unehrlich (180, 9), aber nicht nur sie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Sor. p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JRAS 1901, p. 862/873.

Wie der Komm. zu Gaut. II, 1, 10, 31 sagt: "Die an einem Tage zu bewältigende Arbeit ist ,eine Arbeit", oder wie man heute sagt, eine ,Tagesarbeit'. Die Parallelstellen sind (außer Gaut.) Vas. XIX, 8 und Visnu III, 32; hier geben die Komm. auch Erklärungen von käru und silpin; für letztere Kullüka (Manu), Haridatta (Gaut.) und Vaijayanti (Visnu): ,Erzarbeiter usw.'

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Hauptquelle bleiben auf diesem Gebiete die Jätakas; da gerade die Prosa in Betracht kommt, muß man sehr vorsichtig sein, die Jätakas als chronologische Stütze zu verwerten. Vgl. M. Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. II, S. 90 ff., bes. S. 96.

"So wehre er, weil sie eine Plage für das Land sind, Räuber ab und die, welche nicht dem Namen nach[, aber in der Tat] Räuber sind: Kaufleute, Handwerker, kušīlavas, Bettler und andere Betrüger" (202, 18f.; Vers).

Wenn 165, 5 die vaidehakas in die pratiloma-Mischkasten eingereiht werden, wenn sich andererseits zeigen wird, daß der vaidehaka Handel treibt, so ist dadurch gegeben, daß  $\alpha$ ) nicht der Vaišya allein Kaufmann ist,  $\beta$ ) daß ein Unterschied zwischen vanij und vaidehaka bestehen muß.

α) Der vaidehaka. Denjenigen, welche [ihre Felder] nicht bebauen, nehme er sie weg und gebe sie anderen. Oder Dorfdiener und vaidehakas sollen sie bebauen', heißt es 47, 3 f., aus welcher Stelle man auf eine gewisse Abhängigkeit der vaidehakas schließen könnte. Oder die vielartigen Königswaren sollen vaidehakas um einen bestimmten Preis verkaufen. Und sie sollen ein der Durchbrechung [des Monopols] entsprechendes vaidharana<sup>2</sup> zahlen' (98, 9 f.). Bei konfiszierten Waren, die zugunsten des Staatssäckels, d. i. des Königs, verkauft werden, leisten vaidehakas als Sachverständige und Schätzer dem Zollaufseher Assistenz: ,vaidehakas sollen das Ausmaß und den Wert der Ware dem am Fuße der Standarte aufgestellten [Zollaufseher] angeben; "wer will diese Ware von diesem Umfang und zu diesem Preis kaufen?" wenn dreimal so ausgerufen worden, gebe er sie den Verlangenden. Bei Wettstreit unter den Käufern gehe der Zuwachs des Preises mit dem Zoll in den Schatz' (110, 8/10). Aus diesen Stellen scheint sich eine gewisse Ausnahmsstellung der vaidehakas zu ergeben. Sie werden wie Ackerbauer, Rinderhirten, Arbeiter und Sklaven in Verzeichnissen geführt (142, 9). Die vaidehakas haben die Pflicht einander, jeder an seiner Geschäftsstelle, anzuzeigen, wenn einer Waren an unrechtem Orte und zu unrechter Zeit verkauft und

Vgl. Jolly, ZDMG 67, S. 82; Sor. p. 38 zu 93, 9f.; Manu IX, 256.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 84, 16f. soll der Käufer von Salz, das Monopol ist, den Zoll und das der Durchbrechung der Königswaren (= des Monopols, lies: °panyacchedā°) entsprechende vaidharana zahlen; es ist also eine Art Entschädigungsgeld, wie auch Jolly GN 1916, S. 358 hat; das Wort kommt noch 85, 3; 121, 18 vor, ohne auch da vom Komm. erklärt zu werden. Shamas, gibt es (transl. p. 100) wieder mit: ,compensation for loss entailed on the king's commerce.

wenn er keinen Eigentumsbeweis 1 hat (144, 7 f.). Als Zeuge tritt der vaidehaka, um unehrliche Depositare zu überführen, 180, 13 auf; um Mittel, sich der Verzollung seiner Waren zu entziehen, war er nicht verlegen. "Für einen vaidehaka, der eine zweite nicht verzollte [Ware] mit einer verzollten unter einem Stempel ausführt, nachdem er ihn [den Stempel] gebrochen und die Hülle weggenommen hat, ist die Strafe [dafür] dieser [Zoll] und ein ebensogroßer Betrag' (111, 6f.); d. h. er schmuggelt mit einer Ware, die untersucht und mit dem Zollstempel versehen worden ist, eine zweite ungestempelte durch, indem er von der ersteren die Hülle mit dem Stempel entfernt, so daß die ungestempelte von der gestempelten Ware nicht zu unterscheiden ist. Die vaidehakas genießen wie Bettelmönche, Trunkene und Verrückte das Privilegium, straflos in ein Haus sich flüchten zu dürfen, wenn ein Unglücksfall sie trifft, außer es besteht ein allgemeines Verbot (232, 4 f.); da sie als Geschäftsleute sachkundig sind, ist eine kurzfristige Rücktrittserklärung von einem Geschäfte am Platze, sie muß binnen einer Nacht erfolgen (187, 14). Für die durch sie verkauften Waren erhalten sie den zehnten Teil, offenbar der Bruttoeinnahme, wenn kein anderer Lohn vereinbart worden ist (183, 18 f.). Wie Ackerbauer haben vaidehakas, wenn sich mehrere zu einer Gesellschaft zusammengeschlossen haben, einem in ihren Diensten, sei es zu Beginn, Ende oder während der Arbeit, Verunglückten, je nach der geleisteten Arbeit, jeder seinen Anteil zu geben (185, 18 f.). Aus diesen Stellen scheint hervorzugehen, daß der vaidehaka ein Kaufmann niederer Ordnung ist, mehr (teilweise konzessionierter) Krämer als Kaufmann. Dafür spricht nicht nur die Kaste, seine Verwendung als Schätzer bei königlichen Geschäften, sondern auch die einem Kaufmann höherer Ordnung entsprechende Tätigkeit des vanij.

β) Der vaṇij. Im Gegensatz zu vaidehaka sind die Stellen, an denen vaṇij vorkommt, nicht zahlreich. ,Vier oder fünf Zolleinnehmer sollen Kaufleute, die in Karawane herangekommen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> svakarana hat wohl die Bedeutung "Eigentumsbeweis" wie auch Jolly, IF 31, S. 210, Nr. 151 angibt. Diesen Sinn hat das Wort 190, 1, 6; 203, 2 und an der angeführten Stelle, wie sich aus Yājň. II, 171 ergibt. Eine andere Bedeutung ist für 148, 15 anzunehmen, zweifelhaft ist, ob die, welche Law (p. 136 f., n. 1) ,the free exercise of one's will' bietet.

sind, aufschreiben, [nämlich] wer sie sind, woher sie kommen. wie viele Waren sie haben und wo sie mit dem Erkennungszeichen oder mit dem Stempel versehen worden sind (110, 1/3). Sie betreiben Schenken, in denen sie durch schöne, eigene Sklavinnen die Besucher, Freunde und Einheimische.2 ausspionieren lassen (120, 3/5), zu welcher Stelle der Kommentar (Sor. p. 56) vanijah mit "surādhyakṣāh" wiedergibt, "surā-Aufseher'. Da es nur einen Aufseher über Fabrikation und Vertrieb der Spirituosen gibt, werden sie eher als konzessionierte Kaufleute aufzufassen sein, die in enger Verbindung mit dem surādhyakṣa³ stehen. Mehr läßt sich für den Charakter des vanij nicht anführen: immerhin scheint der vaidehaka eher ein Handelsagent und Krämer zu sein, der vanij ein Kaufmann, der in Karawanen selbständige, größere Unternehmungen 4 betreibt. Dem mahāvaņij, dem Großkaufmann, des Kathāsaritsāgara (XVII, 64; XXXVII, 106) entsprechen bei Kauţilya etwa die sārthapramāṇāh 5 (127, 7); in den Jātakas ist vānija der Hausierer und satthavāha der Karawanenführer; 6 das Verhältnis zwischen vaidehaka und vanij wäre somit analog jenem von Klein- und Großhandwerker. Jedenfalls sind nicht nur Vaišyas als Kaufleute anzusehen; abgesehen davon, daß der vaidehaka Handel treibt und doch einer Mischkaste 7 angehört, fällt unter die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu lesen ojñānam mudrā vā, zur Erklärung s. unten VII, 2 d.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So nach C und Komm. (Sor. p. 56) und Jolly, ZDMG 71, S. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach 119, 3 soll er durch Händler den Handel betreiben, nach 119, 16 läßt er die Trinkhäuser errichten.

<sup>4 201, 13</sup> scheint auf die von einem vanij beschäftigten Leute zu gehen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Lesung des Komm. särdhapra° (Sor. p. 62) ist kaum annehmbar. — Wie die Lexikographen (Haläy. II, 164; Hemac. Abhidh. 867 f.) erklärt auch der Komm. zu Kämand. XIII, 36: vanig vaidehaka iti dvitīyanāmā | Man könnte auch die Erklärung des vaidehaka-Spions: 'Ein Kaufmann, dessen Lebensunterhalt geschwunden, versehen mit Verstand und Lauterkeit, ist ein angeblicher vaidehaka' (19, 1) darauf beziehen, daß vanijaka 'ein kleiner Kaufmann' ist. M. Vallauri übersetzt (p. 32) beides mit 'mercante', Jolly hingegen (ZDMG 74, S. 335,5 f.) 'Kaufmann und Händler'. Vgl. noch Hemac. Anekārthas. IV, 36 mit Komm. u. Mankhakoša 87 f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. R. Fick, Die soc. Glied. S. 178 und C. Foley Rhys Davids, JRAS 1901, p. 868 f.

Nach dem Vaikhānasadharmaprašna (Trivandrum Sauskrit Series No. XXVIII, 1913) XIV, 5 ist der vaidehaka Sohn eines Šūdra und einer Vaišyā; s. die Anm. 5 genannten Lexikographen.

Erwerbskunde auch der Handel (8, 16), erstere aber gehört zum dharma des Šūdra (7,18). — Daß der Schiffsaufseher (wenn nāvadhyakşa = ναύαρχος ist) den Kaufleuten Schiffe leiht, ist aus Kautilya indirekt zu entnehmen, da 126, 7 , die auf königlichen Schiffen Herankommenden das Fahrgeld' geben sollen; nebstdem haben die Kaufleute den auf den Hafen entfallenden Zollteil zu zahlen (126, 6). Sie hatten daneben eigene Schiffe,1 auch die ,Seefahrer-Schiffe' werden Kaufleuten gehört haben (126, 14). Von Schiffbauern ist bei Kautilya nicht die Rede; in dieselbe Kategorie wie Handwerker und Kaufleute gehören Ärzte, kušīlavas, ferner Köche und Bettler (202, 9, 12, 15, 19), abgesehen von den verschiedenen Gebieten, auf denen die Handwerker arbeiten (Wäscher, Weber, Goldarbeiter und Schneider, s. Jolly, ZDMG 71, S. 414/416). Für alle in königlichen Diensten Stehende gibt es eine Art Pension, indem die Kinder und Frauen Nahrung und Lohn erhalten, wenn ihre Väter, bezw. Gatten bei der Arbeit gestorben sind (246, 18). , Kinder, alte Leute und Kranke von solchen [bei der Arbeit Gestorbenen] sind zu unterstützen. Bei ihren Toten-, Krankheits- und Wöchnerinnen-Zeremonien lasse er ihnen Geld und Ehren zuteil werden' (246, 18/20). Endlich ist zu erwähnen, daß die Nahrung der Königsdiener sich nach ihrem Einkommen richtet, indem für Diener mit einem Gehalt von 60 paņa ein ādhaka an Speisen bestimmt ist  $(247, 4f).^{2}$ 

Ergebnis: In der Terminologie ist karmakara, der ungelernte Arbeiter, vom kāru (δημιουργός), dem Handwerker, dieser vom šilpin (τεχνίτης), dem Kunsthandwerker, zu unterscheiden. Steuern haben die Handwerker zu zahlen; von den Waffenschmieden ist in der Steuerliste nicht die Rede, jedoch die von Megasthenes überlieferte Steuerfreiheit wahrscheinlich, umsomehr, als die Waffen nur in der königlichen Waffenfabrik

<sup>1</sup> Eigene Schiffe' sind 126, 8 und "eigene Fähren' 127, 3 erwähnt. — Law nimmt (p. 81) sämyätrika des Amarakoša als gleichbedeutend mit samyätyah nävah; die Erklärung findet sich auch Haläy. III, 33 und Hemac. Abhidh. 875 durch potavanik gegeben. Dagegen bedeutet pravahana bei Kauiliya 17, 1 nicht "Schiff' trotz Shamas. (n. 1 zu p. 17) und Law (p. 81 f.); vielmehr bedeutet es "Fest' wie auch M. Vallauri (p. 28 f., n. 4) mit Recht bemerkt. Vgl. auch Jolly, ZDMG 71, S. 230 zu 121, 14 und 74, S. 333, Anm. 1; oben S. 83, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die Soldaten (g) ist bei den Kriegern zu sprechen.

erzeugt worden sein dürften; die Waffenschmiede erhalten je nach der Arbeit Lohn (und vielleicht einen Gewinstanteil), aber keinen Unterhalt. Von Leiturgien der Handwerker ist im Arthašāstra nichts zu erkennen und dürften diese mit dem aus dem Dharmašāstra belegbaren (und eine ältere Zeit repräsentierenden) Brauch der ,Tagesarbeit' in jedem Monat zu identifizieren sein. Bei den Kaufleuten scheint dem Arthasastra nach ein Unterschied zwischen Kleinhändler und Kaufmann, analog dem von Kleinhandwerker und Großhandwerker, vorzuliegen. Es ist anzunehmen, daß der Schiffsaufseher den Kaufleuten gegen Entlohnung Schiffe zur Verfügung stellte; jedoch hatten sie offenbar auch eigene (See-) Schiffe wie Fähren. Von Schiffbauern spricht Kautilya nicht. - Der Kaste nach deuten einige Umstände auf eine Zusammenfassung der einen Beruf Ausübenden - ohne Rücksicht auf ihre Kastenzugehörigkeit — durch Megasthenes hin; zumindest sind reichere Unternehmer nachweisbar.

Der Beruf der Handwerker bot Spionen Gelegenheit, in deren Verkleidung aufzutreten; es gibt angebliche Handwerker, kušılavas, Ärzte, Vortragskünstler (36, 9), die dem samāhartr unterstehen (208, 17). Die angeblichen Handwerker und Kunsthandwerker finden auch beim Graben von unterirdischen Gängen Verwendung (313, 15), in der feindlichen Burg angestellt, übergeben sie Mauer, Tore, Türme, machen das Heer uneins oder führen einen Überfall aus (400, 17/401, 2). Noch ausgiebiger wird von den als Kleinhändlern (vaidehakas) verkleideten Spionen Gebrauch gemacht. Sie sind politische Spione (31, 3; 314, 7; 354, 1; 383, 3), werden zur Ausforschung von Beamten verwendet (19, 1), ferner zu fiskalischen Zwecken (111, 19; 143, 1; 247, 12), und dürften vor allem dem samāhartr gedient haben (208, 17; 141/143). Auch als Kaufleute höherer Ordnung (vaṇijs) geben sich Spione in der Burg aus (22, 1).

## 5. Die Krieger.

Diodor: ,Der fünfte [Teil] ist der kriegerische, für die Kriege geeignet, der Menge nach der zweite, in den Friedenszeiten in höchster Weise in Ausgelassenheit und Spiel lebend. Die ganze Menge der Soldaten und auch der Kriegspferde und -Elefanten wird aus der Königskasse ernährt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Vortragskünstler sind hier nicht genannt.

Arrian: ,Die fünfte [Berufs-] Art unter den Indern sind die Krieger, an Menge die zweite nach den Landleuten, die in höchster Weise in Freiheit und Freude lebt. Diese üben nur das Kriegshandwerk aus. Die Waffen machen ihnen die einen, andere liefern Pferde; und andere dienen im Lager, die ihnen die Pferde pflegen und die Waffen reinigen, die Elefanten führen, die Streitwagen herrichten und lenken. Sie selbst kämpfen, wenn man Krieg führen muß; wenn Friede eingetreten, führen sie ein Wohlleben; und ihnen kommt vom Staate ein so großer Sold zu, daß sie auch andere davon leicht ernähren.

Strabo: ,Der fünfte [Teil] ist der der Krieger, die die übrige Zeit in Muße und Gelagen das Leben führen, da sie aus der Königskasse den Lebensunterhalt bekommen, so daß sie, wenn es nötig ist, schnell die Ausmärsche vornehmen, da sie außer dem Körper nichts mit sieh tragen.

Gemeinsam ist den drei Versionen: a) der fünfte Teil ist der der Krieger, die der Zahl nach hinter den Landleuten rangieren und in Friedenszeiten ein lustiges Leben führen; b) sie werden aus der Königskasse (Arrian: ex τοῦ κοινοῦ) ernährt; sie haben Pferde und Elefanten. Ausführlicher berichtet Arrian: c) es werden ihnen Waffen und Pferde geliefert, andere bedienen die Elefanten und Wagen.

Das Kriegshandwerk ist nach der Kastentheorie Pflicht des Ksatriya: "[Pflicht] des Ksatriya ist das Studium [des Veda], das Opfern, Geben [von Geschenken], Lebensunterhalt durch Waffen und Beschützen der Geschöpfe' (7, 16). Es wäre jedoch auch hier — wie bei anderen Berufen — unrichtig zu glauben, daß die Krieger ausschließlich Ksatriyas waren. Dies hieße ein Heer züchten ohne Rücksicht auf körperliche Eignung, auf intellektuelle und moralische Eigenschaften. Auch die Art der Heeresrekrutierung, das Söldnerwesen, läßt eine solche Annahme nicht zu; wie weit aber die Ksatriyakaste am Militärdienst beteiligt war, läßt sich aus dem Arthašāstra nicht erkennen; daß sie die Offiziere geliefert hat, wird man annehmen dürfen, wie es der Adel in Europa zum großen Teil tat.<sup>2</sup>

¹ rakṣaṇameva kurvan šastreṇājīvanam labhate | Komm. zu Kāmand. II, 20 a; vgl. Manu I, 89 usw.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die Frage, ob der Kşatriya allein Krieger war, vgl. A. Ludwig, Der Rigveda IV (Prag 1881), S. XXIV/XXVI; H. Zimmer, Altindisches Leben S. 191f.; Macdonell-Keith, Vedic Index I, p. 202/208 mit Literaturangaben und Belegstellen. rājanya heißt der Kşatriya bei Kauţilya 176, 9.

Das Arthašāstra kennt sechs Rekrutierungsarten: ,Die Zeiten für das Anwenden der Heere von denen es folgende Arten gibt]: ererbte, besoldete, Banden [-Heere], [Heere] des Freundes, des Feindes und der Stämme'1 (340, 18). Darauf folgen Erwägungen, wann jedes dieser Heere anzuwenden sei, wobei schon die Aufzählung die Wertung ausdrückt (342, 17). Beweist schon diese Stelle, daß nicht die zweite Kaste allein den Kriegerstand oder die Heere des Arthasastra bildete, so läßt sich diesem Werke außerdem entnehmen, daß es "Brahmanen-, Ksatriya-, Vaišya- und Šūdraheere' gibt (343, 5). Wenn die Lehrer glauben, daß der Kastenrang für die Qualität einer Armee entscheidend sei, so führt Kautilya dagegen an: "Durch demütige Unterwerfung könnte der Feind ein Brahmanenheer angreifen. Aber ein Ksatriyaheer ist besser, das ausgebildet ist im Wissen des Kampfes, oder ein Vaišya- oder Šūdraheer, dessen Wert in der Menge liegt' (343, 5/8).

Bei dem "ererbten Heere" ist teils an vom Vorgänger überkommene, teils an erprobte Soldaten zu denken, deren Väter und Vorfahren schon Krieger waren. Näheres läßt sich über das ,besoldete Heer' sagen. Sowohl die Söldner als die nicht besoldeten Leute erhalten bei Ausführung von Arbeiten Nahrung und Lohn (140, 2); Fußsoldaten haben einen Lohn von 500 pana (246, 1), was auch für Reiter gelten dürfte, abgesehen von Zuschüssen für die Pferde, deren Nahrung und Pflege. Die Ernährung der Pferde ist monatlich fixiert: "Wenn er [der Pferdeaufseher] den monatlichen Empfang aus Schatz- und Kornkammer erhalten hat, rechne er nach ašvavāhās' 2 (132,5), d.h. der Pferdeaufseher erhält jeden Monat einen bestimmten Betrag Geldes und eine bestimmte Menge an Getreide, womit er 35 Tage, d. i. eine ašvavāhā,3 auszukommen hat. Der Wagenkämpfer hat (nach 245, 16) sogar 2000 pana. Diese verhältnismäßig großen Ausgaben (über die Offiziersgagen wird bald zu sprechen sein) für das Heer paralysiert der König durch den Handel. ,Dann

Dieselbe Aufzählung begegnet schon 140, 4f.; vgl. Kāmand. XIX; 2/8; Mhbh. XV, 7, 7 (ohne amitra); Agnip. 241, 1. Die Erklärung der Heeresarten s. später.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wohl °švavāhāšci° zu lesen, denn ašvavāha als ,Reiter zu fassen, geht in dem Zusammenhang schwer an; vgl. Komm. (Sor. p. 64).

<sup>3</sup> Nach 108, 21.

sollen zur Zeit des Feldzuges angebliche vaidehakas den Soldaten alle Waren, die [zu einem] doppeltsen Preis] zu verkaufen 1 sind, geben. So entsteht ein Verkauf der Königswaren und ein Wiedererlangen des Lohnes [der Soldaten]. Wenn er so Einkünfte und Auslagen berücksichtigt, erlangt er keinen Verlust an Schatz und Heer. Dies ist das gegenseitige Verhältnis von Unterhalt und Lohn' (247, 12/16). Ein Beweis für die Qualität eines Heeres ist es, wenn es zum Plündern aufbricht (342, 9); durch Plündernlassen entledigt sich der König der Auslagen: ,Von diesen [sechs Arten von Heeren] mache er das Heer des Feindes oder der Stämme mit Material oder mit Plündern 2 bezahlt' (342, 12). Wenn die Bundesgenossen mit dem König marschieren, so erhalten sie ihren bestimmten Anteil an der Beute für den Fall, daß sie an einem Orte mit ihm kämpfen; tun sie dies an verschiedenen Orten, so ist der Anteil unbestimmt (272, 5/7). Wenn diese [Bundesgenossen] nicht [am Auszug] teilnehmen, fordere er von einem oder dem anderen [von ihnen] ein Heer um einen bestimmten Anteil [an der Beutel.3 Oder [der Anteil] soll bei gemeinschaftlichem Erwerb [der Beute] bestimmt werden. Bei einem sicheren Gewinn um einen bestimmten Anteil, bei einem unsicheren um einen sunbestimmten Anteil am Gewinn. (Vers:) Der Anteil, der dem Heere angemessen ist, ist der erste (d. h. der niedrigste), der der Anstrengung angemessen ist, der höchste; oder man plündere je nach dem Gewinn oder entsprechend der eingeschossenen Summe' (272, 7/11).

Interessant sind die Bandenheere (šreņībala): 4 "Die Banden der Krieger aus Kāmbhoja und Surāstra u. a. haben ihren Lebensunterhalt durch das Waffenhandwerk. Die Licchivikas, Vrjikas, Mallakas, Madrakas, Kukuras, Kurus, Pāñcālas u. a. haben ihren Lebensunterhalt durch den Titel "König" (376, 6,8).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. F. E. Hall in JAOS VI (MDCCCLX), p. 539, 18 und 542, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies und das Folgende beweisen, daß Schonung der Bewohner kein indisches Kriegsgesetz war, Vgl. oben S. 126 f.

B liest otamamasmānnivistāmšena (Jolly, ZDMG 71, S. 424); die Lesung des Textes ist wohl besser, da es sich um mehrere Bundesgenossen handelt; es wird auch onirdistāmšena für onivistāo zu lesen sein, wie an den anderen vier Stellen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shamas. übersetzt das Wort (zu 144, 4 transl. p. 175): ,the corporate body of troops'.

Es ist kein Zweifel, daß hier eine Nachricht vorliegt, die den gleichzeitigen Verhältnissen des Autors entstammt, somit historisch ist. Schon die Lage der beiden Provinzen Kāmbhoja und Surāṣṭra¹ im Westen lassen sie kaum als untertänige Länder erscheinen; die genannten Fürstentümer waren gleichfalls selbständig. Hier kann auf die wichtige Frage, seit wann und wie lange sich solche Fürstentümer wie die der Licchavis usw. nachweisen lassen, nicht eingegangen werden; jedenfalls wären damit termini für die Abfassungszeit des Arthašāstra gewonnen. Bemerkt sei jedoch, daß einige: Licchavis, Kāmb(h)ojas, Kurus, Pāncālas, Vrjikas und Mallakas in der buddhistischen Literatur² erwähnt werden. Was auffällig ist, ist die Existenz von ausgesprochenen Berufskriegern (kṣatriyašrenī) außerhalb des Magadhareiches.

Über das Heer des Freundes und des Feindes<sup>3</sup> spricht Kautilya nur insofern, als er die Zeit für ihre Anwendung bestimmt (341, 14/19; 341, 20/342, 4) und dem ersteren den Vorzug vor dem letzteren gibt (343, 1f., dazu Jolly, ZDMG 72 [1918], S. 212).

Über die atavika-Heere weiß Kautilya nur Gutes zu sagen (332, 8/15); über die mutmaßliche Verfassung dieser Stämme wird kurz an anderer Stelle zu handeln sein.

Diese Arten von Heeren führen zur Erkenntnis, wie unrichtig es wäre, von einer Kṣatriyakaste in dem Sinne zu sprechen, als hätten deren Angehörige allein die indischen Heere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Surāṣṭra liefert Elefanten schlechtester Sorte (50, 16), Kāmbhoja die trefflichsten Rosse (133, 16).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. T.W.Rhys Davids, Buddhist India p. 22 f.; R. Fick, Die soc. Glied. S. 89 f.; Lassen, Ind. Alt. II, S. 86 ff.; dazu kämen die Jainaschriften. Die Madrakas, wohl identisch mit den Madras, sind gut bekannt; ihre Hauptstadt ist Šākala, die im Milindapanha eine Rolle spielt, s. Smith p. 134, n. 2; M. Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. I, S. 309; S. Lévi, Ind. Ant. XXXV (1906), p. 17 über die Madras im Mhbh., Näheres bei Bhandarkar, Weber, Lassen, zitiert bei S. Lévi, JA, s. VIII, t. XV (1890), p. 237/239.

<sup>3</sup> Das Heer des Feindes heißt amitrabala (340, 18; 342, 4, 12 usw.) und šatrubala (341, 20); in anderen Werken wird es dvisadbala genannt (Kāmand. XIX, 3a); Cāritravardhana zu Raghuv. IV, 26 erklärt balādvašīkṛtam d. h. es ist das Heer des mit Macht unterworfenen Feindes, das der siegreiche König zu seinen Zwecken benützt.

gebildet.¹ Daß Angehörige der unteren Kasten Kriegsdienste leisteten, ist leichter einsehbar als die Beteiligung von Brahmanen; aber auch diesbezüglich läßt das Arthašāstra durch die Erwähnung von Brahmanenheeren keinen Zweifel.² Auf der anderen Seite fragt es sich, wie weit eine solche Teilnahme brahmanischer Kreise am Soldatenberuf geht; für Orthodoxe ist es gewiß undenkbar, Angehörigen niederer Kasten als Untergebene Gehorsam zu leisten; heute zeigen die Brahmanen als Führer Fähigkeiten und Tapferkeit.³

Über die Kṣatriyas, über die Krieger im allgemeinen, über die Führung und Verwaltung des Heeres läßt sich aus dem Arthašāstra Folgendes entnehmen.

In der Festung wohnen die Kṣatriyas in der nördlichen Gegend (55, 7). Sind Söhne einer Frau vorhanden, so erbt der älteste Sohn in Kṣatriyafamilien die Pferde (162, 7); der Sohn einer Kṣatriyā erhält drei Teile, wenn Söhne aus den vier Kasten

Es beweist durchaus nicht das Gegenteil, wenn Arrian sagt, die fünfte Berufsart übe allein (μόνον) das Kriegshandwerk aus; seine Worte bedeuten, daß die Krieger keine andere Tätigkeit als die des Soldaten haben, da die anderen Dienste von anderen besorgt werden. — Vgl. A. Ludwig, Der Rigveda III (Prag 1878) S. 231 f.; Macdonell-Keith, Vedic Index I, p. 203; R. Fick, Die soc. Glied. S. 52; Hopkins, The ruling caste p. 184 ff.

Ob dies nur eine schematische Aufzählung ist, läßt sich nicht sagen; es muß als Tatsache hingenommen werden. Manu verbietet (III, 64) das Dienen der Brahmanen bei Fürsten und droht Zugrundegehen der Familie an; aber trotzdem wird das Verbot — sei es durch persönliche Neigung, sei es durch Not — durchbrochen: Manu X, 81, die übrigen Stellen SBE XXV, p. 420. Baudhäyana nennt (I, 1, 2, 4) fünf schlechte Gebräuche im Norden, darunter das Kriegshandwerk, und G. Bühler bemerkt (SBE XIV, p. 146) zu dieser Stelle: "Many Brähmanical families in the north, especially in the Northwestern Provinces, subsist by enlisting as soldiers in the British and native armies." Brahmanen als Krieger sind im Epos bekannt (Krpa und Drona, vgl. J. Dahlmann, Das Mahäbhärata als Epos und Rechtsbuch, Berlin 1895, S. 12 f.), s. noch E. W. Hopkins, The mutual relations of the four castes, Leipz. Diss. 1881, p. 26 f.; J. Hertel, Einleitung zur Tanträkhy. Übers. S. 15, Anm. 5.

A. Baines, Ethnography p. 28 f.; vgl. M. Weber, Archiv f. Wirtschaftsgesch. 41, S. 670, Anm. 3, 676 ff.; Rājputen gibt es nach A. Baines (p. 29) 10,040.800. — Interessant ist, daß nach Ed. Meyer (Kleine Schriften S. 94, Anm. 1) aus den Priestern in Ägypten die sogenannte Kriegerkaste hervorgegangen ist.

existieren (163, 7). Einen Kṣatriya als Sklaven zu verkaufen, wird mit 36 paṇa bestraft (181, 15 f.). Eine Schmähung seiner Person als eines Angehörigen der Kṣatriyakaste wird mit einer Strafe belegt, die um je drei paṇa sich steigert, je niedriger in der Kaste der Schmähende steht (194, 1). Wer einem Kṣatriya etwas Ungenießbares vorsetzt, zahlt die mittlere Geldstrafe (231, 15 f.). Vergewaltigt ein Kṣatriya eine Brahmanin, so beträgt die Strafe 1000 paṇa (234, 4). Mit Ausnahme der erwähnten Stelle 7, 16 ist somit von einer kriegerischen Tätigkeit des Kṣatriya nicht die Rede.

Der Beruf des Soldaten ist rechtlich als Lohnarbeiter zu fassen: "Man wisse, daß Diener von dreifacher Art sind: höchste, mittlere und unterste. Der ihnen [gewährte] Unterhalt, der auf ihrer Leistung beruht, sei entsprechend der Fähigkeit und Anhänglichkeit [festgesetzt]. Der höchste aber unter ihnen ist der Krieger, der mittlere aber der Ackerbauer, der unterste sei der Lastträger; dies ist die dreifache Art von Dienern. 1 Eine höhere Auffassung von dem Krieger scheint das Arthašāstra zu haben, wenn man dies daraus schließen darf, daß die Fußsoldaten (246, 1) mit Künstlern, Rechnern und Schreibern gleichbesoldet sind, was sie als eine halbintelligente Berufsklasse kennzeichnet. Der Name für Krieger ist āyudhīya (38, 4; 247, 12 usw.); 263, 17 wird diese Art von Kriegern als reguläre Truppe entgegengesetzt den šrenī-Soldaten. Das Heer der šrenī stammt aus dem Lande,2 ist zu einem Zweck herbeigekommen, hat gleichen Eifer, Unmut, Erfolg und Gewinn wie der König, ist unbeschränkt in bezug auf Ort und Zeit, Eigenschaften somit, die einem Bandenheer zukommen (343, 1). Dafür scheint auch die Umgebung der šrenī in 305, 13 f. zu sprechen; unsicher ist, ob 331, 3/7 diese Art von Bandenheeren oder Zünfte überhaupt gemeint sind; die Menge der Leute, die durch nicht zu bewältigenden 3 Diebstahl und Gewalttaten Plage bereiten, scheint auf erstere zu deuten. Hier ist auch vom šrenīmukhya die Rede, der als Führer einer Bande zu bezeichnen wäre (331,3,4,5,6; 398, 11). Nach 245, 13 erhält er 8000 paṇa; die danebenstehenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nārada V, 22 f.; vgl. Brhasp. XVI, 10; Jolly, RuS. S. 107; H. Gössel, Beiträge § 15, S. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aber auch aus fremden Ländern nach 376, 6.

<sup>3</sup> C nach Jolly, ZDMG 72, S. 211.

Offiziere des regulären Heeres beweisen auch, daß es sich nicht um "Gildenmeister" handeln kann. Über die Entlohnung der Mitglieder einer šrent wird nichts gesagt; man wird annehmen dürfen, daß diese jeweilig festgesetzt wurde; wahrscheinlich wurde auch ungehinderte Plünderung des feindlichen Landes zugestanden (vgl. 331, 3, 6).

Der altindische Soldat mußte viel exerzieren (s. oben S. 106); ob ihn dafür ein freies Leben entschädigte, läßt sich aus dem Arthašāstra nicht entnehmen.2 Was die Ausrüstung eines Kriegers anlangt, wird er, abgesehen von den Waffen. unter Umständen den Proviant und Hilfsgeräte bei sich getragen haben: Nachdem er die Lagerplätze an den Wegen durch Dörfer und Wälder auf Grund des [dort vorhandenen] Futtergrases, Brennholzes und Wassers und die Zeit für das Halten. Lagern und Marschieren berechnet hat, nehme er den Ausmarsch vor. Er lasse doppelt so viel Nahrung und Hilfsgeräte mitführen, als für die Maßregeln zu diesem [Marsch erforderlich sind]. Oder wenn er [das] nicht kann, betraue er die Soldaten damit.3 Oder er sammle [Nahrung und Hilfsgeräte] in Zwischenstationen' (362, 12/15). Der Proviant wird somit in doppelter Menge des Bedarfes von einer eigenen Truppe (Train) mitgeführt; ist dies aus örtlichen oder strategischen Gründen nicht möglich oder kann ein solches Ausmaß an Nahrung und Hilfsgeräten nicht aufgetrieben werden, so müssen die Soldaten selbst den Proviant tragen oder sich verschaffen (vgl. 247, 12 f.). Endlich wird der Proviant neben den Hilfsgeräten in Etappen-

Der Ausdruck "Bande" ist auch kaum treffend; es liegt jedoch dabei die Vorstellung an die Banden der condottieri (= šrenīmukhya?) Italiens im 14. und 15. Jahrhundert zugrunde. Vgl. Machiavellis "Fürst" (mit Friedrichs des Großen "Antimachiavell", herausgegeben von H. Floerke, Deutsche Bibliothek, Band 34) S. 41 ff., bezw. 134 ff.; mit dem in mancher Hinsicht dem Arthašāstra nahestehenden "Fürsten" beschäftigt sich offenbar eine (nicht erlangbare) Abhandlung von G. B. Bottazzi, Precursori di Niccolò Machiavelli in India ed in Grecia: Kautilya e Tucidide, Pisa 1914, zitiert bei M. Vallauri p. 3 f., n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In the Epic period (and the reports of the Greeks support the native authorities) he lives a life in part beautifully resembling that of the German soldier. In war he fights as he is bid. In peace he amuses himself, and does nothing else', Hopkins, The ruling caste p. 190:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mit Jolly (ZDMG 72, S. 215) ist wohl sainyesveva zu lesen; weder B noch C haben Punkte.

stationen angesammelt und offenbar an die durchziehende Truppe verteilt.

An dieser Stelle (wie 31, 15; 140, 13) führt der Soldat den Namen sainya (masc.), der von senā¹, Heer' (370, 5) abgeleitet ist; sainya (neutr.) bezeichnet aber auch das "Heer' oder die "Heeresabteilung' (41, 7; 44, 16; 238, 9). Andere Ausdrücke für "Heer' sind: anīka (45, 3, meist in Kompositis); cakra (neutr.; 48, 16; 129, 1; 362, 17); danda (masc.; 255, 11; 256, 17; 371, 18; sonst 371, 5; 387, 10) hauptsächlich politischer (nti-) Ausdruck, der sowohl die Strafe abstrakt wie konkret bedeutet und die sie vollziehende Gewalt als "Herrschaft' oder "Heer' (Manu VII, 14, 17), endlich bala (neutr.; 340, 18, 19, 20; 341, 3, 4, 5) die "Streitmacht'.

Über die Beziehungen des Königs zum Heere ist (oben S. 100 ff.) gehandelt worden; die persönliche Teilnahme des Herrschers am Kriegszuge ist als eine beschränkte bezeichnet worden, da ein großer Apparat von Offizieren an der strategischen und administrativen Leitung des Heeres arbeitet. Die mit der ersteren Aufgabe betrauten Offiziere sind hier zu besprechen, teils um sie mit den bei Megasthenes (Fg. 33 u. 34) genannten militärischen Funktionären identifizieren zu können, teils um die bisher in den Listen der Würdenträger (tirthas) unbestimmten Namen derselben klarzustellen.

Nach dem Arthašāstra gibt es für die strategische Leitung des Heeres scheinbar vier oberste Offiziere: den nāyaka, prašāstr, senānī und senāpati. Nach dem Kommentar zu Kāmandaki XIX, 45 und XIV, 45 fallen die ersten zwei, nāyaka und prašāstr, scheinbar zusammen, beide werden durch balādhyakṣa wiedergegeben, ein Ausdruck, der auch bei Kauṭilya (55, 10) im Plural auftritt, ohne aber einen bestimmten Beamten zu bedeuten; vielmehr sind damit bloß 'Heeresaufseher' im allgemeinen gemeint. Da die Streitmacht Altindiens aus vier Teilen sich zusammensetzt: patti Infanterie (auch āyudhīya für den Krieger zu Fuß: 58, 4 oder pādāta 57, 1; 246, 1), ašva Kavallerie, ratha Streitwagen, hastin Elefanten, so dürften an der erwähnten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Etymologie s. P.W. s. v. senā; A. Ludwig (Der Rigveda III, S. 249) sieht in Vasantasenā die alte Bedeutung ,geschosz Vasantas'; so auch Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 472.

Stelle (55, 10) die später zu besprechenden "Aufseher" jedes dieser vier Teile gemeint sein (vgl. 139, 13; 140, 4), die administrative Funktionen haben und hier nicht in Betracht kommen. Die Stellung des nāyaka und prašāstr unter den Hofwürdenträgern zeigt jedoch, daß die beiden nicht nur nicht identisch, sondern im Rang und in den Obliegenheiten unterschieden sind. 20, 13 und 245, 8 steht der prašāstr vor dem nāyaka (20, 13; 245, 10); ersterer bezieht ein Gehalt von 24.000 pana, rangiert somit in der zweiten Rangklasse, der nāyaka hingegen mit 12.000 pana in der dritten. Die Pflichten des navaka sind die Mitwirkung am Bau des Hauptquartiers (361, 10; oben S. 100); er marschiert an der Spitze des Heeres (362, 16) und stellt im Verein mit dem senāpati das Heer zur Schlachtordnung auf (370, 5); im Hauptquartier befindet er sich in der vierten Abteilung (Jolly, ZDMG 72, S. 215); nach 375, 5 ist er Kommandant von 10 senāpatis; 1 er setzt durch tūrya-Instrumente, Fahnen und Flaggen die Zeichen für die Teile der Schlachtordnung fest (375, 5f). Nach Kauţilya 20, 13 und 245, 8 hat der prašāstr die 7. Stelle inne; ebenso im Tantrākhyāyika (109, 2),2 wo er šāstr heißt, ferner im Pañcatantra (ed. Kielhorn-Bühler, Bombay Sanskrit-Series No. 111, Bombay 1891, p. 50, 17) als prašāsaka,3 im Pañcākhyānaka (p. 180, 2) als prašāstr,4 die sechste Stelle nimmt er bei Cāritravardhana (zu Raghuv. XVII, 68) als prāstr (prasāstr? [sic]) ein, sonst 5 tritt er nicht auf. Nicht nur der Kommentator des Kāmandaki und die Ableitung des Wortes deuten auf ein Befehlen in militärischem Sinne hin, sondern auch das Arthašāstra spricht (362, 6f.) dafür (Vers): ,Vorn am Wege marschiere in gehöriger Weise der prašāstr und die grahaņāni 6

Diese Stelle steht in Widerspruch zu den anderen über den senäpati und wird bald zu erörtern sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Hertel im Index: ,der (geistliche) Lehrer?

<sup>3</sup> p. 84: "usually prašāstr, is perhaps ,the spiritual guide".

<sup>4</sup> Im Glossar: ,an official who pays by order of the king? (Bühler hat nicht ,chief justice').

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. die Zusammenstellung der tirthas bei A. Hillebrandt, Über das Kautiliyasästra S. 19.

<sup>6</sup> Was das ist, läßt sich nicht sagen; 'Gefangennehmungen', 'Gefangene' geht wegen des Verbums (yāyāt) nicht an, und weil der Kriegszug erst beginnt. Shamas. übersetzt (transl. p. 438) 'with his retinue', den prašāstr faßt er als 'instructor'. F. W. Thomas bemerkt (JRAS 1914, p. 386, n. 1):

und er lasse durch Zimmerleute und Fronarbeiter Wasseranlagen herstellen.' Im Lager befindet sich der prašāstr in der dritten Abteilung (Jolly, ZDMG 72, S. 215). Er scheint eine ähnliche Funktion wie der praefectus fabrum gehabt zu haben; er steht über dem nāyaka, er ist Kommandant einer Spezialtruppe (der Pioniere etwa), hingegen ist der nāyaka ein höherer Offizier der Kampftruppe.

Während nāyaka und prašāstr nicht dieselben Chargen haben, fällt der senānī mit dem senāpati offenbar zusammen. Weder in der Liste der Würdenträger bei Kautilya noch in den übrigen Listen tritt der senānī auf, im Arthašāstra kommt das Wort überhaupt nur dreimal vor (139, 6; 362, 5; 364, 1), an welchen Stellen es sich um einen maßgebenden militärischen Faktor handelt. Der Kommentar zu Kāmand. XIV, 45 erklärt ihn mit "Führer des vierteiligen Heeres", eine Funktion, die Kauţilya (140, 8) dem senāpati zuschreibt. Da sich für senāpati noch ein anderer Ausdruck, camūpati,1 findet, ist der Schluß wahrscheinlich, daß senānī nur ein anderer Titel für senāpati ist. ,Das eben, [nämlich] die Aufsicht über die Obliegenheiten 2 des vierteiligen Heeres, kenne der Feldherr, der in der Wissenschaft von allen Angriffsmethoden im Kampfe unterrichtet und in der Beschäftigung mit Elefanten, Pferden und Wagen vollkommen bewandert ist. Er achte auf sein eigenes Land, auf

<sup>,</sup>The Prašāṣṭṛ (sic) of Arthaśāstra p. 20, etc., is perhaps the Śāsanādhi-kārin, superintendent of correspondence, of c. 28.' — Rāmāy. II, 91, 40 wird der prašāstṛ nach dem (mantrin, purchita und) senāpati genannt; der Komm. erklärt ihn mit šibirarakṣaka.

¹ Mallinātha zu Raghuv. XVII, 68. — Es spricht auch für diese Gleichsetzung, daß Yājn. I, 328 der König senānyā saha cintayet, was Kaut. 38, 5 senāpatisakho vikramam cintayet entspricht. — senānī scheint die ältere Form zu sein, wiewohl im Aitareya-Brāhmana (VIII, 28, 10) senāpati vorkommt. Vgl. A. Ludwig, Der Rigveda III, S. 249 und Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 472. Die Lexikographen (Halāy. II, 278; Hemac. Abhidh. 725) kennen senāpati nicht, wohl aber das Epos (neben vāhinīpati, wie auch Halāy. hat), vgl. Hopkins, The ruling caste p. 204, 220, n. ‡.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> adhiṣṭhāna ist im P. W. in dieser Bedeutung zwar nicht belegt, wird jedoch so wiederzugeben sein mit Rücksicht auf adhiṣṭhātṛ (35, 14; 98, 16) und das Verbum sthā + adhi (45, 1, 6, 7 usw.); anuṣṭhāna kommt in ähnlichem Zusammenhang 366, 12 vor, wo es wohl ,Ausführung der Schlachtordnung' heißt.

die Zeit zum Kampfe, auf das feindliche Heer, auf Brechen des Ungebrochenen, Vereinigen des Entzweiten, Entzweien des Verbundenen, Vernichten des Gebrochenen, auf Vernichten der Festungen und auf die Zeit des Kriegszuges. (Vers.) Durch turya-Instrumente, Feldzeichen, Flaggen ordne er die Zeichen für die Aufstellung an; 1 beim Halten, Marschieren und Angriff sei er der Disziplin unter den Soldaten beflissen' (140, 8/13). Schon diese Stelle könnte darauf hinweisen, daß der senapati der höchste militärische Funktionär ist; beweiskräftiger ist seine Stellung unter den Würdenträgern. Der senapati rangiert sogar vor dem Kronprinzen (bei Mallinatha und im Komm. zum Rāmāy. II, 100, 36 nach diesem); beide gehören mit 48,000 pana in die erste Rangklasse (20, 12; 245, 5; 344, 14). Wenn der König einen mit Vorzügen ausgestatteten Sohn sowohl zum Feldherrn als zum Kronprinzen designieren kann (34, 16), so zeigt dies, daß der senāpati die höchste Stelle in der weltlichen Karriere bedeutete. Wo es sich um das Verhältnis beider zum König handelt, tritt der kumāra (Prinz) oder yuvarāja (Kronprinz) immer vereint mit dem senāpati auf: 239, 14 werden beide zu politischen Zwecken benützt; um die Sicherheit des Königs nicht zu gefährden, soll das Heer unter dem Kommando des senāpati und Kronprinzen bereitstehen (268, 10 f). Beide fungieren als dandacārin (344, 8; 354, 18), was als Heerleiter' gefaßt werden dürfte. Politische Wirren kann der senapati wie die drei ersten Würdenträger hervorrufen (344, 18; 345, 4); um das Heer zur Tapferkeit anzuspornen, hält er Ansprachen an dasselbe und verspricht ihm für die Tötung des feindlichen Feldherrn oder Kronprinzen 50.000 pana (366, 16/20). Es beweist endlich Klugheit, den spiritus rector eines Heeres nicht als ersten der Gefahr auszusetzen: der senāpati marschiert an der Queue (363, 1), der nāyaka an der Tête (362, 16). Im Lager befindet sich der senāpati in der zweiten Abteilung (Jolly, ZDMG 72, S. 215), nach 363, 1f. aber vorn'. Er wird auch zu einer ähnlichen Vertrauensstellung wie der purohita, zur Verleitung und dadurch zur Prüfung der Minister benützt (16, 14/16).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Unterschied vom näyaka, der die Aufstellung der Teile regelt (375,5f., oben S. 157); auch dies spricht für die höhere Stellung des senäpati.

Zusammenfassend ergibt sich für diese militärischen Funktionäre: der nāyaka ist rangniedriger als der prašāstr; ersterer ist ein Heerführer 'General', letzterer Kommandant einer Spezialtruppe, etwa .Chef des Pionierwesens'; senānī und senāpati sind identische Titel für den Feldherrn ("Feldmarschall"); der nayaka ist ein an die Befehle des senāpati gebundener Offizier. Dies ergibt sich ohne Zweifel aus der überragenden Stellung des senāpati; und doch, wie (S. 157, Anm. 1) erwähnt, findet sich eine Stelle, wo der nāyaka als Vorgesetzter der senāpatis angesehen werden muß. Ein Herr über je zehn Einheiten eines Teiles [von den vier Teilen] ist ein padika, ein Herr über je zehn padikas ist ein senāpati; ein Herr über je zehn von diesen ist ein nāyaka' (375, 4f.). Es ist so gut wie unmöglich, diesen hier genannten senāpati mit dem sonstigen Funktionär dieses Namens gleichzusetzen. Da aber die Einheitlichkeit des Arthašāstra unbestritten ist, so kann die Erklärung dieses scheinbaren Widerspruches nur in einer, dem indischen Gebrauch nicht fremden, Doppelsinnigkeit oder Ungenauigkeit liegen. So führen Maße, die ihrem Werte nach verschieden sind, dennoch den gleichen Namen (106, 13: 106, 18; 106, 20: 107. 1). Die Inschriften kennen einen senāpati 1 und einen mahāsenāpati; 2 es ist nicht unwahrscheinlich, auch für das Arthašāstra einen derartigen mahāsenāpati anzunehmen, während der senāpati 375,5 als kleinerer Truppenführer anzusehen wäre.3

Neben den hohen Militären, den senāpatis niederer Ordnung und neben den padikas gibt es Offiziere, deren Kommandobereich unbestimmt ist; sie führen den Namen mukhya "Hauptmann" und beziehen eine Gage von 8000 paṇa (245, 13); sie sind Frontoffiziere, deren Unterordnung unter die höheren Offiziere (wohl mit Ausnahme der padikas und niederen senāpatis) anzunehmen sein wird, deren Rangverhältnis zu diesen jedoch unerkannt bleibt. Jedenfalls sind diese Offiziere zu unterscheiden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> CII III, p. 165; vgl. p. 240 u. 247, welche beiden Inschriften nach dem senāpati datiert sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> CII III, p. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In den Jätakas ist (nach R. Fick, Die soc. Glied., S. 95, Anm. 2) von einem nicht näher bestimmbaren mahäsenagutta die Rede, der neben dem senäpati besteht; adhisenäpati kommt Mhbh. II, 29, 6 vor.

von den Administrationsbeamten. den adhyaksas der vier Teile; diese Trennung des Administrationsdienstes vom Truppendienst ist kennzeichnend für den hohen Stand der Heeresorganisation nach dem Arthašāstra. "Er soll Elefanten, Pferde, Wagen und Fußvolk mit vielen Offizieren aufstellen; denn wenn sie viele Offiziere haben, werden sie wegen der gegenseitigen Furcht [des einen vor dem anderen] nicht zum Feinde übergehen' (57, 1f.). Näheres über die Teilung des Heeres in taktische Verbände läßt sich insofern sagen, als offenbar das Zehnerprinzip durchgeführt ist. Dies zeigt sich schon in der Überordnung (375, 4f.); so sind Wallfahrten, Feste u. dgl. von ,Zehnergruppen' bewacht, was Militärabteilungen zu zehn Mann bedeuten dürfte (45, 6), was dem (anga) dašaka "Gruppe aus zehn Einheiten bestehend' (375, 4) entspricht. Dafür spricht auch die Erwähnung der dašavargādhipatis (366, 20); diese ,Oberherren über die Zehnergruppen' sind gleichzeitig ein Beleg für die Inkonsequenz der termini im Arthašāstra wie auch sonst2; sie dürften den padikas von 375, 4 gleichzusetzen sein. Derselben Einteilung und Titulatur begegnet man im Epos; 3 aus Vasistha XIX, 17 geht gleichfalls die Teilung zu zehn Gruppen hervor (vgl. Kullūka zu Manu VII, 189).

Für die Ausrüstung besteht eine Waffenkammer, ein "Zeughaus" (āyudhāgāra), dem ein Aufseher (āyudhāgārādhyakṣa) vorsteht. Waffen im engeren Sinne sind Schleudermaschinen, goṣpaṇa, Handschleudersteine und rocanī-Steine (102, 8), ab-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier sei nur des Zusammenhanges wegen kurz eine Übersicht über diese Beamten gegeben; sie kommen bei Behandlung von Fg. 34 ausführlicher zur Sprache.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die Zeitmaße des Epos; dieselben Namen bedeuten bestimmte wie unbestimmte Zeiträume: E.W. Hopkins, JAOS XXIV (1903), p. 9/14.

<sup>3</sup> Z. B. mukhya (Hopkins, The ruling caste p. 197, n. †); dašādhipati (ebenda); Hopkins bemerkt (a. a. O. p. 197): ,The earliest mention of formal army-divisions in the codes appears to point to a squad of ten factors as the unit of measurement'; die Einteilung in Gruppen zu zehn, hundert und tausend hält er (in der Anm. †) für spät. jedoch auf einer alten Einheit von zehn beruhend.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nach dem Komm. (Sor. p. 46) ist zu allen drei Arten "Steine" zu ergänzen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nach Sor. eine Katapulte, in Gujarātī gophaņa.

<sup>6</sup> rocanī gibt Jolly, IF 31 (1913), S. 209, Nr. 117 nach Kaut. 166, 15 mit ,Kornmühle' wieder; hier werden es vielleicht nicht ,Mühlsteine' sein sondern ,Steine mit Feuerbränden'?

1

gesehen von detaillierten Aufzählungen der Waffen im weiteren Sinne für Angriff und Verteidigung. Im Zeughaus werden die Waffen wahrscheinlich hergestellt (101,68); bevor sie aufbewahrt werden, müssen sie mit dem Zeichen des Königs versehen werden (247, 8). Das Tragen von Waffen ohne "Waffenpaß" ist verboten: Die Leute sollen ohne Waffen gehen, außer mit Erlaubnis durch ein Siegel. Verlorene oder unbrauchbar gewordene [Waffen] soll er doppelt geben.1 Und er soll Buch führen über die zugrunde gegangenen [Waffen]. Angriffs- und Schutzwaffen der Karawanen-Kaufleute sollen die Grenzwächter wegnehmen oder sie sollen sie gebrauchen lassen, wenn sie gestempelt sind (247, 8/11). Die Waffenkammer befindet sich im südwestlichen Teile der Festung (55, 9); ihre Erbauung fällt in das Ressort des sannidhätr (58, 9/10); ein Diebstahl von Material, Gefäßen, Hilfsgeräten aus der Waffenkammer wird schon bei 5 pana Wert eines dieser Objekte mit dem Tode bestraft (221, 7f.).

Die Bedürfnisse für das Heer in Nahrungsmitteln wurden in Form einer Steuer aufgebracht, die senäbhakta hieß (93, 16).<sup>3</sup> Der Proviant wurde, wie (S. 155 f.) erwähnt, von eigenen Truppen mitgeführt oder von den Kriegern getragen oder endlich in Etappenstationen gesammelt. Die Bedürfnisse für das Heer genießen Freiheit von Abgaben auf den königlichen Fähren (127, 3).

Ergebnis: Das Fußvolk, die Wagenkämpfer und die Offiziere erhalten einen offenbar jährlichen Lohn; die Reiterei dürfte ähnlich dem Fußvolk besoldet gewesen sein, außerdem hat sie das Futter für das Pferd bezogen. Daß die Waffen im königlichen Zeughaus hergestellt wurden, ist anzunehmen; daß die Soldaten vom "Hüter des Heeres" die Waffen erhielten, ist vielleicht daraus zu entnehmen, daß das Waffentragen ohne Erlaubnis nicht gestattet ist; offenbar erhält das Heer — abgesehen von in Dienst stehenden, bewaffneten kleineren Abteilungen — erst bei der Ausrüstung für den Feldzug die Waffen geliefert. Außer den Waffen mußte der altindische Soldat Proviant und Hilfsgeräte bei sich tragen, wenn die Umstände andere Maß-

ĩ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. wohl ,ersetzen'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Für Waffen besteht ein Ausfuhrverbot, außerhalb der Stadt- oder Zollgrenze dürfen Waffen zollfrei verkauft werden (111, 10/12).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach dem Komm. (Sor. p. 39): "Zur Zeit, wenn das Heer sich rüstet, je nachdem es in einer Gegend gediehen ist: Fett, Reis, Salz usw."

regeln nicht zuließen. Was die Diener anlangt, so sind solche bei Kautilya zwar nicht angegeben, aber das Aufgebot an "Wächtern" für Rosse, Wagen und Elefanten wird zum großen Teil auch als Dienerschaft für den Reiter und Wagenkämpfer gedient haben; daß sie dem gewöhnlichen Krieger die Waffen gereinigt hätten, ist an sich unwahrscheinlich und wohl nur als eine Zutat (des Arrian?) anzusehen, um das glückliche Leben der indischen Krieger noch mehr hervorzuheben. Von diesem freudigen Leben in Friedenszeiten erfährt man aus dem Arthašästra nichts; dagegen wurde sehr viel, auch unter Beisein des Königs, exerziert.

Berührt sei die Frage nach den Größenverhältnissen eines altindischen Heeres; die Berichte der griechisch-römischen Literatur lassen nur zu oft den Verdacht einer Übertreibung gerechtfertigt erscheinen.

Ein authentischer Bericht liegt bei Plinius (NH VI, 68) vor, der mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit auf Megasthenes zurückgeht.<sup>2</sup> Plinius gibt (VI, 65 fl.) einen Katalog der indischen Völker, nennt die Namen der Hauptstädte und die Zahlen ihrer aus Fußvolk, Reiterei und Elefanten bestehenden Heere. VI, 68 spricht er von den Prasiern, die nach der Stadt Palibothra selbst Palibothrer hießen und fährt fort: regi eorum peditum  $\overline{DC}$ , equitum  $\overline{XXX}$ , elephantorum  $\overline{VIIII}$  per omnes dies stipendiantur, unde coniectatio ingens opum est.<sup>3</sup>

Bei Kautilya heißt es (370,1/371,3): Einteilung der Schlachtordnung der Flügel, Flanken und der Front an der Spitze des Heeres, Einteilung des wertvollen und minderwertigen Heeres und Kampfarten des Fußvolkes, der Pferde, Wagen und Elefanten.

Nachdem er eine Burg fünfhundert dhanus [vom Kampfplatz] entfernt angelegt hat, gehe er in den Kampf. Oder nach

<sup>1</sup> Über diese "Wächter" ist im Folgenden gehandelt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schwanbeck z\u00e4hlt die ganze Stelle VI, 21, 8-23, 11 als Fg. incertum 56 des Megasthenes, vgl. Praef. p. 51/56.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Parallelstelle des Solinus (rec. iterum Th. Mommsen, Berlin 1895)
52, 11 gibt: 60.000 Mann zu Fuß, 30.000 Reiter und 8000 Elefanten. —
VI, 69 nennt Plinius den Megasthenes; vgl. Lassen, Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 219,
Anm. 5; Wecker Sp. 1274, 50 ff.

<sup>4</sup> Hier (nach 370, 9) ein anderes Maß als 106, 20 und 107, 1; 1 dhanus = 5 aratni (1 aratni = 24 angula) = 2,16 m, vgl. J. F. Fleet, JRAS 1912, p. 230.

Maßgabe des Terrains sollen senāpati und nāyaka das Heer, nachdem sie es mit verteilten Offizieren 1 an einer nicht in Sehweite [des Feindes gelegenen] Gegend [aus der Marschordnung?] aufgelöst haben, in Schlachtordnung aufstellen. Die Fußsoldaten stelle er 2 einen šama 3 [voneinander] entfernt auf. Die Pferde drei šama [voneinander] entfernt, die Wagen fünf šama [voneinander] entfernt oder die Elefanten; in einer doppelten oder dreifachen Entfernung 4 [voneinander] stelle er die Schlachtordnung auf. So kämpfe er nach Bequemlichkeit und ohne Gedränge.

Ein dhanus hat fünf aratni; in diesem [Zwischenraum von einem dhanus] stelle er die Bogenschützen auf. In drei dhanus [Entfernung] die Pferde, in fünf dhanus die Wagen oder Elefanten. Der Zwischenraum des Heeres zwischen Flügel, Flanke und Front beträgt fünf dhanus; ein Pferd hat drei Menschen als Ersatzkämpfer; fünfzehn [Menschen] ein Wagen oder ein Elefant und fünf Pferde; ebensoviele Wächter zu Fuß für die Pferde, Wagen und Elefanten sind anzuordnen. Zu je drei Dreiergruppen stelle er die Schlachtreihe der Wagen als Front auf. Ebensoviel beiderseits als Flanke und als Flügel, so machen die Wagen in der Schlachtordnung fünfundvierzig aus.

Zweihundert und fünfundzwanzig Pferde, sechshundert und fünfundsiebzig Mann als Ersatzkämpfer; ebensoviele Wächter zu Fuß für die Pferde, Wagen und Elefanten; das ist die gleichmäßige Schlachtordnung. Die Vermehrung dieser um zwei Wagen bis zu einundzwanzig <sup>5</sup> Wagen: das sind die ungeraden zehn Formen der gleichmäßigen <sup>6</sup> Schlachtordnung. Weiter <sup>7</sup> bei un-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shamas übersetzt (transl. p. 447): ,Having detached the flower of the army and kept it on a favourable position . . . .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Subjekt steht hier im Singular; vielleicht ist jeder Befehlshaber der vier Formationen gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach 106, 12 ist 1 šama = 14 angula = 0.252 m.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Es ist in Analogie zu 370, 10 u. 12 wohl nach hastinam vā (370, 7) zu interpungieren; Wagen und Elefanten, die den gleichen Kampfwert haben, sind in einer Entfernung von fünf sama aufzustellen; die doppelten oder dreifachen Entfernungen beziehen sich dann auf Fußvolk, Reiterei, Wagen und Elefanten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So nach B (Jolly, ZDMG 72, S. 217).

<sup>6</sup> Nach B (Jolly, a. a. O.).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Dieser Satz fehlt in A, ist aber bei B eingeschoben (Jolly, a. a. O.).

gleichmäßiger Zahl [der Wagen] an den Flügeln, Flanken und in der Front [entsteht] die ungleichmäßige Schlachtordnung; auch bei dieser eine Vermehrung um je zwei Wagen bis zu einundzwanzig¹ Wagen: das sind die ungeraden zehn Formen der ungleichmäßigen Schlachtordnung. Was dann [noch] übrig ist von der Schlachtordnung der Soldaten, ist zum Einschub zu machen. Zwei Drittel der Wagen lasse er in den Teilen [des Fußvolkes und der Pferde] einschieben. Den Rest stelle er in die Front. So ist der Einschub der Wagen, um ein Drittel geringer, zu machen. Damit ist der Einschub der Elefanten und Pferde erklärt.

Zunächst einige Bemerkungen zur Klarstellung der Übersetzung. pratiyodhr ist der Mann zu Fuß, der in einer bestimmten Zahl (drei für ein Pferd, fünfzehn für einen Wagen oder Elefanten) als äquivalent gilt und in einem bestimmten Verhältnis zu den anderen drei Heeresteilen kämpft. Bleiben die angegebenen Verhältnisse beibehalten, so ist dies eine gleichmäßige Schlachtordnung; die Wagen, nach Kautilya offenbar der wichtigste Bestandteil, gruppieren sich folgendermaßen:

| dhanus               | $\begin{array}{c} \times \times \times \times \longrightarrow \times \times \\ \stackrel{5 \text{ Sama}}{\longrightarrow} & \stackrel{5 \text{ dhanus}}{\longrightarrow} \times \times \\ = 1.26 \text{ m} & = 10.80 \text{ m} \end{array}$ From |                      |                                      |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------|
| 10<br>X              | $^{\downarrow}	imes$                                                                                                                                                                                                                             | ×                    | ×                                    |
| ×                    | ×                                                                                                                                                                                                                                                | ×                    | ×                                    |
| × dhanu              | _X                                                                                                                                                                                                                                               | ×                    | ×                                    |
| ×××<br>Linker Flügel | ×××<br>Linke Flanke                                                                                                                                                                                                                              | ×××<br>Rechte Flanke | imes 	imes 	imes 	imesRechter Flügel |
| ×                    | ×                                                                                                                                                                                                                                                | ×                    | ×                                    |
| ×                    | X                                                                                                                                                                                                                                                | × ×                  | ×                                    |
| ×                    | ×                                                                                                                                                                                                                                                | · ×                  | ×                                    |

<sup>1</sup> B (Jolly, a. a. O.). Zu dem Ganzen vgl. Kāmand. XX, 22 ff.

Sowohl wenn an Front, Flanken und Flügeln eine gleichmäßige, als auch wenn eine ungleichmäßige Zahl an Wagen vorhanden ist, kann eine Vermehrung derselben eintreten; und zwar der einzelnen Dreiergruppen um je zwei Wagen bis 21 wachsend, das ist: 3, 5, 7, 9, 11, 13, 15, 17, 19, 21, was die 'zehn ungeraden Formen' sind. Die pädagopas sind zum Schutze der Reiter, Wagen und Elefanten beigegebene Wächter, Bedeckungen zu Fuß, die aus dem Epos bekannt sind, jedoch andere Namen führen: cakragoptr, cakrarakṣa oder pädarakṣa.¹

Die bei Kautilya genannten Zahlen: 675 Mann zu Fuß, 225 Pferde, 45 Wagen (und offenbar ebensoviele Elefanten<sup>2</sup>) dürften als taktische Einheit eine legio repräsentieren; modern ausgedrückt, ist es jener Verband, bei dem alle Truppengattungen vorhanden sind.<sup>3</sup> Zählt man noch die Wächter hinzu, für Pferde, Wagen und Elefanten — ohne die Besatzung der Wagen und ohne die Reiter, welch letztere in den griechischen Berichten gesondert angegeben werden, — so erhält man:

im Ganzen 4050 Mann für eine gleichmäßige Schlachtordnung. Wie viele derartige Schlachtordnungen ein altindisches Heer hatte, läßt sich nicht sagen; aber selbst bei zehn vyūhas 4 gäbe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Lassen, Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 159, Anm. 1; Hopkins, The ruling caste p. 267, P.W. s. v. cakragoptr. — Die pratiyodhrs gehen vor den Pferden usw., die p\u00e4daraksakas ,befinden sich bei den F\u00fc\u00e4en wie der Komm. zu K\u00e4mand. XX, 26 f. sagt.

Was für die Wagen gilt, gilt auch für die Elefanten: "Diese Bestimmung, wie sie für die Schlachtordnung der Elefanten [festgesetzt ist], ist ebenso auch für die Schlachtordnung der Wagen [geltend] anzusehen." Komm. zu Kāmand. XX, 27.

<sup>3</sup> Im ehem. österreichischen Heerwesen etwa eine Infanterie-Truppendivision.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Da die Verbände sich um ein Zehnfaches steigern, darf man vielleicht 10 vyūhas als ein vollständiges Heer ansehen. Die akṣauhiṇī ist das größte Heer und bildet ein Zehnfaches der anīkinī (s. Hopkins, The ruling caste p. 196).

das erst 40.500 Mann, eine Zahl, die weit hinter den griechischen und römischen Angaben über die Heeresstärken zurückbleibt. Zwar stimmt Plinius 1 zu Plutarch (Alex. 62), der auch 600.000 Mann angibt; aber die Stelle des Solinus bietet die glaubwürdigere Lesung mit 60.000 Mann, wiewohl auch hier die Elefantenzahl übertrieben sein dürfte. Jedoch sind nicht alle Angaben der griechischen und römischen Schriftsteller über indische Heere a priori als übertrieben abzuweisen. So bieten die Zahlen der Porusschlacht 2 (nach Arrian, Anab. V, 11, 6 u. 15, 4) mit über 30.000 Mann zu Fuß, 4000 Reitern, 420 Wagen und 235 Elefanten den indischen Forderungen gegenüber zwar nicht das Entsprechende, aber doch Annehmbare. Die künstlichen Heereszahlen des Epos sind ,ein sehr später Versuch, technische Einteilungen zu treffen, von denen das wirkliche Epos nichts weiß'; 3 das Epos kennt auch jene Verhältniszahlen: 1 Wagen = 1 Elefant = 5 Mann zu Fuß = 3 Pferde. Es ist schwer zu sagen, wie weit in Wirklichkeit dieses oder ein anderes Verhältnis der Heeresteile zueinander beibehalten worden ist. Die außerindischen Berichte widerstreiten dem; in gewissem Grade wird man jedoch aus den Verhältniszahlen die Richtigkeit oder Glaubwürdigkeit der außerindischen Quellen beurteilen können; denn nur erfunden sind jene Verhältniszahlen doch kaum.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man wird auf die Heereszahlen des Plinius das übertragen können, was Schwanbeck (p. 17) bezüglich der Entfernungsangaben sagt: ,etenim Plinius in aliis libris alios jam invenit numeros, et quos tradit, maximam partem falsos et immodicos esse apparet.' — T. W. Rhys Davids lehnt (Buddhist India p. 266 f.) Plinius ab und scheint Solinus zu folgen. Smith nimmt (p. 125 f.) die Zahlen (,alles zusammen 690.000') als glaubhaft an; er verweist auf Kṛṣṇa Deva (1509—1530) mit 703.000 Mann zu Fuß; ist das ein Beweis für eine rund 1800 Jahre zurückliegende Zeit? In Betracht kommen Heereszahlen jener Zeit in Persien, Griechenland und Rom. Vgl. H. Delbrück, Geschichte der Kriegskunst im Rahmen der politischen Geschichte I (2. Aufl. Berlin 1908), S. 7 ff.

Weitere Stellen sind: Diodor XVII, 87, 2; Plutarch, Alex. 62, 2; Curtius VIII, 13, 6; Epitome Mettensis (ed. O. Wagner, Lipsiae MCM) p.104, 39/105, 1; vgl. A. E. Anspach, De Alexandri Magni expeditione indica (Lipsiae MCMIII) p. 53, n. 153; G. Veith, Klio VIII (1908), S. 131 ff. über die Schlacht selbst.

<sup>3</sup> Hopkins, The ruling caste p. 196; derselbe Gelehrte bemerkt (ebenda): ,... it will be seen that we often have to divide by a hundred or a thousand to reach a reasonable limit.

Einige Bemerkungen zum Heerwesen aus der übrigen Literatur seien angefügt. Zu den Helden, die in eines Königs Dienst treten, gehört VIravara (Hitopadeša ed. P. Peterson, Bombay 1887, p. 112 f.), der sich täglich 400 Goldmünzen ausbedingt; auch sonst bietet der Hitopadeša manche Einblicke in das Kriegswesen. - Die Marschordnung nach Kautilya gibt Kāmandaki XIX, 45 ft.; parallel damit geht Agnipurāņa 241, 4 ft., teilweise wörtlich; 241, 1 findet sich auch die sechsfache Rekrutierungsart wie bei Kautilya. Endlich befaßt sich ausführlich mit Kriegs- und Heerwesen die Nītiprakāšikā.1 Alle diese Werke, wohl das Arthašāstra eingeschlossen, dürften auf eine Quelle, teilweise mittelbar, zurückgehen. Eine Zusammenstellung über Waffen- und Kriegswesen gab H. H. Wilson.<sup>2</sup> Jedoch zeigt das Arthašāstra dem ,dhanurveda' gegenüber Verschiedenheiten, teils in den Verhältniszahlen, teils im Wesen, teils in den Ausdrücken (vgl. z. B. Nītipr. VI, 61/67 mit Arthašāstra 368, 20/369, 15; oder Nitipr. VI, 68/71 mit Arthašāstra 368, 3/10). Über Waffen, Kontingent, pādarakṣas und die Verhältniszahlen s. Mhbh. V, 155, 1/25.

Aus dem Arthašāstra sei noch die Verwundetenpflege und (wahrscheinlich) die Aufmunterung der Kämpfenden durch Frauen erwähnt (wie bei Tacitus, Germ. 8: quasdam acies inclinatas iam et labantes a feminis restitutas . . .): "Ärzte mit scharfen Instrumenten, stumpfen Instrumenten," Gegengiften, Öl und Zeug in den Händen und Frauen, welche Speise und Trank bewachen und die Männer aufmuntern, sollen hinten stehen (367, 1f.).

setzt (transl. p. 443) ,uttering encouraging words'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ed. Gustav Oppert, Madras 1882, ein Werk freilich, das mit Vorsicht zu benützen ist, s. Ind. Ant. XII (1883), p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On the art of war as known to the Hindus' Works IV, p. 290 ff. — Eine umfassende Vergleichung der indischen und außerindischen Angaben über Heeresstärken und -Organisation wäre auch für das Kautilya-Problem nicht uninteressant.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Jolly, Medicin S. 32 ff. — Die Ärzte haben 2000 pana Gehalt (245, 16).

Es ist wohl orakşinyalı zu lesen; so hat jetzt die neue Ausgabe 369, 1 f.
 Eine andere Lesart besteht nicht, der Sinn ist kaum zweifelhaft, aber die Konstruktion? Sollte omuddharşinyalı zu lesen sein? Shamas. über-

## 6. Die Spione.

Diodor: ,Der sechste [Teil] ist der der Aufpasser; diese spionieren alles aus, beaufsichtigen, was in Indien geschieht, und erstatten den Königen Bericht, wenn ihre Stadt keinen König hat, den Behörden.

Arrian: ,Die sechsten unter den Indern sind die sogenannten Aufpasser. Diese beaufsichtigen die Ereignisse auf dem Lande und in den Städten und berichten diese dem König, wo eben die Inder von Königen beherrscht werden, oder den Behörden, wo sie sich eben selbst verwalten. Und diesen ist es nicht gestattet, eine Lüge zu berichten; auch wurde kein Inder angeklagt, gelogen zu haben.

Strabo: Die sechsten sind die Aufpasser; diesen ist es übertragen, die Ereignisse zu beaufsichtigen und dem König heimlich zu berichten, indem sie sich die Hetären zu Gehilfinnen machen, die Aufpasser in der Stadt die [Hetären] in der Stadt, die [Aufpasser] im Lager die dort [befindlichen Hetären].

Gemeinsam ist den drei Versionen: a) der Name "Aufpasser" und ihre Einreihung als die sechsten; b) ihre Tätigkeit besteht im Beaufsichtigen der Ereignisse auf dem flachen Lande, in der Stadt (Strabo: auch im Lager); c) das Gesehene berichten sie dem König (Diodor und Arrian: den Königen) oder in autonomen Staatswesen den Behörden.

Den Namen dieses sechsten Teiles der indischen Gesellschaft gibt Diodor als έφοροι, Arrian als ἐπίσκοποι, während Strabo, wie Diodor, ecopo: sagt. Man wäre ersten Blickes geneigt, in dieser Wiedergabe die wörtliche Übersetzung des Sanskritwortes adhyaksa, das dem deutschen "Aufseher" entspricht, zu sehen. Trotzdem muß aus zwei Gründen die Identifikation dieser Aufseher', besser Aufpasser', mit den adhyakşas abgelehnt werden. Erstens sind die letzteren ausgesprochene Verwaltungsbeamte mit bestimmtem Wirkungskreis; zweitens berichtet das wichtige Zeugnis des Strabo (XV, p. 707/709 = Fg. 34) über deren Ämter, worüber der griechische Ausdruck ἄρχοντες und συναρχία keinen Zweifel aufkommen läßt, und die - wie zu zeigen sein wird - tatsächlich den adhyaksas entsprechen. Es sind daher die an sechster Stelle angeführten Inder als Spione anzusehen, da nur von solchen ein Ausspionieren, ein Beaufsichtigen der Ereignisse und ein heimliches Berichten ausgesagt werden kann.

Obgleich der Bericht des Megasthenes nicht viel über die Spione bietet, mag doch in Hauptzügen ihr Tun und Treiben nach Kautilya geschildert werden, weil man dadurch einerseits zur Erkenntnis der Natur der Aufpasser gelangt, andererseits auch hier die Kastenfrage<sup>1</sup> und damit die Stellung des Megasthenes zu dieser eine Rolle spielt.

Im indischen Staate wacht nicht das "Auge des Gesetzes", sondern das "Auge des Spions". Darum bewirke er durch Aufgeben der Schar der sechs Feinde die Besiegung der Sinne; durch Verkehr mit alten [weisen] Leuten [erlange er] Verständnis, durch Spione das [richtige] Sehen" (12, 7f.). "Und wie der König durch Spione andere beherrscht, so schütze dieser sich selbst [durch Spione] vor Schädigung durch andere, sich selbst beherrschend" (45, 7f.; Vers). Der allgemein indische Zug zu systematisieren zeigt sich auch im Spionenunwesen. "Die Schar der durch listige Proben geprüften [und als zuverlässig befundenen] Minister soll Geheimleute herbeischaffen. [Nämlich:] Betrügerische Schüler, Mönche, die ihr Gelübde gebrochen, angebliche Hausväter, Händler, Büßer, satrin-, tüksna-5 Spione, Giftmischer und Bettelnonnen" (18, 6/8). 18, 6 führen die Spione

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über Schwanbecks Unterscheidung in zwei Kategorien, die nach Kautilya nicht bestehen, s. oben S. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Kāmand. XIII, 29 b, 31 a; Šišupālav. II, 82, 112; Hemac. Parišistap. VII, 96 b. — Die Götter des Veda haben ihre Spione oder sind es selbst wie Mitra und Varuna; s. A. Kaegi, Der Rigveda, Leipzig 1881, Anm. 230 (und Sachregister I unter 'Späher'); A. Ludwig, Der Rigveda IV, S. 112; W. Foy, Die königl. Gewalt S. 80/86; A. Hillebrandt, Über das Kautilīyasāstra S. 20 f.; Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 213; H. Lüders, SBA 1917 (XXVI), S. 373 f.; sonst Foy a. a. O. S. 76/78 u. G. Bühler, Asoka-Inschriften S. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Liebe, Zorn, Gier, Hochmut, Übermut und (übermäßige) Freude, nach 11, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M. Vallauri sagt (p. 30 f.): "agenti segreti (spie semplici)"; sattram ist nach dem Komm. zu Kāmand. XIII, 38 chadmacaritam d. h. ein Herumgehen unter Verkleidungen, um das wahre Wesen zu verbergen, vgl. den Komm. zu XIX, 69 und den Text selbst; es ist wohl besser, sobald dieser — wie der folgende — terminus erklärt ist, das Sanskritwort beizubehalten.

<sup>5</sup> Das sind Spione, die vor nichts zurückscheuen, s. später. — Die Parallelstellen der beiden Kommentare (zu Manu VII, 154) Medhätithi und Kullüka gehen vielleicht auf Kautilya zurück oder haben mit ihm eine gemeinsame Quelle. Vgl. M. Vallauri, p. 30 f., n. 2, Jolly, ZDMG 70 (1916), S. 550 f.

den Namen gudhapurusa, das sind — neben Berufsspionen 1 zugrunde gegangene Existenzen, die unter dem Mantel ihres früheren Berufes das Spionieren betreiben. "Und die durch Geld und Ehrenerweisung vom König Geehrten sollen die Lauterkeit derjenigen, welche durch den König[sdienst] den Lebensunterhalt haben, erforschen: das sind die fünf samstha-Spione' (19, 1711; Vers), so heißen die ersten fünf Spione, welche bei Manu (VII, 154) und in den Kommentaren den pañcavarga, die "Fünfergruppe" ausmachen. Von ihnen werden die übrigen vier unterschieden, die durch gewisse (intellektuelle, moralische und physische) Eigenschaften zu besonderen Angelegenheiten qualifiziert waren. satrins sind solche Spione, welche, ohne mit dem König (?) verwandt zu sein, von diesem unbedingt erhalten werden müssen und welche die folgenden Wissenschaften studiert haben: die von glücklichen und unglücklichen Merkmalen. die Chiromantie, Geisterkunde, Gaukelei, die Pflichten der vier brahmanischen Lebensstufen, die Vorzeichen und die Bezeichnungen beim Vogelfluge, oder welche den Verkehr mit den Leuten verstehen (20, 2/4); 2 tikṣṇa-Spione sind diejenigen, welche als Helden im Lande gelten, ihr Leben hintansetzen, um Geldeswillen gegen einen Elefanten oder ein wildes Tier kämpfen würden (20, 5f). Giftmischer (rasada) sind gegen ihre Verwandten lieblos, grausam und abgestumpft (20, 7). Als Wandernonne kommt eine arme, verwitwete, energische Brahmanin in Betracht, die ihren Lebensunterhalt zu verdienen sucht und, nachdem sie sich im Harem Vertrauen erworben hat, die Häuser der Würdenträger aufsucht (20, 8 f.). , Mit dieser sind die kahlköpfigen [Asketinnen] und die Dirnen (vrsali) erklärt. Das sind die sañcāra-Spione (20,10f.). Die gūdhapurusa setzen sich also aus den fünf samstha-Spionen, den "ständigen", und aus den vier sancara-Spionen, den "umherziehenden", zusammen. Dazu kommen die Folgenden im Innern der Häuser (21,1/1): ,Die Brühen- und Fleischköche, Bader, Masseure, Lagerbereiter, Raseure, Kammerdiener, Wasserlanger, [sind] als Giftmischer [zu verwenden]. [Leute] in der Verstellung von Buckligen, Zwerghaften, Kiräten, Stummen, Tauben, Idioten, Blinden, [ferner] Mimen, Tänzer, Sänger,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nämlich: satrin, tikṣṇa, rasada und bhikṣukī; s. unten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. M. Vallauri p. 33; Jolly, ZDMG 74, S. 335 f.

<sup>3</sup> ojadā zu lesen nach B (Jolly, ZDMG 70, S. 551); vgl. Kāmand. XIII, 44

Musikanten, Vortragskünstler, kuśïlavas und Frauen sollen sich auf das Ausspionieren im Innern [der Häuser hoher Beamter] verstehen' (vgl. 20, 16). Im Lande gibt es Leute, die scheinbar in ihrem Berufe tätig sind, dabei aber spionieren: "Angebliche heilige Männer, Büßer, Wandermönche, Zauberer, Sänger, Gaukler, pracchandakas, Wahrsager, Zeichendeuter, Astrologen, Ärzte, Besessene, Stumme, Taube, Idioten, Blinde, Händler, Handwerker, Kunsthandwerker, kušīlavas, Bordellwirte, Kuchenverkäufer, Verkäufer von gekochtem Fleisch und Reismushändler' (208, 15/18). Von gūdhapurusa, Geheimer' ist yogapurusa<sup>2</sup> wohl im besonderen zu unterscheiden; 45,7 dürfte es "Spion" bedeuten, sonst sind allgemein Leute im Dienste des Herrschers, die bei den Schädlingen oder Feinden desselben tätig sind, (,Werkzeuge', ,Agenten') gemeint (242, 1; 254, 6; 345, 11 usw.). Auch im Ausland hat der König Spione: ,So soll er beim Feind, Freund, beim interessierten Neutralen, beim uninteressierten Nachbarn und auch bei deren achtzehn Würdenträgern überallhin Spione aussenden. Spione im Innern ihrer Häuser sind Bucklige, Zwerghafte, Eunuchen, kunstfertige Frauen, Stumme und verschiedene Leute aus Barbaren-Geschlecht' (21, 17/20; Verse). Hier ist ocara der Name für Spion; einer der gebräuchlichsten ist cara; der Unterschied zwischen beiden besteht darin, daß ersterer, cara, als zweites Glied eines Tatpurusa-Kompositums gebraucht, den Ort der Tätigkeit angibt (antargrhacara 21, 19), letzterer, cāra, absolut (12, s; 21, 5, 16; 246, 14) steht. In den Festungen sind Kaufleute und ständige (samstha-)Spione, in der Nähe der Festung heilige Männer und Büßer; Landwirte und Mönche, die ihr Gelübde gebrochen haben, im Königreiche; an der Grenze des Königreiches Hürdenbewohner, im Walde Waldbewohner,3 Einsiedler, Angehörige von Waldstümmen u. dgl. [als Spione] zu verwenden. [Alle diese] schnellen und eine Reihe bildenden Spione haben zum Zweck, das Benehmen des Gegners kennen zu lernen. Und dieselbe 4 Art [von Spionen] des Feindes [nämlich:] die unter

<sup>1</sup> Schwarzkünstler?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jolly (ZDMG 72, S.213) übersetzt 345, 17 yogapuruşa mit ,falscher Diener'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> vanacarāh mit B zu lesen, M. Vallauri p. 36, n. 10 u. Jolly, ZDMG 70, S. 551.

<sup>4</sup> caite nach B; M. Vallauri p. 37, n. 1 u. Jolly a. a. O.

den Spionen [als Boten] Hin- und Hergehenden, die samstha und [überhaupt] die Geheimen,¹ die sich durch geheime Zeichen verständigen,² sollen durch die [eigenen Spione] derselben Art [als solche] erkannt werden. Die Führer, die durch anhängliche Parteigänger [des Königs] auf Grund ihrer Unternehmungen als unzuverläßlich erwiesen worden sind, lasse er, um die Spione des Gegners zu erkennen, an der Grenze wohnen' (22, 1/8; Verse). Neu ist hier (22, 8) der Ausdruck apasarpa (sarp + apa ,beschleichen'); diese Art soll neben den 208, 15/18 genannten Spionen, mit Lohn bezahlt, im feindlichen Lande wohnen (21, 13).³

Auf dieses System von Spionen stützt sich jeglicher Zweig der Herrschaft, jeder Beamte von einiger Bedeutung wird auf seine Zuverlässigkeit geprüft, bezüglich Rechtlichkeit, Ehrlichkeit in Geldsachen, in Liebessachen und auf seine Tapferkeit (16, 8/17, 5). Der Herrscher selbst tritt mit den Spionen in Berührung: im fünften Tagesteile soll er die Geheimberichte der Spione in Erfahrung bringen (38, 1 f.), im ersten Nachtteile die Geheimen empfangen, im siebenten soll er sie wieder entsenden (38, 7, 11).

Daß Spione im Lager anwesend waren, die man in achtzehn Gruppen einteilte, bestätigt Kautilya (362, 1 f.); der Spione auf dem flachen Lande ist (oben S. 172) gedacht worden. Sie unterstehen dem samähartr, der durch besonders angestellte Hausväter wiederum die Spione überwachen läßt (142, 20). Hetären sind neben anderen Spionen im Lager verwendet worden: ,satrins, Hetären, Handwerker, kušilavas und die Alten im Heere sollen aufmerksam Lauterkeit und Unlauterkeit der Krieger in Erfahrung bringen' (247, 17 f.; Vers). In den Wirtshäusern werden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. M. Vallauri p. 37, n. 2 u. Jolly a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hingegen s. A. Hillebrandt, a. a. O. S. 20 über die gegenseitige Unbekanntheit der Spione. — Zu den heimlichen Zeichen, die sich die Spione geben, vgl. etwa Rudyard Kipling in seinem Roman "Kim".

Von einigen Synonymen wie: vanijaka zu vaidehaka 19, 1; grhapatika zu karsaka 18, 18; 22, 2 usw. ist abzusehen. Vgl. die lexikographische Übersicht bei M. Vallauri p. 65 f. (gūdhājīvin ist aber kein Spion, sondern einer, der einen geheimen Lebensunterhalt hat', wie die Parallelstelle Yājñ. II, 203 zu Kaut. 197, 16 f. zeigt; gūdhājīvin ist auch 209, 1 zu lesen, vgl. 213, 5); s. oben S. 134, 136, 148.

<sup>4</sup> dandaviddha ist entweder ,der im Strafen Erfahrene' oder wahrscheinlicher ,der ältere Soldat' im Gegensatz zu dem jüngeren. dem Rekruten.

die Gäste durch schöne Mädchen ausgeforscht (120, 3/5, oben. S. 146).

Für die (S. 172) angeführte Trennung zwischen den einen Beruf ausübenden und den ausschließlich als solchen tätigen Spionen spricht die Abstufung in den Bezügen. Die samstha-Spione erhalten 1000 pana (246, 12); die sañcāra-Spione nur 500 (246, 13); die Boten der Spione haben entweder 250 pana 1 oder einen im Verhältnis zu ihrer Leistung vermehrten Lohn (246, 14).

Wie sehr das Volk durch solche Kreaturen geplagt, verdächtigt und geschröpft wurde, zeigt 22, 14/23, 8, wo Spione durch üble Reden als agents provocateurs die Anhänglichkeit des Volkes prüfen sollen. Um die Steuerbeiträge zu steigern, sollen Spione mehr als nötig zahlen und dadurch aufmunternd wirken (242, 16). Angebliche Händler sollen einen reichen Warenbesitzer bestehlen (242, 196). Oder: ein angeblicher Heiliger redet einem zu verderbenden Elemente ein, daß unter Darbringung von Alkohol, Fleisch und Parfüms an einer heiligen Stätte in der Nacht Gold zu graben sei. Dabei hat der Spion vorher selbst ein Goldstück dort vergraben. Bei der Ausgrabung desselben sagt er, das sei noch wenig; der Betrogene, dem er größere Schätze in Aussicht stellt, wenn er reichlichere Darbringungen veranstaltet, wird mit dem Geld bei den Einkäufen der Ingredienzien verhaftet (243, 16/244, 5).

Auf die Frage nach der sozialen Stellung der Spione läßt sich direkt nicht antworten; immerhin verdient der Umstand, daß auch eine Brahmanin (20, 8f.) als Spionin auftritt, einige Beachtung. Die Erklärung des Schülers, des abtrünnigen Mönches, des Hausvaters, des Händlers deutet darauf hin, daß so ziemlich aus allen Berufen die darin gescheiterten Existenzen das Handwerk eines Spions ergriffen haben. Es ist aus dem Arthašāstra ferner zu entnehmen, daß dieselben Arten von Spionen den gewöhnlichen Bürger, den Soldaten und Fremden, den gegnerischen König umgeben wie den Beamten, so daß an eine Unterscheidung, wie sie Schwanbeck annahm, nach dem Arthašāstra nicht zu denken ist. Wenn man auch vom Spion Lauterkeit fordert (18, 12, 18; 19, 1), so entsprach dies wohl mehr einem Wunsch als der Wirklichkeit; denn: "Wenn drei [Spione]

<sup>1</sup> B hat richtig "cāriņo 'rdhatṛtīya" (Jolly, ZDMG 71, S. 421).

einheitlich sprechen, kann man Glauben schenken. Wenn diese wiederholt einander widersprechen, sollen sie stillschweigend bestraft oder [ihre weitere Tätigkeit als Spione] verboten werden (21, 11 f.). Die Spione beziehen einen verhältnismäßig hohen Lohn (250—1000 pana), ihre soziale Stellung wird jedoch, wenn man dies aus der Reihenfolge in der Gehaltsliste (245 f.) schließen darf, keine angesehene gewesen sein. Als ἄριστοι καὶ πιστότατοι dürften diese Leute kaum zu bezeichnen sein; Arrians Worte haben wohl nur die Absicht, die Inder, selbst in einer solchen Stellung, die zu Verleumdungen Gelegenheit bietet, als wahrheitsliebend darzustellen. Da sich die Spione nach Kautilya offenbar aus allen Kasten und Berufen zusammensetzen, ist für den Bericht des Megasthenes anzunehmen, daß er Spione gesehen hat, die er alle, ohne Rücksicht auf ihre Kastenzugehörigkeit, unter einer beruflichen Einheit zusammenfaßte.

Ergebnis: Die 'Aufpasser' des Megasthenes sind mit den verschiedenen Arten der Spione des Arthašāstra zu identifizieren. Es gibt solche auf dem flachen Lande, in den Stüdten, Festungen und im Lager, bei welch letzteren auch Hetären gebraucht werden. Sie berichten dem König, von ihm werden sie entsendet, wobei es sich nur um politische Spione handeln dürfte; die übrigen unterstehen dem samähartr. Lauterkeit wird zwar von den Spionen gefordert, aber erst bei einheitlicher Aussage von drei Spionen schenkt man ihnen Glauben. Ihre soziale Stellung ist unerkennbar, wird jedoch keine hohe gewesen sein; der Kaste nach ist kein Unterschied unter ihnen zu bemerken und Megasthenes wird in ihnen einen Beruf, nicht eine Kaste gesehen haben.

## 7. Die Ratgeber, Beisitzer und die obersten Beamten.

Diodor: "Der siebente Teil ist der beratende und der denen, welche über die öffentlichen Angelegenheiten beraten, beisitzende, an Menge der geringste, an Würde und Verstand am meisten bewundert. Aus diesen haben nämlich die Könige die Ratgeber, die Verwaltungsbeamten der öffentlichen Angelegenheiten, die Richter über die Streitigkeiten und überhaupt haben sie die Führer und die Beamten aus diesen."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. M. Vallauri p. 36, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Da sowohl Strabo als Arrian ihre Ehrlichkeit berichten, ist dies vielleicht auf Megasthenes zurückzuführen; Diodor sagt diesbezüglich nichts, bei Plinius (und Solinus) fehlen die Spione überbaupt.

Arrian: Die siebenten sind die über die öffentlichen Angelegenheiten Beratenden, mit dem König oder in den Städten, die autonom sind, mit den Behörden. An Menge ist diese [Berufs-] Art gering, an Weisheit aber und Gerechtigkeit vor allen ausgezeichnet. Aus ihnen werden daher die Beamten ausgewählt, und zwar die Gaubeamten, Unterbeamten, Schatzhüter und Heereshüter, die Flottenbefehlshaber, die Schatzmeister und die Vorsteher der Arbeiten im Ackerbau.

Strabo: Die siebenten sind die Ratgeber und Beisitzer des Königs, von denen die Obrigkeiten, Gerichtsböfe und die Verwaltung des Ganzen [besorgt werden]'.

Plinius: 'Die Staatsgeschäfte führen die Besten und Reichsten, sie stellen Untersuchungen an und sitzen den Königen bei.'

Es ergibt sich, abgesehen von der Differenz über die Verfassungsform und über die Zahl der Beamten, folgendes Schema:

- A. Ratgeber und Beisitzer.
- B. Oberste Beamte:
  - a) Verwaltung:
    - α) Gaubeamte; β) Unterbeamte; γ) Ackerbaubeamte.
  - b) Recht:
    - α) Richter; (β) Gesetze).
  - c) Militär:
    - α) Heereshüter; β) Flottenbefehlshaber.
  - d) Finanzwesen:
    - α) Schatzhüter; β) Schatzmeister.

Nicht klar sind die Vorstellungen, die Diodor und Strabo durch die Ausdrücke "Berater und Beisitzer" hervorrufen. Der erstere bezieht ihre Tätigkeit auf ein "den über die öffentlichen Angelegenheiten Beratenden" Beisitzen, spricht aber auch von "Ratgebern der Könige". Strabo läßt beide Gruppen als Beratungskörper des Königs erscheinen; Arrian hingegen zieht sie in eine Körperschaft von Ratgebern des Königs zusammen; Plinius bietet nur Beisitzer der Könige. Man wird annehmen müssen, da zwei Versionen Unterschiede in der Bezeichnung der beratenden Körperschaften machen, daß dies auch Megasthenes getan hat und daß seinem Bericht ein tatsächliches Verhältnis zugrunde liegt.

Auch die indische Quelle, das Arthašāstra, ist in bezug auf den Aufschluß, den man aus ihr erwartet, nicht bestimmt. Wiewohl in der Terminologie und in den durch sie bezeichneten Begriffen Unterschiede vorliegen, leidet dennoch ein lückenloses Verständnis unter der — schon (S. 160 f.) erwähnten — Inkonsequenz in den termini, bezw. in den durch diese gegebenen Begriffen. Die termini, mit denen das Arthašāstra des Kauţilya (und die verwandte Literatur) operiert, sind diese: mantriparişat, mantrin (Singular und Plural) und amātya. Für die Unterscheidung der beiden letzteren Ausdrücke und womöglich für die Erkenntnis der mantriparişat ist es am besten, den indischen Text selbst sprechen zu lassen (13, 9/14, 17):

",Studiengenossen mache er zu Ministern, nachdem er ihre Lauterkeit und Fähigkeit erkannt hat', sagt Bhāradvāja. Denn diese sind es, die sein Vertrauen verdienen.', Nein', sagt Višālākṣa. , Weil sie seine Spielgenossen sind, achten sie ihn gering. Diejenigen nämlich, welche die gleichen geheimen Eigenschaften wie er haben, die mache er zu Ministern, weil sie die gleichen Tugenden und Laster haben: denn sie lassen sich aus Furcht vor ihm, der ihre Schwächen kennt, nichts gegen ihn zu Schulden kommen. Gemeinsam ist dieser Fehler [den Ministern und dem König]', sagt Parāšara; ,auch er dürfte aus Furcht vor ihnen, die seine Schwächen kennen, nur gleichgültigen<sup>2</sup> Dingen nachgehen. (Vers.) Wievielen Leuten der Herrscher ein Geheimnis verrät, sovielen wird er gegen seinen Willen durch diese Tat botmäßig. Welche ihn in Notlagen, die mit Lebensgefahr verbunden sind, unterstützen, die mache er zu Ministern, weil er ihre Anhänglichkeit gesehen hat.'

"Nein', sagt Pišuna; 'dies ist Liebe, nicht eine Eigenschaft des Verstandes. Diejenigen, welche in Geschäften, deren [einzelne] Gegenstände aufgezählt sind,³ angestellt, die Sache wie

Alberuni (Alberuni's India . . . An English Edition, with Notes and Indices by Dr Edward C. Sachau, 2 Bde., London 1910) I, p. 213, 228 f. klagt über den Wortreichtum der Inder; p. 229: ,If therefore one and the same name or word means a variety of things, it betrays a defect of the language and compels the hearer to ask the speaker what he means by the word.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wörtlich: ,getanen und nicht getanen'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Vallauri übersetzt (p. 24): ,assegnati agli uffici ove si contano le rendite'; Jolly (ZDMG 74, S. 331): ,welche als Beamte für die (Erhebung und) Verrechnung von Staatseinnahmen die festgesetzten Steuern oder sogar noch größere Beträge eintreiben'. Auch Shamasastry (transl. p. 15) zieht den Kreis der geeigneten Männer zu eng, indem er Finanzleute (,when employed in financial matters') darunter versteht.

befohlen oder noch besser ausführen, die mache er zu Ministern, weil er ihre Eigenschaften [dadurch] erkannt hat.

"Nein', sagt Kaunapadanta; "denn diese sind nicht mit anderen Vorzügen für Minister versehen. Die vom Vater und Großvater Überkommenen[, die aus einer Familie stammen,] mache er zu Ministern, weil er ihre Ruhmestaten erkannt hat. Diese geben ihn nämlich, selbst wenn er sich vergeht, wegen der Familienzugehörigkeit nicht auf. Und dies zeigt sich auch bei Tieren: Rinder gehen nämlich an einer nicht verwandten Rinderschar vorbei und bleiben nur bei verwandten [Rindern] stehen."

"Nein", sagt Vātavyādhi; "denn diese nehmen sein ganzes Hab und Gut an sich" und benehmen sich wie Herren. Darum mache er die der Politik (nīti) kundigen, neuen Männer zu Ministern; neue Männer aber, ihn als Richter an Yamas Stelle" ansehend, vergehen sich nicht."

"Nein", sagt Bāhudantīputra; "ein solcher [neuer Mann], der [nur] das šāstra skennt, in der Praxis nicht erprobt ist, dürfte bei Geschäften verzagen. Zu Ministern mache er Männer, die ausgestattet sind mit vornehmer Abstammung, Einsicht, Lauterkeit, Heldenmut und Anhänglichkeit, weil die Eigenschaften die Hauptsache sind.

. Das alles ist zutreffend, sagt Kautilya; denn nach der [an den Tag gelegten] Fähigkeit zu Aufgaben wird die Fähigkeit des Mannes bestimmt. Und nach der Fähigkeit (Vers:) verteile er den Einfluß der Minister, Ort und Zeit [ihrer Tätigkeit] und ihr Amt. Alle diese eben sind zu Ministern zu machen, nicht aber zu Ratgebern."

Anschließend daran heißt es (15, 2/16): "Ein Landsmann,<sup>5</sup> von edler Abkunft, leicht lenkbar,<sup>6</sup> in einer Kunst bewandert, scharfsichtig,<sup>7</sup> verständig, mit [gutem] Gedächtnis, geschickt, beredt, entschlossen, geistesgegenwärtig, versehen mit Energie

M. Vallauri (p. 25): ,ottenendo completo governo; B liest evamapagrhya (M. Vallauri p. 25, n. 1 u. Jolly, ZDMG 70, S. 550).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. 23, 5; Manu IX, 307.

<sup>3</sup> D. h. nur die Theorie (das Lehrbuch) der Politik.

<sup>4</sup> Mit B: adrstakarmä karmasu (Jolly a. a. O.) zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Komm. zu Kāmand. IV, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> S. Komm, zu Kāmand, IV, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> S. Komm. zu Kāmand. IV, 27: šāstram tadvān; vgl. 15, 8.

und Würde, abgehärtet, lauter, freundlich, mit treuer Ergebenheit, versehen mit gutem Charakter, Körperkraft, Gesundheit, Mut, frei von Hochmut und Wankelmütigkeit, liebenswürdig, kein Stifter von Feindschaften: das ist die Vollkommenheit eines Ministers. Diejenigen, welche von diesen Eigenschaften um ein Viertel oder die Hälfte weniger haben, sind mittlere oder schlechte [Minister].

Von diesen [Eigenschaften] erforsche er die Heimat und Lenkbarkeit von den Vertrauten, die Kunst und den Scharfblick in der Wissenschaft von Leuten, die gleiches Wissen haben; bei Unternehmung von Geschäften [erforsche er] Verstand, Gedächtniskraft und Geschicklichkeit; in Gesprächen Beredsamkeit, Entschlossenheit, Geistesgegenwart; in Notlagen Energie, Würde und Abhärtung [in Leiden]; im [persönlichen] Verkehr Lauterkeit, Freundlichkeit, treue Ergebenheit; von den Mitbewohnern [erforsche er] Charakter, Körperkraft, [den Besitz von] Gesundheit, Mut, Freisein von Hochmut und Wankelmütigkeit; aus unmittelbarer Wahrnehmung [lerne er] Liebenswürdigkeit und Freisein von Feindseligkeit [kennen].

Das Verfahren eines Königs nämlich ist [von dreierlei Art:] offenkundig, verborgen und auf Schlußfolgerungen beruhend.¹ Offenkundig ist, was er von selbst sieht; verborgen, was von anderen in Erfahrung gebracht werden muß; auf Schlußfolgerungen beruhend ist [ein Tun], wenn man bei Unternehmungen mit Hilfe des Getanen das Nicht-Getane erwartet.

Aber damit durch die Gleichzeitigkeit,<sup>2</sup> Mannigfaltigkeit und durch die verschiedene Örtlichkeit der Unternehmungen kein Verstoß in Ort und Zeit stattfinde, lasse er das Verborgene durch Minister besorgen: das ist das Geschäft eines Ministers.' Denn 'das durch das Priestertum gestärkte Königtum, durch eines Ratgebers Rat beraten, siegt, stets unbesiegbar, dem šāstra folgend,<sup>3</sup> ohne Waffen' (16; 1f.; Vers).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. M. Vallauri p. 26, n. 5 u. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So nach B (Jolly, ZDMG 70, S. 550), denn darin besteht die Schwierigkeit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach M. Vallauri (p. 27, n. 4) liest B šāstrānugatašastrikam, vgl. Jolly, ZDMG 70, S. 550 u. 74, S. 332, Anm. 1. Beide Vershälften enthalten Wortspiele; ašastritam soll heißen: selbst ohne Waffen ist ein Künig, der durch purchita und Ratgeber beraten wird, erfolgreich.

Man hätte gewiß in diesem 'Bestellung von Ratgeber und Hauspriester' überschriebenen, bezw. unterschriebenen Abschnitt von 'Ratgebern'¹ statt von 'Ministern' zu hören vermutet. Aber die Erwägung, daß der Ratgeber als Würdenträger in die Rangklasse und in den Beruf der Minister gehört, könnte den Ausdruck amatyasampat ('Vollkommenheit eines Ministers') auch auf einen mantrin anwendbar erscheinen lassen; sonst wäre der erwähnte Zug der Inkonsequenz der Bezeichnung anzunehmen-

Der Minister verkörpert eine Summe von Eigenschaften, die von allen wichtigeren Staatsdienern gefordert wird: von dem Gesandten (30,3), von allen Aufsehern, den Verwaltungsbeamten, (68, 2) und von dem Schreiber (71, 1). Die Tätigkeit eines Ministers ist die Stellvertretung des Königs in den verschiedenen Zweigen der Herrschaft, vor allem sind Minister die neben anderen Funktionären (wie Hauspriester, Grenzwächter usw.) in der Liste der Würdenträger auftretenden obersten Beamten. Außerdem kann der Minister stellvertretend als Richter (drei Minister für drei Richter) verwendet werden (147, 11) oder als pradest: (gleichfalls in der Dreizahl; 200, 13). Fehler des Ministers sind verhängnisvoller als Fehler des Königs, wie Bhāradvāja glaubt: ", Von Mangelhaftigkeit des Herrn und des Ministers ist die Mangelhaftigkeit des Ministers ein schwereres Übel. Ratgeben, Erreichen der Früchte eines [gegebenen] Ratschlages, Durchführen von Unternehmungen, das Geschäft der Einkünfte und Ausgaben, Verhängen von Strafen,2 Unterdrücken des Feindes und der Stämme, Beschützen des Königtums, Ergreifen von Gegenmaßregeln gegen Übel, Bewachen des Prinzen und Weihen der Prinzen ist von den Ministern abhängig. Bei Mangel dieser [Minister] entsteht der Mangel dieser [Geschäfte] und für den König der Verlust der Bewegungsmöglichkeit wie bei einem Vogel, dessen Flügel gebrochen sind; und bei Unglücksfällen [des Landes] sind Aufwiegelungen durch Feinde in die Nähe

M. Vallauri übersetzt (p. 26) 15, 5 amātya mit ,consiglieri', sonst mit ,ministri'. — Im Folgenden bezeichnet ,Ratgeber' den mantrin, ,Minister' den amātya. — Es ist die Vermutung nicht unwahrscheinlich, daß die mantrisampat bei Kaut. ausgefallen ist; denn bei Kāmand. IV, 27/29 wird die amātyasampat angegeben, IV, 30 die mantrisampat; dazu vgl. die Anfangsworte des Komm. zu IV, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> dandapra °.

gerückt. Und bei Schlechtigkeit [der Minister] entsteht Lebensgefahr für den König, weil sie sich in einer [für ihn] lebensgefährlichen Weise benehmen.' Nein, sagt Kautilya; der König selbst bestellt die Gruppe der Diener wie Ratgeber, Hauspriester usw., [regelt] das Verfahren der Aufseher, [ergreift] Gegenmaßregeln gegen Übel, das die Leute, die Güter und Grundlagen des Staates [treffen könnte], [bewirkt] deren Förderung; oder, wenn die Minister mangelhaft sind, bestellt er andere, die nicht mangelhaft sind" (320, 3/11).1 Wenn Višālākṣa von Minister und Land dem Lande die wichtigere Stelle einräumt, so verneint dies Kautilya mit den Worten: Alle Unternehmungen haben ihre Wurzel im Minister.2 [Nämlich:] erfolgreiche Unternehmungen des Landes, Erlangen von Besitz und Erwerb auf eigener Seite und auf fremder Seite,3 Gegenmaßregeln gegen Übel, Besiedelung und Gedeihen von Einöden, Heer, Steuern und Unterstützungen' (320, 20/321, 2).

Der amātya ist nach dem König das wichtigste Element in dem Staatskörper (255, 11; 320, 1); 4 wenn jedoch die Liste der Würdenträger mit dem mantrin beginnt, nach der Ansicht des Bhāradvāja das Ratgeben als erstes vom Minister abhängig ist (320, 9), so zeigt dies, daß der mantrin der wichtigste Diener für den König ist. 5

"Wenn er [der König] im Verein mit Ratgeber und Hauspriester die Minister in den entsprechenden Ämtern eingesetzt hat, lasse er sie durch listige Proben prüfen" (16, 6f.). Wiewohl aus dieser Stelle noch nicht auf die höhere Stellung des mantrin geschlossen werden darf, ein Beleg für sein nahes Verhältnis zum König ist sie. Wenn im Folgenden (16, 8/17, 5; S. 173) die schwachen Seiten der Minister durch listige Proben geprüft werden, so lassen sich einerseits die Ministerressorts daraus entnehmen: das Rechtswesen (dharmasthīya), die Polizei (kaṇṭakašodhana), das Finanzwesen (nicayakarma). Die Worte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. H. Oldenberg, GN, Geschäftliche Mitteilungen aus dem Jahre 1918, S. 100 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Manu VII, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D. h. im eigenen Lande und im Auslande.

<sup>4</sup> Vgl. Manu IX, 294; Yājñ. I, 352; Kāmand. I, 18; IV, 1.

 $<sup>^5</sup>$  Vgl. 16, 1 (oben S. 179) und 26, 10: , Alle Unternehmungen haben einen Plan als erstes.

(17, 8 f.): ,Die durch listige Proben in Liebesangelegenheiten geprüften [und als zuverlässig befundenen] Männer [betraue der König] mit der Bewachung bei äußeren und inneren Vergnügungen. Die durch listige Proben in Gefahren geprüften [und als zuverlässig befundenen stelle er] in den dem König zunächst stehenden Geschäften [an]' beziehen sich offenbar auf die persönliche Sicherheit des Königs außerhalb und innerhalb des Palastes, vor allem im Harem; in dieses Amt teilen sich der dauvärika und antarvamšika. Während diese amätyas nur einen Vorzug haben, sollen die Ratgeber alle Vorzüge haben: ,Die durch alle listigen Proben geprüften [und als zuverlässig befundenen] mache er zu Ratgebern' (17, 9 f.).

Viel erörtert ist oder scheint die Frage zu sein, ob die Ratgeber einzeln oder zusammen befragt werden sollen, und wie viele Männer als Ratgeber zu berufen sind. Nach der Ansicht des Bhāradvāja (27, 4/6) soll sich der König allein, ohne einen Ratgeber, beraten; denn da jeder Ratgeber wieder seine Ratgeber hat und diese ihrerseits Ratgeber, verrät diese Reihe von Ratgebern einen Plan. Višālāksa tritt dagegen für eine Beratung mit erfahrenen, alten Leuten ein, nichts 1 soll außer acht gelassen, eines jeden Meinung gehört und selbst eines Kindes sinnreiche Rede benützt werden (27, 12/14). Pārāšara meint, es handle sich nicht so sehr um das Erfahren eines Ratschlages als um das Geheimhalten eines Planes; der König soll daher nicht einmal seinen Ratgebern reinen Wein einschenken. sondern um einen Rat in ähnlichen Dingen wie die Unternehmung, über die er den Ratschlag einholt, fragen: ,Diese Sache stand so oder wenn sie so stehen sollte, wie soll man handeln?'; d. h. der König versetzt eine gegenwärtige Lage in die Vergangenheit oder Zukunft, um aus der dafür gegebenen Antwort die Anwendung für den Augenblick zu entnehmen (27, 15/17). Pišuna rechnet mit der Indolenz und der Redseligkeit der Ratgeber; daher soll der König nur die befragen, in deren Ressort das Unternehmen gehört (28, 1/3). Kautilya endlich sagt (28, 5/8): ,Das ist eine unsichere Sache. Mit drei oder vier Ratgebern berate er sich. Denn wenn er sich [nur] mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B liest na kamcid (M. Vallauri p. 44, n. 2 u. Jolly, ZDMG 70, S. 552); zum Folgenden vgl. M. Vallauri p. 42/46 u. Jolly a. a. O.

einem berät, dürfte er bei Schwierigkeiten der Sache nicht zur Entscheidung gelangen; und ein Ratgeber handelt, wenn er nicht [durch eine gegnerische Meinung] gehemmt ist, wie es ihm beliebt. 'Aber nach Maßgabe des Ortes, der Zeit und der Unternehmung berate er sich mit einem, mit zweien oder allein, je nach der Sachlage' (28, 14 f.). Bei einer Unternehmung sind fünf Punkte zu bedenken, die den Gegenstand einer Beratung bilden: 1. die Mittel für den Beginn der Unternehmung; 2. die Vollkommenheit der Leute und der Mittel (wie Heer, Schatz u. dgl.); 3. die Einteilung von Ort und Zeit; 4. Gegenmaßregeln gegen Fehlgehen, und 5. das Gelingen der Unternehmung (28, 16 f.). Die Beratung, in der der König die Ratgeber einzeln und zusammen befragen soll (28, 18), dauere nicht lang (29, 1).

Anschließend wird (29, 2/4) nach der Meinung der Lehrer die Zahl der Mitglieder einer mantriparisat, einer Versammlung der Ratgeber, angeführt. "Zur Ratgeber-Versammlung mache er zwölf Minister', sagen die Manavas. "Sechzehn', sagen die Bārhaspatyas. ,Zwanzig',¹ sagen die Aušanasas. Je nach der Sachlage. 2 sagt Kautilya. Denn diese sollen über seine eigene Partei und über die Partei des Gegners nachdenken. Sie sollen das Beginnen des Nicht-Getanen, die Ausführung des Begonnenen und die glückliche Durchführung der besonderen Anwendung des Ausgeführten<sup>3</sup> bei den Werken machen. Mit in der Nähe Befindlichen sehe er nach den Unternehmungen. Mit nicht in der Nähe Befindlichen berate er sich durch Absenden von Briefen. Denn Indras Ratgeber-Versammlung 4 besteht aus tausend Rsis. Das ist sein Auge; darum nennt man ihn, den Zweiäugigen, den - Tausendäugigen.<sup>5</sup> Bei einem dringenden Geschäfte rufe er die Ratgeber und die Ratgeber-Versammlung

<sup>1</sup> Vgl. den Komm. zu Kāmand. XII, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kāmand. XII, 49 hat yathāsambhavam; der Komm. zu dieser Stelle erklärt: ,Wieviele sich bei einem [als Ratgeber] mit Rücksicht auf die leicht oder schwer durchzuführende Unternehmung einfinden, soviele soll er [als Ratgeber] haben.'

Mit Rücksicht auf die Nītivākyāmṛtastelle (bei M. Vallauri p. 46, n. 1) und Kāmand. XII, 37 ist offenbar zu lesen (Z. 7): onuṣṭhānamanuṣṭhitavi-šeṣaniyogao; Nītiv. hat anuṣṭhitasya und karmasu.

<sup>4</sup> mantriparisad B (M. Vallauri p. 46, n. 3 u. Jolly, ZDMG 70, S. 552).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. J. Charpentier, WZKM 28 (1914), S. 221 u. Anm. 4,

herbei und spreche [vor ihnen]. Was die Mehrheit unter ihnen sagt oder was sie als das Gelingen der Unternehmung bewirkend [erklärt], das tue er' (29, 2/13).

Zu den genannten Begriffen: amātva (S. 177/182), mantrin (S. 181 f.), mantriparisat (S. 183) ist (S. 182 f.) der Plural von mantrin, mantrinah, getreten. Die Annahme, daß damit die Mitglieder der mantriparisat gemeint seien, ist unmöglich, weil 29, 12 der Plural (mantrino) neben mantriparişadam 1 steht. Ferner besteht die mantriparisat aus amātvas und nicht aus mantrins. Sicher ist, daß es einen mantrin gibt, der hier außer Betracht bleiben muß. Sicher ist weiters, daß die amātyas unterschieden werden müssen von den mantrins, was aus 14, 17 hervorgeht. Da also einerseits eine gewisse Anzahl von amātyas in die mantriparisat berufen wird, andererseits amatyas und mantriparisat von den mantrins verschieden sind, muß man zwei Ratgeber-Körperschaften annehmen. Da aber nicht alle amātyas in die mantriparisat berufen werden, sondern nach Kauţilyas Ansicht die Sachlage entscheidet, die amātyas ferner höchste Beamte in je einem Ressort sind, wird man in der mantriparișat mehr ein aus Fachleuten bestehendes, beisitzendes Kollegium als eigentliche Ratgeber zu sehen haben. Der Ausdruck amātya ist nur die Bezeichnung einer Beamtengruppe, nicht aber einer mit einer bestimmten Funktion betrauten Persönlichkeit, wie z. B. purohita. Nicht immer ist die Unterscheidung beibehalten oder gleich erkennbar. 17,9 heißt es, der König soll zu mantrins Männer machen, die in bezug auf Recht, Geld, Liebesangelegenheiten und Gefahr als zuverlässig befunden worden sind (oben S. 182); da jedoch in der Überschrift, bezw. in der Unterschrift sowie im 10. Adhyāya selbst nur von amātyas die Rede ist, ist die Annahme wahrscheinlich, daß ein amatva. der in bezug auf die genannten Gebiete zuverlässig ist, auch mantrin werden kann. Schwer ist es auch, aus einmal und nur namentlich auftretenden Titeln etwas für die Funktion des damit bezeichneten Beamten zu entnehmen (z. B. pauravyāvahārika 20, 13; 245, 10; oder parisadadhyaksa 20, 14). Im Folgenden seien die aus dem Arthasastra zu gewinnenden Details über die erwähnten termini zusammengefaßt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Tantrākhyāyika 109, 5 fehlt mantriņo.

a) Der mantrin. Ob 55, 5 der mantrin unter den mantrins inbegriffen ist, ist unsicher; im Lager befindet er sich neben dem purohita in der ersten Abteilung (361, 18). In einer gemischten Umgebung begegnet er 67, 10, wo es sich um Ausforschen eines des Diebstahls schuldigen königlichen Beamten handelt; es wird hier nicht vom mantrin des Königs die Rede sein können, sondern von einem Berater eines Beamten wie 69, 12 und 218, 13.1 Der mantrin gehört zu den höchsten Würdenträgern, wie aus deren Aufzählung (20, 12; 308, 13; 344, 14) zu entnehmen ist. Sein Auftreten neben dem purohita spricht dafür, daß er in einem ziemlich nahen und vertrauten Verhältnis zum Herrscher steht: 16,6 bestellt der König mit beider Mitwirkung die Minister (oben S. 181), mantrin und purohita sind also primär und ihre Vorschläge offenbar für die Ernennung eines amātva ausschlaggebend. Allerdings ist auch der mantrin nach den auf die Wahrung der Königsinteressen bedachten Anschauungen des Kautilya - nur ein bhrtya, ein ,Königsdiener' (320, 9). Für seine hohe, intime Stellung spricht, daß er und der purohita zur Zügelung des Prinzen verwendet werden (331, 1); 366, 1/3 ermutigen mantrin und purohita die Kämpfer; hat der König ein Land erobert, so soll er des Feindes mantrin, purohita und die anderen Würdenträger voneinander getrennt wohnen lassen, um Konspirationen unter ihnen zu verhindern (407, 14). Der mantrin gehört in die erste Rangklasse mit 48.000 pana (245, 5); auch hier steht er neben den geistlichen Hofwürden, nach dem Opferpriester und geistlichen Lehrer des Königs, aber vor dem Hauspriester. Aus all dem scheint sich zu ergeben, daß der mantrin mehr die Rolle eines persönlichen Beraters des Königs als die eines politischen Ratgebers hatte.2 Seine Erwähnung neben dem senāpati (344, 18; 345, 4) deutet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu 67, 10 vgl. die Übersetzung Shamas. (transl. p. 76), the ministerial servants of the officer'; das Wort mantrin steht hier in seiner eigentlichen Bedeutung: ,Berater', solche hatte — zum Teil in der Theorie — jeder Ratgeber und jene wurden wiederum von anderen beraten (oben S. 182).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vielleicht darf man ihn in dieser Beziehung zum Herrscher mit dem ehemaligen österreichischen "Minister des Äußeren" vergleichen, der auch "Minister des kaiserlichen Hauses" war.

wohl nur an, daß diese beiden eine gefährliche Stellung für den König einnehmen können.<sup>1</sup>

Beziehungen des mantrin zu den mantrins sind aus dem Arthašāstra nicht zu entnehmen, wahrscheinlich auch nicht vorhanden; dasselbe gilt für die Beziehungen zur mantriparisat; wie weit er auf die Bestellung der beiden Körperschaften einwirkte, läßt sich nicht sagen, ein Einfluß wird aber aus Analogie zu der Bestellung der amätyas anzunehmen sein, da diese auch mantrins werden konnten. Vielleicht gelten die Forderungen, die an einen amätya gestellt werden, ebenso für den mantrin (15, 2/5), wenn man die Überschrift beachtet.

b) Die mantrins. Die mantrins wohnen neben dem acarya und purohita im nordöstlichen Teile der Festung (55, 5); sie umgeben den vom Lager aufgestandenen König im vierten Hofraum (42, 13). Ihre Zahl beträgt nach Kautilya drei oder vier (28, 5 f., 11). Sie bilden den eigentlichen Ratskörper, sie sind die politischen Ratgeber. Über ihre Stellung in der Beamtenkarriere gibt das Arthašāstra keinen Aufschluß, auch nicht über ihr Gehalt. Es ist daher fraglich, ob sie überhaupt bhrtyas sind, d. h. bestellte Beamte, und nicht vielmehr erfahrene Politiker, die das Ehrenamt eines Ratgebers bekleiden. Dafür spricht, daß sie scharf von den amātyas, den Berufsministern, unterschieden werden (14, 17) und nicht in der Nähe des Königs wohnen müssen, da er sich schriftlich mit ihnen verständigen kann (29, 8f); von ihnen wird Zuverlässigkeit auf allen Gebieten verlangt (17, 9f.); Višālākṣa, der gegen Bhāradvājas Ansicht, der König soll mit sich selbst zu Rate gehen, polemisiert, schlägt als mantrins Männer vor, die erfahren und alt sind (27, 12).2

Zur mantriparisat stehen die mantrins offenbar in dem Verhältnis, daß sie politische Ratgeber für die äußere Politik sind, die mantriparisat hingegen aus Fachleuten, den einzelnen Ressortministern, besteht. Die ersteren waren ein ständiger Rat,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf eine Ausnahmsstellung des mantrin ist offenbar auch 345, 5 zu beziehen, da mantryādi° zu lesen ist (Jolly, ZDMG 72, S. 213); doch ist der Text unsicher, wie schon Shamas. (Ind. Ant. XXXIX [1910] p. 95, n. 63; jetzt auch transl. p. 420, n. 3) bemerkt hat. Die neue Ausgabe liest (347, 7) wie Jolly a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine persönliche Note haben auch die Pflichten der mantrins nach Kāmand. IV. 39/47; vgl. den Komm. zu IV, 39, 41, 47.

die Ratgeber-Versammlung wurde (nach Kautilyas Ansicht 29, 5) nach der zu beratenden Angelegenheit aus Fachleuten berufen und ergänzt. Vielleicht berieten zuerst die mantrins mit dem König, dann wurde die mantriparisat zugezogen und gab ihr fachmännisches Urteil über die betreffenden Materien ab (etwa der senäpati über die Militärverhältnisse, der samähartr, košädhyakṣa über die Finanzen, der antapäla über die Grenzvölker usw.).

c) Die mantriparisat. Nach 20, 14 hat die mantriparisat einen Aufseher (mantriparisadadhyaksa), über den sonst aus dem Arthasastra nichts bekannt ist. Obgleich die Agenden nur vermutet werden können, ist an der Existenz eines Aufsehers der Ratgeber-Versammlung' kaum zu zweifeln. 245, 10 f. ist von der mantriparisat die Rede, die 12.000 pana bezöge; gegen diese Erklärung sprechen jedoch einige Gründe. Die Ratgeber-Versammlung besteht aus amātyas (29, 2/5); diese beziehen als oberste Beamte eines Ressorts ihr Gehalt, müssen aber nach 245, 10 f. als Mitglieder der mantriparisat auch noch Bezüge haben; ferner sind in der Gehaltsliste Beamte, nach ihren Gehältern abgestuft, genannt, nicht aber Körperschaften; weiters wären 12.000 pana für eine Körperschaft, deren Mitglieder (nach Kautilya) nicht einmal konstant sind, zu gering, Es bleibt wohl keine andere Annahme, als daß 245, 11 ° pālāšca auch zu mantripariṣad ° zu ziehen ist, so daß jener Funktionär mantriparisadadhyakşa oder ° şatpāla heißt.1 Seine Agenden sind allerdings — wie gesagt nur zu vermuten: vielleicht ist er der Vorsitzende der Ratgeber-Versammlung; er weist die Angelegenheiten je nach der Materie dem betreffenden Ressortminister zu. Die mantriparisat wird nach 29, 12 bei wichtigen Angelegenheiten berufen; also ist sie keine ständige Körperschaft, wofür auch die unbestimmte Mitgliederzahl spricht; in diesem Fall hätte der "Aufseher" vielleicht auch die Einberufung zu besorgen. Sind die Mitglieder der mantriparisat beruflich am Erscheinen verhindert, so tritt der König mit ihnen in schriftlichen Verkehr (29, 8; 38, 1). Die mantriparisat begleitet den König, wenn er einen Gesandten des Nachbaren besucht (45, 2); hier steht der Ausdruck vielleicht nur totum pro parte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einen parisadadhyaksa nimmt auch (allerdings in wesentlich verschiedenem Sinne) H. Lüders, SBA 1914 (XXXII) S. 835, an.

d) Der amātya. Über den amātya ist das Wesentliche bereits (S. 177/181) gesagt worden, ebenso sind seine Beziehungen zu den anderen Stellen behandelt worden. Der Titel eines mahāmātya begegnet 22, 12 ohne nähere Angaben und kommt nicht mehr vor; der Ausdruck saciva, in der übrigen Literatur sehr geläufig, fehlt im Arthašāstra gänzlich.

Ergebnis (A): Im Vergleich zu Megasthenes sind bei den Ratgebern drei Arten nach Kautilya zu unterscheiden: ein Ratgeber des Königs, mehr in persönlichen Angelegenheiten (mantrin)<sup>1</sup>; drei bis vier politische Ratgeber (mantrins)<sup>2</sup>; ein aus Ministern gebildetes Rätekollegium, offenbar zur Überprüfung der Ratschläge der politischen Ratgeber durch Fachleute (mantriparisat).<sup>3</sup> In den drei bis vier mantrins des Kautilya wären die συμέδροι des Megasthenes zu sehen. Den mantrin hat Megasthenes entweder nicht gekannt oder ihn zu den anderen Ratgebern gerechnet.

In der Rechtsliteratur tritt die parişat in wesentlich verschiedener Funktion auf; sie ist das Organ der religiösen Gesetzgebung und besteht (mit Ausnahme der Yājñavalkyasmṛti) aus 10 Mitgliedern.4 Jedoch fehlt auch dem Dharmašāstra die parişat im Sinne Kauţilyas nicht: Manu XII, 110 ist jene religiöse gemeint, nach VII, 56 soll sich der König mit 7 oder 8 Ministern (VII, 54 sacivān) über Frieden, Krieg, die Lage (des Heeres, des Schatzes, der Stadt und des Königreiches), über Einkünfte, über den Schutz und die Sicherstellung des Erlangten beraten. Yājñavalkya I, 311 sagt: "Er mache zu Ratgebern b verständige, ererbte, standhafte, lautere Männer; mit diesen denke er über das Königtum nach, dann mit einem Brahmanen, nachher selbst'; diesem Brahmanen begegnet man bei Manu VII, 58, wo ihn Kullūka als einen hervorragenden, aus der Mitte all dieser sacivas genommenen Brahmanen erklärt. Ob er mit dem VII, 141 genannten amātyamukhya identisch ist, ist zweifelhaft; es scheint,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Übersetzung wäre etwa: ,Ratgeber des Hauses'.

<sup>2 ,</sup>Ratgeber in engerem Sinne', ,Räte'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ,Ministerrat', ,Ratsbeisitzer'.

W. Foy, Die königl. Gewalt S. 16/19; H. Lüders, SBA 1914 (XXXII), S. 834 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Terminologie des Dharmasästra, oft durch metrische Abfassung bedingt, bedarf einer Untersuchung.

als hätte der Brahmane VII, 58 mehr den brahmanischen Einfluß auf den König geltend machen als ein treuer Diener seines Herrn sein sollen.<sup>1</sup>

In den Jātakas begegnet hauptsächlich der Ausdruck amacca (= amātya), daneben mahāmatta (= mahāmātra, s. u.), beides allgemeine termini für "Minister".

Gegenüber diesen, teils unklaren, teils einfach zu nennenden Verhältnissen der Rechts- und Jataka-Literatur besteht im Epos eine zwar weit unklarere, aber auch weit kompliziertere Einrichtung der Ministerkategorien. Das spätere Epos und besonders das Rāmāyaņa erwecken den Eindruck, daß Minister und Ratgeber der Priesterkaste entstammen. Dies ist jedoch eine Verhüllung der Tatsache, daß die Angehörigen der Kriegerkaste alle Ämter des Königs innehaben. Aus ihnen sind die mantrins, acht an der Zahl angeblich, genommen; die sacivas sind reine Militärs, die in Abwesenheit des Herrschers die Geschäfte führen. Daneben gibt es manchmal einen leitenden Minister, während die "Ratsbeisitzer" (pāriṣadas) die Ratsversammlungen des Königs beschützen (guard); aber auch diese sind militärischen Ranges. Es werden ferner neun amātyas (,Beamter', ,Minister'; früher ,Mitglied des Haushaltes oder der Verwandtschaft') erwähnt, dann Mitglieder der Versammlung und neun mantrins. Mit diesen letzteren offenbar identisch sind die mantrasahāyas, die von den arthakārins unterschieden werden; letztere sind fünf an der Zahl und wie die mantrins charakterisiert. Man erkennt so viel, daß bei aller Verworrenheit (was beim Epos allerdings nicht wundernehmen kann) im wesentlichen das Epos den Verhältnissen des Arthašastra am nächsten steht; denn hier wie dort gibt es mantrins, parișat-Mitglieder, amātyas, abgesehen von den Leitern jedes dieser Körper (sahāya, saciva).3

Die Frage dreht sich um die Übersetzung von äsane in VII, 141; vgl. G. Bühler, SBE XXV, p. 238; E.W. Hopkins, The mutual relations p. 96; W. Foy, Die königl. Gewalt S. 69, Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. Fick, Die soc. Glied. S. 91 f.

Nach Hopkins, The ruling caste p. 100/102; der Gelehrte sagt p. 101: ,Absence of defined titles and functions among the ministers makes it impossible to differentiate strictly the different values of these titles. The functions run into each other, and even the number of the bodies concerned is not given consistently.'— Eine eingehende Untersuchung

Die Erzählungsliteratur bietet zwar viel über Minister, ist jedoch nur schwer benützbar, weil es sich hier um Ausdrücke verschiedener Bedeutung, die wahllos gebraucht werden, handelt. Trotz der unleugbaren Parallelen des Tanträkhyäyika zum Arthašāstra ergeben sich Unterschiede, die wahrscheinlich dem Verfasser des ersteren Werkes und der Natur des letzteren, vielleicht auch zeitlichen und örtlichen Differenzen zuzuschreiben sind. So kennt das Tanträkhyäyika die mantriparisat (in der Form mantriparisat), die mantrins; ferner kommen sacivas und dattädhikāras vor. Nach 109, 10 gibt es fünf sacivas; die dattädhikāras (109, 4) entsprechen den mantrins bei Kautilya; mantrins gibt es aber auch 128, 7; daneben den mantrin (109, 2).

Einer ähnlichen, durch ihre Tautologien erschwerten Terminologie begegnet man in der Rājataraṅgiṇī;² doch sind hier mehr Beamtenkategorien als bestimmte Beamte erkennbar.

In der nīti-Literatur schließt sich Kāmandaki an Kauṭilya an; nur verwendet er im Gegensatz zu seiner Quelle saciva, und zwar synonym mit amātya;³ der Kommentar zu XIV, 45 erklärt mantrin mit buddhisaciva, amātya mit sannidhātṛ, samāhartṛ usw. Letzteres ist richtig, ersteres wohl nur eine willkürliche Änderung im Ausdruck, der ebenso buddhyamātya lauten könnte.

dürfte bei Betrachtung des Konformen doch zu Ergebnissen führen; denn alle Stellen des. Epos, die von Ministern u. dgl. handeln, können kaum ein richtiges Bild liefern, weil sie schwerlich einheitliche Verhältnisse, zeitliche und örtliche, betreffen. Einheitlicher scheint das Rämäy. zu sein. II, 112, 17 werden die amätyas von den mantrins unterschieden; erstere erklärt der Komm. als pradhänamantrinah, letztere als upamantrinah, allerdings das Umgekehrte weiß er zu VI, 11, 25 zu sagen, und der Text gibt ihm recht, bildet aber einen Gegensatz zu Kauţilya. Die Beratungskörper II, 59, 18 f. weichen vom Arthašästra ab.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. Hertel hat richtig einen Unterschied zwischen mantriparşat und dattādhikāras erkannt; nur müssen nicht alle tīrthas Mitglieder der mantriparşat sein; auch die Identifikation von saciva und dattādhikāra (= mantrin) ist zweifelhaft. Über Minister im Hitopadeša s. Hertels Übersetzung (in Reclam Nr. 3385/3387) im Register (S. 231) unter dem Worte "Minister".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Jolly, Gurupūjākaumudī S. 85 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> IV, 24; s. den Komm. dazu; XIV, 62 entspricht sacivavyasana dem amātyavyasana des Kauţilya (320, 3, 16). Der Komm. zu IV, 30 unterscheidet buddhisaciva (,Minister des Verstandes') und karmasaciva (,Minister der

Fast allen Literaturgattungen wie dem Arthašāstra ist noch ein Wort gemeinsam, nämlich mahāmātra.

Wie in den Jātakas (R. Fick, a. a. O. S. 99) bedeutet mahāmātra nur eine Würde, nicht ein Amt (Kaut. 16, 17: 20, 9; 64, 10; 213, 3). 58, 11 gibt es ein Gebäude für Richter und hohe Beamte (mahāmātrīya). In den Epen tritt das Wort teils in der Bedeutung ,hoher, höchster Beamter', teils in jener von Elefantenlenker' auf.2 Von einem saciva fordert man die Kunst, Elefanten abzurichten.<sup>3</sup> Der Kommentar zum Kāmasūtra erklärt das Wort (p. 30): mahāmātreti mahatī mātrā yeṣāmiti sāmantā mahāsāmantā vā | hastišikṣāyām vā tallakṣanamanusartavyam | Hohe Beamte, deren Befugnis eine große ist, Vasallen oder Hauptvasallen. Oder man muß in der hastisiksa deren Merkmale nachsehen.'4 Analog gibt der Kommentar zu Kāmand. XIII, 46:5 ,mahāmātras, die mit der Abrichtung des Elefanten Betrauten. Damit stimmen die Lexikographen (Šāšvata 671 a; Halay. II, 70, 272; Hemac. Abhidh. 720, s. Speyer u.) überein. Man wird vielleicht für frühere Zeiten in dem mahāmātra einen Führer des königlichen Elefanten sehen dürfen, der dadurch zu einer vertrauenswürdigen und angesehenen Person geworden ist; während man einerseits den Namen für Elefantenlenker beibehielt (Halāy. II, 70), bezeichnete man andererseits auch hohe Beamte damit (Halāy. II, 272).6 Das Wort mahāmātra ist noch in einer Hinsicht interessant: es war offenbar dem Megasthenes bekannt, da sich durch einen anderen Gewährsmann die Glosse des Hesych s. v. μαμάτραι οί στρατηγοί, παρ' Ἰνδοῖς kaum wird erklären lassen. Nach der übereinstimmenden Ansicht zweier

Geschäfte'); erstere sind die mantrins (IV, 30: mantrisampat), letztere die amātyas, wie aus IV, 26 hervorgeht; ebenso steht amātya neben mantrin VIII, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für das Gesagte und das Folgende bleihen die Inschriften und Dramen außer Betracht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. P. W. s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hopkins, The ruling caste p. 102.

<sup>4</sup> Übersetzung nach R. Schmidt, Das Kāmasūtram (5. Aufl., Berlin 1915), S. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die ältere Ausgabe des Kāmandaki (ed. Rājendralāla Mitra, Bibl. Ind.) liest XIV, 5 mahāmātya wie Kaut. 22, 12; Rājatar. III, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. etwa das umgekehrte Verhältnis beim sūta; A. Hillebrandt, ZDMG 70, S. 43 f.

Gelehrten i ist μαμάτραι = skt. mahāmātrāḥ, wobei wie in Μάναδος = skt. mahānada eine Form \*μαπμάτραι anzunehmen ist. Über die Bedeutung von mahāmātra in den Ašoka-Inschriften handelt F. W. Thomas, auch über die Stellen des Arthašāstra. Die Übersetzung 'local official' ist nach den beigebrachten Stellen (20, 9; 235, 16; 236, 3/4, 10, 13, 15, 16, 19; 237, 6, 14) unberechtigt; doch bemerkt auch Thomas mit Recht, daß der allgemeine Ausdruck 'Beamter' oder 'Würdenträger' einer einschränkenden Übersetzung wie 'Ratgeber' oder 'Marschall' vorzuziehen ist. Beweisend für die rein titulare Bedeutung ist, daß mahāmātra — wie amātya — in der Gehaltsliste nicht vorkommt.

B. a) Über die obersten Beamten auf dem Gebiete der Verwaltung liegt nur der Bericht des Arrian vor, da Diodor und Strabo allgemeine Ausdrücke gebrauchen (διοικηταὶ τῶν κοινῶν; ή διοίχησις τῶν ὅλων). Diese Ausdrücke können mit gleichem Recht auf die administrative wie auf die finanzielle Tätigkeit der Beamten gehen; das letztere ist wahrscheinlicher, da Diodor außerdem ,die Führer und Beamten' erwähnt, Strabo die ,Obrigkeiten' nennt, unter welchen die Administrations-Beamten gemeint sein können. Dafür spricht auch, daß διοίκησις gewöhnlich (besonders in Athen) von der Finanzverwaltung gebraucht wird.3 Schon dieses Wort διοίχησις, bezw. διοίχηταί könnte die Vermutung wachrufen, daß hier nicht so sehr griechische als hellenistische Bezeichnungen vorliegen. Verstärkt wird eine solche Vermutung durch die termini νόμαρχοι, eine rein ägyptische Einrichtung, ὅπαρχοι,⁴ ναύαρχοι; endlich wären die κατὰ τῶν κατὰ γεωργίην έργων επιστάται mit dem ägyptischen άρχιτέκτων 5 zu vergleichen. Diese Frage, wie weit ägyptische Übertragungen auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zuerst unrichtig gedeutet von L. H. Gray u. M. Schuyler, AJPh XXII (1901), p. 199; richtig von J. S. Speyer ebenda p. 441; H. Lüders, KZ 38 (NF 18, 1905), S. 433 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JRAS 1914, p. 386 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Brandis R-E V, Sp. 786/790 s. v.; über διοιχετής ebenda Sp. 790 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ὑπαρχίαι sind kleinere Verwaltungsbezirke einer Satrapie (J. Beloch, Griech. Gesch. III, 1, S. 400), aber bezeichnen auch die ganze Satrapie, so bei Herodot; s. P. Krumbholz, De Asiae minoris satrapis persicis (Leipz. Dissert. 1888), p. 4, n. 1; bei Arrian (auch über die indischen ὕπαρχοι) p. 76, n. 2; vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. III, S. 51 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> J. Beloch, Griech. Gesch. III, 1, S. 395; U. Wilcken, Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde I, 1, S. 332.

indische Verhältnisse vorliegen, ist nicht unwichtig. Bei Beurteilung derselben ist jedoch darauf zu achten, daß nicht Megasthenes, sondern Arrian diese Ausdrücke gibt, während Diodor und Strabo allgemeine gebrauchen. Es folgte daraus, daß Arrian — falls er sich nicht direkt an Megasthenes anschließt weniger brauchbar wäre, ein Urteil, das man bei der anerkannten historischen Treue dieses Schriftstellers schwer fällen würde; andererseits wären Anklänge an hellenistische Staatseinrichtungen aus zwei Gründen bei Arrian nicht verwunderlich. Einmal kommt er eher als Megasthenes in Betracht, weil letzterer seine Indika um die Wende des 4. zum 3. Jahrhundert geschrieben hat, zu einer Zeit, wo die Ausbildung der hellenistischen Staatenwelt noch im Werden begriffen ist. Zweitens hat Arrian eine nur fragmentarisch 1 erhaltene Diadochengeschichte (τὰ μετ' ᾿Αλέξανδρον) geschrieben. Vorläufig müssen die Angaben des Arrian als von Megasthenes herrührend und auf Indien bezüglich angesehen werden. Es lassen sich folgende Verwaltungsbeamte unterscheiden: α) Gaubeamte, β) Unterbeamte, γ) Ackerbaubeamte.<sup>2</sup> Bemerkenswert bei dieser Einteilung ist, daß der Vorgesetzte der Nomarchen fehlt, wiewohl ein solcher (in Analogie zu Ägypten) anzunehmen wäre.

α) Im Gegensatz zu Arrian kennt das Arthašāstra einen Beamten, den samāhartr, der das Land in vier Teile einteilt. An der Spitze eines jeden Teiles steht ein sthānika, deren es somit im ganzen vier gibt. Unter diesem Landesviertel (janapadacaturbhāga) bestehen Einheiten zu fünf Dörfern (pañcagrāmī) und zu zehn Dörfern (dašagrāmī), an deren Spitze je ein gopa steḥt; offenbar führte er dementsprechend den Titel eines pañcagrāmī- oder dašagrāmīgopa. Innerhalb einer größeren Anzahl von Dörfern gibt es Städte, die man als Metropolen bezeichnen könnte. In der Mitte von achthundert Dörfern besteht ein sthānīya (vielleicht Amtssitz des sthānika); vierhundert Dörfer haben als Mittelpunkt ein dronamukha, zweihundert ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei Photios (cod. 91 f.) und ein neues Fragment hggb. von R. Reitzenstein, Breslauer Philologische Abhandlungen III, 3 (1888); U. Köhler, SBA 1890, S. 557 ff. u. F. Grimmig, Arrians Diadochengeschichte. Diss. Halle (Saale) 1914.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Ackerbaubeamten sind zum Teil auch Verwaltungsbeamte, da sie offenbar über Landesteile gesetzt waren.

khārvatika; durch Zusammenziehung (samgraha, συνοιχισμός?) von zehn Dörfern entsteht ein samgrahana (141, 18; 142, 14; 142, 3; 46, 3f.); letzteres heißt auch samgraha (147, 11). Diese Einteilung scheint sich mit der Arrians zu decken, indem der sthanika einem Nomarchen, der gopa einem Hyparchen entspricht. Aus dem Arthašāstra geht jedoch unzweideutig hervor, daß diese beiden Beamten Steuerbeamten sind. Da einerseits - bis auf den heutigen Tag - das Dorf die Grundlage 1 des indischen Staates und seiner Verwaltung ist, eine Verwaltungsbehörde über mehrere Dörfer nicht bezeugt ist, da andererseits die Kompetenzen des sthänika und gopa als Steuerbeamten auch die eines Verwaltungsbeamten angenommen haben werden, so wird man in ihnen die Beamten des Arrian zu sehen haben. Aber Arrian, vorausgesetzt, daß er auf Megasthenes zurückgeht, auch dieser, hat ihre eigentliche Kompetenz als Steuerbeamte nicht berichtet, bezw. erkannt. Wohl kennen die Dharmašāstras und das Epos<sup>2</sup> die Zusammenfassung von Dörfern zu Einheiten, aber weniger zu Administrationszwecken als zur Beschützung und Überwachung der Bewohner.

β) Wenn in dem sthānika der Nomarch des Arrian zu sehen ist, so wäre der gopa als Hyparch zu bezeichnen.<sup>3</sup> Im Vergleich zu den Dharmašāstras hat dieser Beamte einen Titel (wie bei den Lexikographen, z. B. Hemac. Abhidh. 726), während er dort nur dašagrāmapati (Manu VII, 115) oder grāmadašeša (VII, 116) heißt oder dašādhyakṣa (Viṣṇu III, 8) oder viṃšatitriṃšatīša (Mhbh. XII, 87, 3). Noch eines ist bei dem Bericht des Megasthenes oder Arrian auffällig: die Verkennung der Rolle, welche das Dorf in Indien spielt; es ist dies um so auffälliger, als Arrian, wenn er ägyptische Verhältnisse auf Indien anwendete, auch in Ägypten den κωμάρχης (= grāmādhipati) vorfand. Da jedoch weder Diodor noch Strabo vom Dorfe berichten, so hat offenbar auch Megasthenes nichts vom Dorfe

Ygl. F. M. Müller, Indien in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung, Leipzig 1884, S. 38 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Manu VII, 114/117; Viṣṇu III, 8/14; Mhbh. II, 80, 5; XII, 87, 3/5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Da sthānika und gopa Steuerbeamte sind, sind ihre Agenden unten zu behandeln.

<sup>4</sup> In der Kumbhakonam-Ausgabe; die Bombayer-Ausgabe hat XII, 87, 4 da
šapa und vim
šatipa.

gesagt; es ist dies vielleicht ein <sup>1</sup> Zeugnis, wie wenig Megasthenes vom indischen Lande und seiner Verwaltung gesehen hat. Hingegen läßt sich aus dem Arthašāstra ein ziemlich volles Bild eines Dorfes entnehmen.

Der König soll ein Dorf anlegen, dessen Einwohner mindestens 100 Familien, höchstens 500 Familien bilden. Die Entfernung eines Dorfes vom anderen soll 1-2 kroša betragen,2 womit die Distanz der Grenzen zweier Dorfgebiete gemeint ist (45, 16 f.). Der Dorfvorsteher führt den Titel grämika (157, 15; 171, 19; 172, 1), vielleicht auch grāmasvāmin 3 (232, 9) oder grāmakūta 4 (209, 7). Unklar ist, auf welche Art er sein Amt erlangt, ob durch Wahl der Bewohner oder durch Ernennung durch den gopa, ob er entlohnt wird und wie weit seine Funktionen reichen. Ferner gibt es "Dorfalte" (grāmavrddha), die das Vermögen von elternlosen Kindern bis zur Mündigkeit und das Vermögen der Goffheiten verwalten (48, 1f). Das Dorf hat seine "Diener" (grāmabhrtaka; 47, 3), die vom König 500 paņa beziehen (246, 13), also wohl eine Art niedriger Beamten sind. denen der König unbestellte Felder zur Bebauung übergibt (47, 3); weiters erhalten sie das von den Getreidehaufen auf der Erde liegengebliebene Getreide (240, 16 f.). Aus dieser Dorfverfassung ergibt sich, daß ein Verwaltungsbeamter über mehrere Dörfer nur den Zweck haben kann, als Steuerbeamter und Aufsichtsorgan über das politische Betragen der Einwohner zu fungieren; diese Agenden haben der sthänika und gopa.

Über die Beamten der Stadt berichtet Fg. 34, während Arrian diesbezüglich nichts bietet.

γ) Unter den 'Vorstehern der Arbeiten im Ackerbau' sind wahrscheinlich Beamte verschiedener Agenden zusammengefaßt, die bei Strabo (XV, p. 707 f.) als ἀγορανόμοι bezeichnet werden. Nach dem Arthašāstra ist von einem Kollegium derartiger Beamten nicht die Rede; bezüglich der Agoranomen wird bei Behandlung des Fg. 34 zu sprechen sein.

Ergebnis (Ba): Von den drei Versionen des Megasthenes gibt nur Arrian die Titel der Verwaltungsbeamten an, die durch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben S. 68, 123, vgl. aber S. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben S. 19, Anm. 4.

<sup>3</sup> Wenn nicht der Dorfeigentümer (Zamīndār) damit gemeint ist.

<sup>4</sup> Vgl. G. Bühler, SBE XXV, p. 234 zu Manu VII, 118.

ägyptische Verhältnisse (hellenistischer Zeit) beeinflußt zu sein scheinen. Die bei Kautilya etwa entsprechenden Beamten, und zwar: dem νόμαρχος der sthänika, dem ὕπαρχος der gopa, sind Steuerbeamte, die dem samähartr unterstehen; daneben fällt ihnen die Überwachung der Bewohner durch Spione zu; als ausschließliche Verwaltungsbeamte sind sie daher nicht anzusehen. Keine der drei Versionen handelt vom Dorfe, was somit auch Megasthenes nicht getan haben wird; dies kann man als ein Zeichen für die geringe Kenntnis des Megasthenes von den Verhältnissen des flachen Landes (im Gegensatz zur Stadt Päţaliputra) ansehen. Von einer mehrgliedrigen Beamtung über die Arbeiten im Ackerbau ist im Arthašāstra nicht die Rede.

b)  $\alpha$ ) Richter. Über die Richter bei den Indern spricht Diodor II, 42, 4 (= Fg. 1, 58): "Die Richter entscheiden bei ihnen die Prozesse genau, und diejenigen, welche gefehlt haben, werden streng bestraft."

Es ist oben (S. 79 ff.) behauptet worden, daß der König nicht nur keinen tätigen Anteil an der Rechtspflege nimmt, daß hierfür sogar verschiedene Beamten vorhanden sind. Der Richter führt bei Kautilya den Titel dharmastha; seine Stelle können Minister einnehmen: "Je drei Richter oder 1 drei Minister sollen an Grenzorten der Provinz<sup>2</sup> [mit einer anderen], in samgrahas, droņamukhas und sthānīyas die prozessualen Geschäfte erledigen' (147, 11 f.). Im Interesse des Vermögens einer Gottheit, der Brahmanen, Büßer, Frauen, Kinder, Greise, Kranken, Hilflosen, die nicht zu ihnen kommen können, sollen die Richter die Prozeßgeschäfte führen (200, 1f.). "Und nicht sollen sie sihre Schützlinge] in bezug auf Ort, Zeit und die [aus dem Prozeß resultierende] Nutznießung durch Betrug hintergehen. Die Leute sind zu ehren nach dem Vorrang des Wissens,3 des [natürlichen] Verstandes, des Mannesmutes, der Abstammung und Beschäftigung. (Vers:) So sollen die Richter die Angelegenheiten entscheiden, indem sie sie ohne Betrug ansehen; in allen Gemütszuständen gleich, sind sie vertrauenswürdig und bei den Leuten beliebt' (200, 2/6). Die Richter entscheiden auch Fragen des Ehe-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wohl vā einzufügen, wie auch Law (p. 118, n. 2) meint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Law (p. 121): ,a place centrally situated between any two provinces of the empire.

<sup>3</sup> D. h. der Gelehrsamkeit.

rechtes (159, 9 f.), des Pfandrechtes (178, 14); sie forschen nach Eigentumsbeweisen bei Verkauf von Gegenständen, über die der Verkäufer kein Eigentumsrecht hat (189, 14/190, 3). Die Ehrlichkeit der Richter stellte man folgenderweise auf die Probe: "Der satrin-Spion spreche zu einem Richter oder pradestr, bei welchem er Vertrauen erlangt hat: "Der und der Angeklagte ist mein Verwandter; dieses sein Unglück möge verhindert und dieses Geld da angenommen werden." Wenn dieser [Richter oder pradestr] so tut, soll er als ein "Geschenk-Annehmer" verbannt werden" (209, 2/5).

Schon aus dieser Stelle geht hervor, daß der pradestreine mit dem Rechtswesen betraute Person sein wird. Neben dem dharmastha tritt er noch 223, 5 auf: "Wenn² der Richter oder pradestreinem, der keine Strafe verdient, eine Geldstrafe auferlegt,³ verhänge er [der König] über jenen das Doppelte der Auferlegung als Strafe oder das Achtfache von dem [Betrage, um den er] zu wenig oder zu viel [bemessen hat].⁴ Wenn er [einem, der es nicht verdient,] eine Körperstrafe auferlegt, soll er [der Richter oder pradestr] die Körperstrafe erhalten' (223, 5/7). "In den Stätten des gopa und sthänika sollen die pradestrs die Erfüllung ihrer Obliegenheiten und das Ergreifen der Steuern⁵ vornehmen' (142, 15). Hier unterstützen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu 48, 8f. vgl. Sor. p. 2 und Jolly, ZDMG 71, S. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cet (wie Zeile 2) in Zeile 5 f. zu ergänzen.

skṣip ist hier mit doppeltem Akkusativ konstruiert; kṣepa 'die Auferlegung', zwar nicht belegt, aber aus dem Verbum zu erschließen; hairanya (wie 67, 18) 'die Geldstrafe'; bei Nārada (App. 53) arthadanda, bei Manu (VIII, 129) dhanadanda. F. W. Thomas übersetzt: 'If a judge or Pradeṣṭṛ [or 'a judging Pradeṣṭṛ'] inflicts an unmerited fine in gold, he shall be mulcted in double the amount of the fine' (JRAS 1914, p. 385); Shamas. (transl. p. 282): 'When a judge or commissioner imposes an unjust fine in gold . . . '

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zu interpungieren ist Zeile 6 nach vā.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Der Komm. gibt (Sor. p. 72) zwei Erklärungen von balipragraha: 1. kann es heißen: das Ergreifen der Steuern (bali), d. h. der dem König zukommenden und vorenthaltenen Einkünfte; 2. kann es heißen: das Bändigen der Mächtigen (balin), der Häupter des Dorfes und Reiches. Im ersteren Falle nehmen die pradestrs den Leuten, die nicht freiwillig ihre Steuern zahlen (die Steuerzahler sind gemeint, nicht der gopa und sthänika, wie Sorabji annimmt), die Steuern mit Gewalt ab; im zweiten Falle stellen sie die Häupter unter die Macht (vaše sthāpana = sub

die pradestrs die Steuerbeamten in der Hereinbringung der Steuern, zunächst haben sie aber im eigenen Wirkungskreis .die Dornen herauszuziehen', d. h. die Übeltäter zu bestrafen. Man ersieht, daß der gopa und sthänika keine Exekutive besaßen, sondern sich bei säumigen Steuerpflichtigen an den pradestr wenden mußten. Übereinstimmend mit dem Kommentar zu dieser Stelle, der (Sor. p. 72) die pradestrs als ,die mit der Beseitigung der Dornen Beauftragten' erklärt, heißt es 200, 13: Drei pradestrs oder drei Minister sollen die Beseitigung der Dornen ausführen.' Im Folgenden handelt es sich um Übertretungen des Arbeitsvertrages durch den Arbeitnehmer. insbesondere um Beschädigung der ihm zur Bearbeitung übergebenen Gegenstände und die hierfür festzusetzenden Strafen. Damit ist ein Unterschied zum dharmastha gegeben: der dharmastha ist der Zivilrichter, der pradestr der Strafrichter; als solcher hat er keinen festen Amtssitz. Diese Strafgerichtsbarkeit übt er auch über Beamte aus: "samäharte und pradeste sollen zuerst das Zügeln der Aufseher und der Hilfsleute der Aufseher machen' (220, 14f.). Daß hier der samäharte mit dem pradestr auftritt, ist unschwer aus dem Folgenden verständlich, da es sich (220, 16/221, 12) um Diebstahl aus Minen und königlichen Unternehmungen überhaupt handelt; außerdem verfügt der samäharte über ein zahlreiches Personal an Spionen. 1 Von 222, 11 ab ist als Subjekt der König zu ergänzen; es werden Vergehen des Zivilrichters behandelt (222, 11/223, 1): ,Wenn der Richter einen Mann, der einen Streit hat, bedroht, hart anfährt, fortjagt oder sich an ihm vergreift,2 verhänge er [der König] über ihn die erste Geldstrafe. Bei Verbalinjurie das Doppelte. Wenn<sup>3</sup>

potestatem redigere) des gopa, bezw. sthānika. Da der Komm. kāryakaraņa richtig auf die mit der Beseitigung der Dornen beauftragten pradeṣṭṛṣ bezieht, so wäre mit seiner zweiten Erklärung von balipragraha nichts Neues gesagt; da weiters hier von Steuerbeamten die Rede ist, ist die erste Erklärung des Komm. vorzuziehen. Auch Thomas übersetzt (JRAS 1914, p. 384): ,and attend to the collection of taxes'. 

<sup>1</sup> 221, 18/222, 10 handelt von Strafen für Diebstahl und Fälschungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> abhigrasate: P. W. V, Sp. 1395 wird gras in der Bedeutung "plagen" angeführt, was zur Erklärung von abhipanna = abhigrasta stimmt; pad + abhi heißt "auf den Leib rücken", jedenfalls scheint hier eine Insulte (wahrscheinlich eine tätliche) gemeint zu sein.

<sup>3</sup> cet (Zeile 14 u. 16) aus Zeile 11 zu ergänzen.

er [der Richter] einen zu Befragenden inicht fragt, einen nicht zu Befragenden fragt, oder, wenn er gefragt hat, es nicht beachtet,2 ihn [zu seinen Gunsten] belehrt, erinnert [für sich günstige Aussagen zu machen], oder wenn er einen Vorzug gewährt, verhänge er [der König] über ihn die mittlere Geldstrafe. Wenn er nach einem [für die Selbstverteidigung] zu gewährenden Punkte nicht fragt, nach einem nicht zu gewährenden Punkte fragt, die Prozeßsache ohne [Rücksicht auf] einen Punkt [zur Selbstverteidigung] vorbeigehen läßt, durch Betrug hintergeht, den Ermüdeten durch Zeitverlust vertreibt, die Rede auf den Weg und Markt 3 hinausgehen läßt, den Zeugen Beistand durch [Imputieren] eine[r] Meinung gewährt, eine beendete und judizierte 4 Sache noch einmal aufgreift, verhänge er über ihn die höchste Geldstrafe. Bei wiederholtem Vergehen das Doppelte; und Entfernen aus der Stelle.' Nachher folgen Vergehen des Schreibers, dann solche des dharmastha oder pradestr (S. 197); es ist bezeichnend, daß die beiden, dem dharmastha und pradestr, gemeinsamen Vergehen in widerrechtlichen Strafen bestehen, während Vergehen, die sich auf eine Untersuchung des Streitfalles unter Zuziehung von Zeugen beziehen, nur dem dharmastha zukommen. Der pradestr erscheint hierin als Strafrichter, der auf dem Tatort die Strafe verhängt. "Mit gopa und sthānika soll der pradestr die Ausforschung der Diebe außerhalb<sup>5</sup> veranlassen und der nagarika in der Burg nach den angegebenen Verdachtsgründen' (215, 7f.; Vers). Seine Tätigkeit ist somit eine doppelte: er forscht die Diebe aus und bestraft sie. ,Den Mann, das Verbrechen, das schwer- oder leichtwiegende Motiv, die Absicht, den gegenwärtigen Zustand, Ort und Zeit berücksichtigend, soll der pradestr beim Strafwerke ein höchstes, unterstes und mittleres [Strafmaß] festsetzen, den Besonderheiten sowohl des Königs als der Unter-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Lesart pracchannam B (Jolly, ZDMG 71, S. 418) ist schlecht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wörtlich: ,aus der Hand läßt'.

B liest (Jolly, ZDMG 71, S. 418) mārgāpannam, etwa: ,eine Rede, welche geeignet ist, auf den richtigen Weg zu führen'; Shamas (transl. p. 281): ,statements that lead to the settlement of a case'. — Nach der gegebenen Übersetzung wäre der Sinn ein aranyarudita ,ein Weinen in den Wald'; oder, daß der Richter nicht diskret verfährt.

<sup>4</sup> Vgl. Manu IX, 233 und G. Bühler, SBE XXV, p. 382 zu dieser Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> D. h. der Stadt, bezw. der Amtsstätte des gopa und sthänika.

tanen folgend<sup>1</sup> (226, 6/9; Verse). So kann nur von einer Persönlichkeit gesprochen werden, die bei der Verurteilung und Bestrafung des Übeltäters selbständig verfährt, wie auch die von Jolly 2 angeführten Parallelstellen zeigen, die sich, dem Dharmašāstra entsprechend, auf den König beziehen. Der pradestr nimmt in der Liste der Würdenträger (20, 13) die zehnte Stelle ein, ebenso im Tantrākhyāyika (p. 109, 2) und Pancatantra (ed. Kielhorn-Bühler, Bombay Sanskrit Series No. 111, p. 50, 18), im Pañcākhyānaka (p. 180, 2), im Kommentar zu Mhbh. II, 5, 38; im Rāmāyaņa-Kommentar zu II, 100, 36 entspricht ihm der prādvivākasamino vyavahāraprastā; bei Cāritravardhana (zu Raghuvamša XVII, 68) findet sich an zehnter Stelle der dandakāraka, der vielleicht dem pradestr entspricht. In der Gehaltsliste steht der pradest; auf einer Stufe mit den Offizieren und bezieht 8000 pana (245, 13); hingegen zählt der dharmastha weder zu den Würdenträgern noch ist er in der Gehaltsliste genannt.

Im Zusammenhang betrachtet ist das hervortretende Merkmal des pradestr die Exekutive: das Strafen der Beamten (im Verein mit dem samähartr), der Übeltäter ('Beseitigen der Dornen'), der säumigen Steuerzahler, das Ausforschen und Bestrafen der Diebe (mit gopa und sthänika). Man wird den pradestr daher als 'Strafrichter', besser als 'Polizeirichter' bezeichnen dürfen, während der dharmastha der 'Zivilrichter' ist.

Zwischen beiden besteht ein Unterschied in der Zahl ihres Auftretens nicht; sowohl drei dharmasthas (147, 11) als drei pradestrs (200, 13) werden genannt, also "Dreirichter-Senate", daneben sind sie als Einzelrichter tätig (der dharmastha z. B. 189, 14, der pradestr 215, 7), aber auch im Plural kommen sie vor (159, 9, bezw. 142, 15), der vielleicht nur kollektivisch gemeint sein wird. Ein Unterschied hingegen besteht bezüglich des Amtsortes; der oder die dharmasthas amtieren in Städten oder wichtigen Punkten einer Provinz (147, 11), wo sich ein Gerichtsgebäude mit einem Gefängnis befunden haben wird (58, 11 f.); der oder die pradestrs erscheinen bald beim gopa und

<sup>1</sup> Vgl. Tantrākhyāyika p. 12, 4f.

ZDMG 67, S. 87; vgl. noch Manu VII, 16; Gaut. II, 3, 12, 48; Yājñ. I, 367.
 Da der pradestr neben dem dharmastha steht, könnte man "Strafrichter"

sagen; da aber das Wesentliche, der Ankläger, fehlt, ist "Polizeirichter" vorzuziehen.

sthānika, bald beim samāhartr (sei es in der Residenz, sei es in Minen und anderen Unternehmungen), bald auf dem flachen Lande. Das Dharmašāstra kennt auch derartige "fliegende Gerichte". (apratisthitā sabhā, calā; SBE XXXIII, p. 277 zu Brhasp. I, 3), bei denen man sich an die Landrichter des Peisistratos 2 oder an die missi dominici 3 Karls des Großen erinnert fühlt.

Im Arthašāstra begegnet für "Richter" auch der allgemeine Ausdruck sabhāsat (188,15), wozu 22,14 sabhāšālā 4 als "Gerichtshalle" gehört; das Gerichtsgebäude heißt 58,11 und 223,9 dharmasthīya, ein Ausdruck, der auch das "Gerichtswesen", "Rechtswesen" bezeichnet.

Was das Verhältnis des Arthašāstra zum Dharmašāstra bezüglich der Richter anlangt, so kommt dharmastha bei Manu VIII, 57 ° vor und wird von Kullūka mit prādvivāka erklārt; dazu stimmt, daß der dharmastha 'prechati' (Kauṭ. 222, 14), d. h. die vor Gericht Erschienenen einvernimmt, was etymologisch dem prād-(prāch) vivāka 7 zugrunde liegt. Für den pradeṣṭr ist ein entsprechender Richter im Dharmašāstra nicht aufzuzeigen.

Ergebnis (B b) α): Aus dem Arthašāstra geht nicht nur die Nichtbeteiligung des Königs am Rechtswesen in eigener Person hervor, sondern es wird auch zwischen Zivilrichtern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brhaspati I, 2; vgl. Jolly, RuS. S. 134; Colebrooke, Miscellaneous Essays I, p. 490.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Aristoteles Πολ. 'Aθ. (ed. Th. Thalheim, Bibl. Teubn. MCMIX) XVI, 5; J. H. Lipsius, Das attische Recht und Rechtsverfahren, Leipzig 1905, I, S. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. H. Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte (Systematisches Handbuch der deutschen Rechtswissenschaft, hggb. von K. Binding II, I, 2) II, S. 193 f.

<sup>4</sup> M. Vallauri übersetzt (p. 37); ,nelle assemblee, nei publici edifizi'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Jolly, IF 31 (1913), S. 207, Nr. 70. — Ob svāmin (177, 9) ,Richter' bedeutet, wie Jolly a. a. O. S. 210, Nr. 154 angibt, ist zweifelhaft; es dürfte sich um stellvertretende Einvernahme des Herrn handeln, dessen Leute aprasārāh sind, d. h. ,die ohne [Gelegenheit zum] Fortgehen sind' oder weit entfernt wohnen.

<sup>6</sup> Vgl. Jolly, ZDMG 67, S. 93.

<sup>7</sup> S. Jolly, RuS. § 46, S. 133. — Über den pauravyāvahārika (20, 13; 245, 10) ist, obgleich er ein 'Stadtrichter' sein dürfte, nichts Näheres zu sagen möglich; vgl. H. Lüders, SBA 1914 (XXXII), S. 855.

und Polizeirichtern unterschieden. Gegenüber den mehr dem Dharmašāstra entsprechenden Verhältnissen bei Megasthenes, wo der König selbst Prozesse entscheidet, treten bei Kautilya der dharmastha, pradeṣṭṛ, stellvertretend für je drei dieser auch drei Minister auf. Näheres über das Richterwesen berichtet Megasthenes nicht.

Über den pradestr im Zusammenhang mit dem pradešika der Ašoka-Inschriften hat F.W. Thomas (JRAS 1914, p.383/386; Nachtrag ebda. 1915, p. 112) gehandelt. 1 Nach Anführung und Übersetzung der Stellen ergibt sich für Thomas, daß der pradestr ein den verschiedenen Arten von Ratgebern und Lokalgouverneuren beigegebener Beamter und mit exekutiven Pflichten der Steuereinhebung und Polizei betraut war. Dies deckt sich mit der gegebenen Bestimmung, nur hat Thomas die strafrichterliche Funktion nicht erkannt, obwohl er selbst (p. 385) an einen , judging Pradestr' dachte; dharmastha als Adjektiv ist nach der analogen Stelle 209, 2 unmöglich, umsomehr, als dharmastha sonst den Richter bedeutet. Der pradestr ist auch nicht den Ratgebern beigegeben, sondern nur dem samähartr; die Stellvertretung durch drei Minister ist nur ein weiteres (S. 200) Analogon für den durch Richter oder geeignete Personen vertretbaren König des Dharmašāstra (Manu VIII, 9; Yājā. II, 3).

- β) Gesetze. Anzuschließen sind die Berichte des Megasthenes über Gesetze, Sitten und Strafen der Inder, soweit letztere nicht in die judizielle Kompetenz eines später zu behandelnden Beamten fallen.<sup>2</sup>
- 1. Hungersnot. Fg. 1,  $_{14}$ : ,Bei den Indern tragen auch die gesetzlichen Verfügungen dazu bei, daß niemals bei ihnen Mangel an Nahrung eintritt . . .  $^{\circ}$   $^{\circ}$

Die Hungersnot ist dem Arthasastra bekannt: 'Acht große Gefahren, vom Schicksal verhängt, gibt es: Feuer, Wasser, Krankheit, Hungersnot, Mäuse, Raubtiere, Schlangen und Raksas.<sup>4</sup>

Den pradešika hält H. Lüders (SBA 1913 [LIII], S. 1026) für gleichrangig mit den lajjūkas; G. Bühler (Aśoka-Inschriften, S. 20) sieht in den padesikas ,die mittelbaren Fürsten'; vgl. G. Bühler a. a. O. S. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Lassen, Ind. Alt. II, S. 724 f.; III, S. 337 ff.; Wecker, Sp. 1309 f. u. E. W. Hopkins, India Old and New, p. 230 ff., bes. 246 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. oben S. 125, Aum. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eine Bezeichnung nächtlicher Dämonen. — Vgl. zu den Plagen Tanträkhyāyika p. 22, 5f.; Pañcākhyānaka p. 34, 14 f.

Vor diesen schütze er [der König] das Land' (205, 15 f.). Der König soll bei einer Hungersnot [von denjenigen, welche Überfluß haben, Samen und Nahrungsmittel ergreifen und [damit] Unterstützung gewähren. Oder er lasse durch die in Not befindlichen Leute 1 gegen Unterstützung mit Speise Arbeiten verrichten. Oder er verteile die Nahrungsmittel gleichmäßig oder er verpfände eine Provinz.2 Oder er suche bei Freunden Zuflucht. Er veranlasse eine Verminderung oder Entlassung [der Bevölkerung].3 Oder er ziehe mit dem Volke in ein anderes Gebiet, wo die Ernte gut geraten ist. Oder er begebe sich an das Meer, an Seen und Teiche und säe [dort] an Wasseranlagen Getreide, Gemüse, Wurzeln und Früchte an. Oder [er beginne] Unternehmungen mit Wild, Vieh, Vögeln, Raubtieren und Fischen' (206, 18/207, 7). Nur fünf ,Plagen' werden 329, 3 genannt: ,Schicksalsplagen sind: Feuer, Wasser, Krankheit, Hungersnot und Seuche.' Nach einer Erörterung, welche von diesen Plagen die schwerere ist, heißt es (329, 8/12): ", Von 4 Krankheit und Hungersnot [ist] die Krankheit [schwerer]; sie beeinträchtigt die Arbeiten durch Störung der Bemühungen der Diener, welche gestorben, erkrankt oder entlassen worden sind. Hungersnot hingegen beeinträchtigt die Arbeit nicht und gibt Gold, Vieh und Steuern', sagen die Lehrer. Nein, sagt Kautilya; Krankheit ist eine Plage für eine Gegend und eine Gegenmaßregel ist möglich; Hungersnot ist eine Plage für alle Gegenden und führt dazu, daß die Lebewesen nicht existieren können."

Zur Zeit der Hungersnot darf der Gatte über das Vermögen der Frau verfügen (152, 7); <sup>5</sup> wird sie während einer Hungersnot von ihrem Gatten verlassen, so kann sie der Retter, wenn sie einwilligt, "genießen" (231, 35). In der Politik spielt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B liest (Jolly, ZDMG 71, S. 416) durgasetukarma ,Befestigungs- und Wasseranlage-Werke'; der Sinn bleibt unverändert, beides sind ,Notstandsbauten'. — Nach °grahena (207, 1) gehört eine Interpunktion.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Etwa an einen (mittelbar) benachbarten König, um von ihm Nahrungsmittel zu erhalten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zu karšana vgl. P. W. V, Sp. 1262 s.v. karš; karšanīya ,einer, der geschwächt werden soll', ist ein politischer terminus (z. B. 316, 9); zu vamana vgl. 45, 15 u. 402, 8. Es handelt sich also um eine teilweise oder gänzliche Auswanderung der Bevölkerung.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Schon dies gehört zur Ansicht der Lehrer.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Yājū. II, 147.

die Hungersnot eine Rolle insofern, als sie den Gegner schwächt und dem eroberungssüchtigen König den Sieg erleichtert<sup>1</sup>(270,<sub>18</sub>; 271,<sub>17</sub>). Es bestehen gesetzliche Verfügungen für das Zivilrecht, aber keine zur Verhütung einer Hungersnot.<sup>2</sup>

Ergebnis (B b  $\beta$ ): 1. Für Zeiten der Hungersnot bestehen nach Kauţilya zivilrechtliche Ausnahmsbestimmungen, aber keine gesetzlichen Verfügungen zur Verhütung einer Hungersnot; das Arthašāstra gibt dafür Ratschläge, wie einer eingetretenen Hungersnot zu steuern ist.

2. Obligationsrechtliches. Fg. 27, 5f.: ,Und in den Gesetzen und Verträgen zeige sich die Einfachheit, da sie nicht streitsüchtig seien; denn weder haben sie Prozesse wegen eines Pfandes, noch wegen eines Depositums; auch bedürfen sie nicht der Zeugen, noch der Siegel, sondern, wenn sie etwas niedergelegt haben, vertrauen sie; und die Dinge im Hause sind ohne Wächter. 13

Was den ersten Punkt anlangt, daß es bei den Indern keine Prozesse wegen Pfänder und Deposita gibt, braucht die Unrichtigkeit dieser Nachricht nicht im einzelnen nachgewiesen zu werden und genüge der Hinweis auf das aupanidhikam ("Abschnitt bezüglich des Depositums"; Kaut. 177/181). Die Existenz von Zeugen bei Depositis (abgesehen von der ausführlichen Behandlung dieser Materie im Dharmašāstra) beweist Kautilya 180, 9/11. Ebenso waren Siegel im Gebrauch, wie sich schon aus der Terminologie ergibt, da (nach Manu VIII, 180 und Kullūka dazu, nach Yājñ. II, 65, Nārada II, 5 mit Komm. und Brhasp. XII, 3) upanidhi das gesiegelte, verschlossene, niksepa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht hierher gehörig, auch nicht bei Kautilya behandelt ist das für Zeiten der Not geltende Recht (āpaddharma) wie Manu X, 10 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. über die Fruchtbarkeit oben S. 27 f.

<sup>3</sup> Auf diese Nachricht gehen mit großer Wahrscheinlichkeit noch zwei Nachrichten zurück, die allerdings mehr als Hinzufügungen zu Megasthenes anzusehen sein werden, vgl. Lassen, Ind. Alt. III, S. 344 f.: Fg. 27 B (= Aelian, VH IV, 1):, Weder leihen die Inder, noch verstehen sie es sich auszuleihen. Aber es ist auch nicht Brauch, weder daß ein Inder Unrecht tue, noch Unrecht erleide. Daher stellen sie weder einen Wechsel aus, noch [geben sie] ein Pfand. Fg. 27 C (= Nikolaos Damaskenos, FHG III, p. 464, Fg. 143 bei Stobaios, Florileg. XLIV, 41):, Wenn jemand bei den Indern eines Darlehens oder Pfandes beraubt wird, gibt es keinen Prozeß, sondern der es anvertraut hat, beschuldigt sich selbst.

<sup>4</sup> Z. B. Manu VIII, 182; Nārada II, 6; vgl. Jolly, RuS. § 50, S. 140 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. dazu SBE XXXIII, p. 80 zu Nārada I, 150.

das nicht gesiegelte, offene Deposit bedeutet; denselben Unterschied macht Kautilya 180, 6.

Absurd ist die Nachricht des Aelian und bedarf keiner Widerlegung.¹ Hingegen haben die Inder es vortrefflich verstanden zu wuchern; ihre Prozentsätze gehen bis 60°/₀ im Jahre, nach Kauţilya (174, 2/5) ist der dem Recht nach zulässige Zinsfuß 15°/₀ im Jahre (1¹/₄ paṇa von 100 im Monat), der 'gewöhnliche' 60°/₀, bei Waldbewohnern 120°/₀, bei Seeleuten, da hier das Risiko am größten ist, sogar 240°/₀;² nach Vasiṣṭha II, 47 sind bei den mit der Wage gemessenen Gegenständen 700°/₀ zulässig. Nicht minder unberechtigt ist die Angabe des Nikolaos Damaskenos, umsomehr, als ein durch vis maior— als solche wird Entwendung durch Diebe angesehen — abhanden gekommenes Depositum nicht ersetzt werden muß (177, 13/18; vgl. Jolly, RuS. S. 103).

Ergebnis (B b β): 2. Die von Megasthenes (und von Aelian und Nikolaos Damaskenos, die beide wahrscheinlich auf ihn zurückgehen,) berichteten Gesetze und Sitten im Obligationsrecht sind als übertrieben und idealisierend anzusehen.

3. Strafen. Aus der folgenden Stelle geht hervor, daß auch dem Megasthenes der Gebrauch von Zeugen bekannt war.

Fg. 27, 12: ,Der eines falschen Zeugnisses Überführte wird an den äußersten Gliedmaßen verstümmelt; wer einen verstümmelt, erleidet nicht nur dieselbe Strafe, sondern es wird ihm auch die Hand abgehauen; und wenn einer einem Kunsthandwerker Hand oder Auge raubt, wird er getötet.

Darauf ist wahrscheinlich Nikolaos Damaskenos zurückzuführen:

Fg. 27 D: ,Wer einen Kunsthandwerker verstümmelt, an der Hand oder am Auge, wird mit dem Tode bestraft. Den größten Übeltäter läßt der König scheren, da dies gleichsam die größte Schmach ist.

Der falsche Zeuge wird nach Kautilya ebensowenig wie nach dem Dharmašāstra verstümmelt, hingegen sind, abgesehen von den eschatologischen Strafandrohungen,<sup>3</sup> Geldstrafen festgesetzt (177, 6f.). Außer der (von Jolly, RuS. S. 142 angeführten)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Jolly, RuS. S. 99; E.W. Hopkins, India Old and New, p. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Yājñ. II, 38; Vas. II, 48/51; Jolly, RuS. S. 98; W. Foy, Die königl. Gewalt S.52; über das Handelsrecht bei Kautilya handelt Law p.136/195, über Deposita p. 179/185.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. H. Lüders, SBA 1917 (XXVI), S. 347 ff.

Stelle der Mitäksarä zu Yājñ. II,81 ließe sich noch die Ansicht der Barhaspatyas (177,5) heranziehen: "Oder für die [Zeugen], welche sich aus Einfalt nicht bewähren, eine qualifizierte 1 Strafe. Immerhin ist die Angabe des Megasthenes über Verstümmelung falscher Zeugen, wenn auch nicht belegbar, doch glaubwürdig. Die folgende Angabe, daß Verstümmelung mit der des Täters und mit Verlust der Hand bestraft wird, läßt sich so allgemein weder aus der Rechtsliteratur (s. Jolly, RuS. § 43, S. 129/131) noch aus Kautilya nachweisen. Letzterer sagt 196, 1/3: ,Bei Brechen des Schenkels oder Halses, oder bei Ausschlagen eines Auges, bei [gewaltsamer] Verhinderung des Sprechens, der Bewegungen, des Essens, [ist] die mittlere Geldstrafe [zu verhängen] und [Zahlung der] Heilungskosten. Wenn Ort und Zeit [für die Heilung] vorbei sind, werde er der Bestrafung zugeführt. 12 Die Talio verfügt Kautilya nur für einen der Šūdrakaste angehörigen Täter gegenüber einem Brahmanen (195, 8): An welchem Gliede ein Südra einen Brahmanen verletzt, das [Glied] dieses lasse er abschneiden.' Dasselbe besagt das Dharmašāstra (Manu VIII, 279; Gaut. II, 3, 12, 1; Yājñ. II, 215; Viṣnu V, 19), faßt es aber noch allgemeiner, indem es die Strafe für Vergehen von Šūdras Angehörigen der höheren Kasten gegenüber festsetzt.3 Von der hinzuzufügenden Strafe des Handverlustes ist nichts zu finden; man muß diese Angabe des Megasthenes daher entweder als ungenau oder als nicht belegbar bezeichnen; vielleicht aber ist sie in einem zu seiner Zeit bestehend gewesenen Brauche, über den das Dharmašāstra schweigt, begründet. Nichts Näheres läßt sich über den letzten Punkt, bezüglich der Strafe für Vergehen an Kunsthandwerkern, sagen, wiewohl auch hier die Nachricht nicht unwahrscheinlich klingt.4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> citro ghāta kann keinesfalls ,Tod' für ein solches Vergehen, wo nicht einmal dolus vorliegt, bedeuten, wie Shamas. (transl. p. 65 u. 225) 59, 8; 177, 5 übersetzt (,shall be tortured to death'). Nach Manu IX, 248 sind citrair vadhopāyair, wie Kullūka erklärt, Körper- und Geldstrafen, Handabhauen u. dgl.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Jolly, ZDMG 67, S. 78. Wörtlich: ,zur Beseitigung der Dornen geführt'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Viṣṇu V, 72 ist offenbar auf alle Kasten zu beziehen. Über Mutilationsstrafen s. Kauţ. 224/226.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bei Kautilya besteht (225, sf.) eine besondere Strafbestimmung für Diebstahl der Geräte der Kunsthandwerker (oben S. 142).

Das Scheren endlich, die höchste Schmach für den größten Übeltäter nach Nikolaos Damaskenos, wollte Lassen (Ind. Alt. III. S. 345) auf die Inder aus dem Epos des Nonnos übertragen erklären. Das Kahlscheren ist aber bei den Indern tatsächlich Brauch gewesen, wie schon A. F. Stenzler gezeigt hat, gilt jedoch nur für Brahmanen an Stelle der Todesstrafe, der diese Kaste nicht unterliegt, ferner u. a. für eine ein Mädchen schändende Frau. Bei Kautilva tritt Scheren als Strafe bei Fremden ein, die ein am Tage verborgenes Material, ein Behältnis oder Gerät vom Felde, von der Tenne, aus dem Hause oder vom Markte stehlen, wenn es einen Wert bis zu einem pana hat, aber nur neben der Geldstrafe von zwölf pana; oder der Dieb wird ausgewiesen; bei Gegenständen bis zu zwei pana Grenzwert geschieht das Kahlscheren mit einem Ziegelstück (221, 13 f., 16 f., 20).2 Diese Strafe wird wohl mehr eine schmerzhafte Ehrenstrafe als eine besonders hohe gewesen sein.

Ergebnis  $(B \ b \ \beta)$ : 3. Die Angaben des Megasthenes und des wahrscheinlich auf ihn zurückzuführenden Nikolaos Damaskenos sind teilweise nicht belegbar (wenigstens nicht in der gegebenen allgemeinen Fassung), teilweise übertrieben, da das Dharmašāstra das Handabhauen neben der Talio nicht kennt; auch das Scheren scheint nach der Rechtsliteratur und Kautilya nicht als größte Schmach gegolten zu haben. Immerhin mögen die Strafangaben des Megasthenes sich auf gleichzeitigen Brauch stützen, nur sind sie in der überlieferten Form weder im Dharmašāstra noch bei Kautilya belegbar.

c) Über die Militärs ist teils (S. 156/161) gehandelt worden, teils kommen sie im Fg. 34 nochmals zur Sprache. Hier handelt es sich nur darum, unter Ausscheidung der später zu behandelnden ναύαρχοι womöglich die στρατοφύλαχες in den Offizieren bei Kautilya zu erkennen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iuris criminalis veterum Indorum specimen, Vratislaviae 1842, p. 6 u. 13; an letzterer Stelle heißt es: "Tonsura capitis, gravissima poena quae Brâhmanis infligi poterat (quippe quibus ibi demum constituta est, ubi reliquorum ordinum homines capitali poena afficiendi sunt), haud ita gravis fuisse videtur, quando inferiorum ordinum hominibus irrogabatur. Vgl. Manu VIII, 378 f.; Jolly, RuS. S. 128, 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In B (Jolly, ZDMG 71, S. 418) fehlen diese Strafen in Zeile 15/18.

α) In seiner, wie es scheint, nur bei Arrian (Ind. XII, 7) und Strabo (XV, p. 707; früher XII, p. 567 von den Galatern gebraucht) belegbaren Seltenheit legt der Ausdruck στρατοφύλαξ (bei Arrian Plural)¹ die Vermutung nahe, daß eine griechische Übersetzung eines indischen Wortes darin zu sehen ist. Am nächsten käme senāpāla oder sainyapāla, von denen keines bei Kauṭilya, letzteres (nach P. W. s. v.) im Rāmāyaṇa VI, 59, 4 belegt ist. Andererseits kann bei Megasthenes nur der oberste Befehlshaber gemeint sein, da er die höchsten Beamtungen nennt und die subalternen Offiziere in Fg. 34 vorkommen. Es wäre senāpati, das ziemlich unterschiedslos mit senāpāla² gebraucht wird, als dem griechischen στρατοφύλαξ entsprechend anzusehen; da jedoch das Wort auch von den Galatern berichtet wird, ist es zweifelhaft, ob wirklich ein indisches Wort damit wiedergegeben ist.

Ergebnis (Β c α): Der griechische Ausdruck στρατοφύλαξ könnte dem indischen senāpati entsprechen, doch wird das Wort auch von einem anderen Volke gebraucht. Von den anderen hohen Offizieren weiß Megasthenes nichts, Arrian erwähnt nur den Plural στρατοφύλαχες.

- $\beta)$  Über den Flottenbefehlshaber ist bei Behandlung von Fg. 34 zu sprechen.
- d) Auf dem Gebiete des Finanzwesens liegen zwei Beamtenkategorien bei Arrian vor; Diodor und Strabo verstehen als die finanziellen Verwaltungsorgane offenbar εί τε διοιχηταὶ τῶν κοινῶν und ἐξ ὧν ... ἡ διοίχησις τῶν ἔλων; Arrian aber unterscheidet ϑησαυροφύλακες und ταμίαι.

Soweit das Material sehen läßt und die Würdenträger in Betracht kommen, bleiben für das Finanzwesen der sannidhätr und samähartr, außerdem begegnet der košädhyakṣa. Es werden daher, um eine Identifizierung mit den Finanzorganen bei Arrian

Den Plural wendet Arrian wohl nur aus Analogie zu den anderen Beamten an; er sagt auch ναύαρχοι, während bei Strabo (Fg. 33, 8; 34, 9) ναύαρχος steht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die Ausdrücke für ,König': mahīpa, mahīpati, mahīpāla.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. oben S. 192; in Athen heißt der Vorsteher des Staatshaushaltes ὁ ἐπὶ τῆ διοιχήσει bis zum Ende des 4. Jahrhunderts; im 3. Jahrhundert tritt an seine Stelle ein Kollegium δί ἐπὶ τῆ διοιχήσει, das um 280 v.Chr. wieder einem Beamten weicht.

vornehmen zu können, diesen drei Beamten in der Verwaltung des Staatshaushaltes ihre Agenden zuzuweisen sein.

Der košādhyaksa. Der Schatz im Indischen ist der koša, das ist die Gesamtheit der dem Staate (König) zufallenden Werte; diese sind teils unmittelbare wie Gold, teils mittelbare, indem sie erst durch Bearbeitung zu Wertobjekten werden. Die Vollkommenheit des Schatzes [besteht darin, daß] er auf rechtmäßige Weise von den Vorfahren überkommen oder selbst [geschaffen], zum größten Teil aus [geprägtem] Gold und Silber bestehend, mit verschiedenen, ausgiebigen Edelsteinen und Gold [versehen], selbst ein lang[während]es 2 Unglück, ohne Eingänge [an Werten] zu haben, aushält' (256, 12f). ,Der Schatzaufseher empfange die in den Schatz zu bringenden Edelsteine oder wertvolles und minderwertiges Rohmaterial als Vorgesetzter der dazu bestimmten<sup>3</sup> Arbeiter' (75, 13). Das Folgende enthält Kennzeichen der Edelsteine und Definitionen der aus ihnen zu verfertigenden Schmuckgegenstände. Unter Material (kupya) sind alle durch Verarbeitung zu gewinnenden Stoffe für den Gebrauch zu verstehen, größtenteils Nutzhölzer, Edelhölzer (99, 18/100, 2), Felle und Bekleidungsstoffe 4 (79, 5/81, 6); eine der wichtigsten Quellen sind die Bergwerke, die Edel- und Nutzmetalle liefern (81 ff.), für deren einzelne Bearbeitungszweige Aufseher bestellt sind. Das Gebäude, in welchem der Schatz verwahrt wird, ist das košāgāra (132, 5; 221, 9), gewöhnlich košagrha genannt (40, 4; 57, 9; 58, 6); in der Festung befindet sich das Schatzhaus im nordöstlichen Teile (55, 16). Alles, was in den Schatz

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> °prāyašcitra° liest mit Recht die neue Ausgabe 258, 14 gegen B°prāyašcitta° (Jolly, ZDMG 71, S. 422); zu rūpya vgl. H. Lüders, SBA 1919 (XXXIX), S. 743 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B (Jolly a. a. O.) hat richtig dirghām° wie die neue Ausgabe 258, 15. anāyatim läßt Shamas. (transl. p. 320) aus; vgl. zu dem Wort 68, 12; 124, 6; 125, 8; zu dem ganzen Passus vgl. Kāmand. IV, 60 f.

<sup>3</sup> Hier wie an anderen Stellen (58, 16; 101, 7; 113, 17) liest der Komm. statt tajjāta (nach Sor. p. 17, 44, 53) tajjūāta, was Sor. annimmt. Aber weder B noch C (nach Jolly) haben diese Lesung, auch stände bei ihr 'jūāta in dem Sinne von 'jūa. tajjūa stellt 81, 14 und 115, 11, tajjūāta im Text 81, 15, wo aber C (Sor. p. 24) tajjāta liest; Jolly übersetzt (GN 1916, S. 355), mit den dazu nötigen Arbeitern'. Es müßten noch einmal alle Stellen in den Manuskripten eingesehen werden, da auch Schreibund Druckfehler möglich sind.

Vgl. J. Charpentier, ZDMG 73 (1919), S. 135.
 Sitzungsber. d. phil.-hist Kl. 191. Bd. 5. Abh.

kommt,¹ empfängt der Schatzaufseher, aber nur um durch Arbeiter die Materialien bearbeiten und schätzen zu lassen; das Empfangen der Perlen, des wertvollen und minderwertigen Materials wird noch einmal als einzige Aufgabe des košādhyakṣa (58,161) angegeben. Bei Schädigung des Schatzes wird über ihn die Todesstrafe verhängt (59,6). Von einer Geldgebarung ist keine Rede, weder empfängt der Schatzaufseher Geld, noch hat er es für irgendwelche Zwecke flüssig zu machen. Er kann daher kein "Schatzmeister" (ταμίας) sein; er erscheint mehr als ein sachverständiger Hilfsbeamter, der Arbeiten verrichten läßt; die Betrachtung der beiden anderen Beamten wird ergeben, ob der košādhyakṣa für den δησαυροφύλαξ in Anspruch genommen werden darf.

Daß sannidhäte und samäharte im Finanzwesen verwendete Beamte sind, geht aus zwei Stellen des Arthašāstra hervor: ,Die durch listige Proben in Geldsachen Geprüften [und als zuverlässig Befundenen stelle der König] in den Sammelgeschäften des samāhartr und sannidhātr [an]' (17,7) und 331,8/13: ",Von sannidhāt; und samāhart; ist der sannidhāt; eine Plage, weil er [die Vorräte] fehlerhaft werden und zugrunde gehen läßt; der samāhartr, seinem Amte 2 vorstehend, genießt [nur] die ihm zugewiesenen Einkünfte', sagen die Lehrer. Nein, sagt Kautilya; der sannidhätr empfängt das, was in den Schatz kommen soll, nachdem es durch andere in [fertigen] Zustand gebracht worden ist. Der samähart nimmt, wenn er zuerst den eigenen Vorteil wahrgenommen hat, nachher [erst] den Vorteil des Königs wahr oder er läßt [letzteren] verloren gehen und handelt unabhängig 3 bei Annahme fremden Eigentums." Durch diese Worte wird einiges verständlich: im Gegensatz zum košādhyakşa, der die Materialien unbearbeitet empfängt, erhält sie der sannidhät; im fertigen Zustande, in welchen sie durch die Leute des Schatzaufsehers gebracht werden; dadurch, daß er die ihm abgelieferten Materialien nicht sachgemäß behandelt und unbrauchbar werden läßt, bereitet er dem König Schaden. Aus den Worten über den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für das in den Schatz einzuliefernde Geld gibt es einen besonderen Kurs (84, 7).

 $<sup>^2</sup>$ karaṇādhiṣthita; weniger wahrscheinlich ,den Arbeitern vorgesetzt' wie 75,  $_{14}$ u. a.

<sup>3</sup> Wörtlich: ,mit Selbstvertrauen'.

samahartr läßt sich entnehmen, daß er fremdes Eigentum direkt in Empfang nimmt und damit nach Belieben verfahren kann.

Der sannidhatr. Der sannidhatr soll ein Schatzhaus errichten lassen, ein Warenhaus, eine Kornkammer, ein Rohmaterialhaus, eine Waffenkammer und ein Gefängnis. Nachdem er eine viereckige Grube, die nicht von Wasser befeuchtet ist. hat ausgraben und beiderseits an den Seiten und am Boden 1 mit breiten Steinen bedecken lassen, lasse er ein unterirdisches Gemach errichten, mit Behältern aus gutem Holz, in gleicher Höhe mit dem Erdboden, mit drei Böden, mit verschiedener Bestimmung, mit einem festgestampften Estrich und Standflächen,2 mit einer Türe, mit einer Leiter, die mit einer Vorrichtung<sup>3</sup> versehen ist, und mit Götterbildern. Oberhalb dieses [unterirdischen Gemaches] lasse er das Schatzhaus aus Backsteinen errichten, auf beiden Seiten mit Abwehr, mit Wall und Vorbau4 versehen, umgeben von einer bhandavahinī.5 Oder er lasse einen Palast,6 der sichere Aufbewahrungsorte hat, an der Grenze des Landes für Notzwecke durch [aus der Kaste] ausgestoßene Leute errichten (57, 9/58, 7). Im weiteren wird die Errichtung eines Warenhauses behandelt, der Kornkammer, des Materialhauses, der Waffenkammer, des Gerichtsgebäudes, eines Gebäudes für Würdenträger und des Gefängnisses (58, 8/12). Zeile 16 begegnet der einem Stab von Arbeitern Vorgesetzte, der nach 75, 13 f. der košādhyakşa ist; da er hier fast8 mit denselben Worten erwähnt wird, dürfte er ein Unterbeamter des sannidhātr sein. Ein anderer Beamter ist (58, 20) der rūpadaršaka, den der Kommentar zu 84, 7 (Sor. p. 28) mit rūpaparīkṣaka "Münzprüfer" erklärt, dessen Amt die Festsetzung des Münzfußes im gewöhnlichen Handel und für die in den Schatz zu zahlenden Beträge ist (84,7); nach 58,20 prüft er das Gold; unreines Gold wird abgesondert.9 Der König erhält auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> pāršvam mūlam ca B (Jolly, ZDMG 71, S. 228).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gestelle für die einzulagernden Dinge?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zum Aufstellen und Einziehen. <sup>4</sup> S. oben S. 44. <sup>5</sup> S. oben S. 24.

<sup>6</sup> Mit Shamas, und Sor. (p. 9) zu Zeile 7 zu ziehen.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Oder ,dem Tode geweihte'; Shamas. bemerkt (transl. p. 63, n. 2): ,The word may mean criminals who after the completion of the building might be put to death to safeguard the secrecy of the plan.'

<sup>8</sup> Nur werden die Edelsteine als ,alte und neue' bezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. H. Lüders, SBA 1919, S. 749.

Getreide, das wahrscheinlich in der Kornkammer aufbewahrt wurde, Waren, die im Warenhaus, Rohmaterial, das im kupyagrha, und Waffen, die in der Waffenkammer eingelagert wurden (59, 1/8). Für die Angestellten sind Strafen festgesetzt (59, 4/8). Deshalb soll ein mit [einem Stab von] verläßlichen Leuten versehener sannidhāt; die Sammlung [der Vorräte] veranstalten. (Vers:) Von außen und innen soll dieser [alles in der Schatzkammer] selbst bis auf hundert Jahre zurück wissen, damit er, wenn er gefragt wird, [mit der Antwort] nicht zögere und den Verbrauch [der Vorräte] und was [von ihnen noch] übrig ist, angeben könne' (59, 9/11).

So wenig es ist, läßt sich doch aus dem über den sannidhāt; Gesagten Folgendes entnehmen: er hat öffentliche Bauten, teils zum Schatzhaus gehörige, teils für die Würdenträger und die Rechtspflege bestimmte, zu errichten, wofür Geld flüssig gemacht werden muß. Er empfängt das durch den Münzprüfer geprüfte Gold, ferner Getreide, Waren, Metalle, Waffen; letztere Dinge sind Wertobjekte wie die vom košādhyakṣa bearbeiteten Edelsteine. Endlich hat der sannidhāt; Rechnung abzulegen über den Verbrauch und den verbliebenen Rest der Vorräte. Im Kommentar zu Mhbh. II, 5, 40 gibt es einen dravyasamcayakṛt; im Šat. Br. V, 3, 1, 8 ist der samgrahītṛ nach Sāyaṇa der dhanasamgrahakartā košādhyakṣaḥ. Gemeinsam mit dem sannidhātṛ bei Kauṭilya ist das Zusammenhalten und damit das Verwalten des Schatzes.<sup>2</sup>

Der samāhartr. Es wäre recht schwer, nur aus dem einen Kapitel samāhartrsamudayaprasthāpanam (59/62) ein Bild von dem samāhartr zu gewinnen, da die verwendeten Ausdrücke fast unverständliche termini bilden. Schon die Überschrift, bezw. Unterschrift ist nicht ohne weiteres verständlich; es kommt auf die Bedeutung von samudaya an. Oft tritt āya als Gegensatz von vyaya auf, gewöhnlich als Dvandva (37; 14; 63, 1; 69, 4; 124, 6 u. a.), in der Bedeutung 'Einkünfte und Ausgaben'; die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. SBE XLI, p. 62, n. 1; Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 416; A. Hillebrandt, ZDMG 70, S. 45 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dem dravyasancayakrt entspricht im Arthašāstra sannidhātrceyakarma (57, 8; 59, 12) und nicayānanutisthet (so mit C 59, 9 nach Sor. p. 10 zu lesen). — Eine Übersetzung des Titels ist schwer, vielleicht paßt "Schatzkanzler"; besser ist es, den Sanskritausdruck beizubehalten.

Gesamtheit der Einkünfte (āyašarīra) wird ausführlich (60, 1/12) dargelegt, außerordentliche Einkünfte sind 61, 14 f. genannt. Für samudaya dieselbe Bedeutung "Einkünfte" anzunehmen, geht nicht an, da konsequent äya gebraucht wird. 62, 5 f. steht samudaya neben äya und vyaya, und zwar in dem Sinne, daß samudaya das Ergebnis der Vermehrung der Einkünfte und der Kürzung der Ausgaben ist. Es scheint "Gewinn", "Reineinkünfte" zu bedeuten, wie auch der Kommentar zu 68, 5 läbha sagt. prasthäpana dürfte hier nicht "Absenden" heißen, sondern in einem ähnlichen Sinne wie sthäpana (12, 9; 169, 10) gebraucht sein, "Festsetzung". Das Kapitel handelt darnach über "das Festsetzen des Gewinnes durch den samähart".

Dem samähartr obliegt die Aufsicht über die Burg, das Königreich, die Minen, Wasserwerke, Wälder, Hürden und über den Handelsverkehr (59, 15). Die Aufsicht besteht in der Überwachung dieser sieben "Glieder" als Steuerquellen. Die Burg ist als Inbegriff des entwickelten, städtischen Lebens und der daraus für den Staat resultierenden Einkünfte gesetzt, so Zollgelder. Strafgelder, solche für falsches Gewicht, Aichgelder, \* Strafgelder aus der Gerichtsbarkeit des "Stadthauptmannes" (nāgaraka),5 Marktgeld, Abgaben der Prostituierten, der Kunsthandwerkerund Handwerker-Innungen, der außerhalb der Tore Wohnenden.6 Das Reich liefert Steuern, in Geld und Naturalien, von Land und Wasser (Schiffsgelder, Fähr- und Hafengelder); noch reichlicher sind die Erträgnisse aus Minen (für Edel- und Nutzmetalle); Wasseranlagen, Wälder, Hürden und Handelsstraßen zu Wasser und zu Lande bieten große Einnahmen. Im Darauffolgenden (60, 15/62, 4) tritt das Terminologische noch stärker

¹ Analog sagt Draupadī Mhbh. III, 233, 53: sarvam rājūaḥ samudayamāyam ca vyayameva ca | ekāham vedmi kalyāni Pāndavānām yašasvini ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Komm. liest samudaya statt udaya (Sor. p. 14).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über die Agenden des samähartr handelt das Kapitel fast gar nicht. M. Vallauri übersetzt (p. 8): 'Incremento delle rendite per parte del ricevitore.' Jolly (ZDMG 74, S. 322): 'Einziehung der Steuern durch den Steuereinnehmer'; Shamas. (transl. p. 65): 'The Business of Collection of Revenue by the Collector-General.'

<sup>4</sup> Vgl. 203, 2/14 u. 103, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Daneben kommt die (bei Kaut. öfter gebrauchte) Form nägarika vor; über seine diesbezügliche Tätigkeit s. 144, 15; 145, 1f, 9f., 11, 12 u. a.

<sup>6</sup> Vgl. 57, n.\*; Ind. Ant. XXXIV(1905), p. 59 Z; s. aber Manu X, 51; Viṣṇu XVI, 14

hervor; es werden Ausdrücke wie: Ausgaben, Zeit, Aufgaben u. a. erklärt, ohne daß daraus für den samähart; etwas klar würde. Nur so viel kann man entnehmen, daß er mit den Einnahmen und vielleicht auch mit den Ausgaben im Staatshaushalte¹ zu tun hat, jedoch nichts mit dem Schatz. 62, 5 f. heißt es (Vers): "So besorge der kundige [samähart;] den Gewinn, lege die Zunahme der Einkünfte und die Kürzung der Ausgaben dar und bringe das umgekehrte Verhältnis² zurecht."

Die Agenden des samähartr gibt Kautilya 141, 18/142, 2. Dieser Beamte teilt das Land in vier Teile und innerhalb derselben läßt er die Dorfbezirke feststellen unter Zugrundelegung einer Einteilung in große, mittlere und kleine, die als lokale Steuersätze gelten. Ferner werden die Orte verzeichnet, welche das Privileg der Steuerfreiheit genießen, die Soldaten zu stellen haben, die Getreide, Vieh, Gold und Rohmaterial liefern, die Frondienste leisten oder sonst einen Ersatz für Steuern bieten. Die unterstellten Beamten des samaharte sind der sthanika, an der Spitze eines jeden Landesviertels (142, 14), und der gopa, der fünf oder zehn Dörfer beaufsichtigt (142, 3). Die Aufgaben dieser beiden Beamten sind die gleichen und werden beim gopa angeführt (142, 4/13). Er hat das Dorfgebiet durch Absonderung einer Grenze<sup>3</sup> festzustellen, ebenso das Gebiet der Felder durch Aufstellung einer Liste der bestellten und unbestellten Flächen, der trockenen Bodenflächen,4 der Rieselfelder, Gärten, Baumgärten, Wälder, Bauflächen, Heiligtümer, Tempel, Wasseranlagen, Leichenplätze, der unentgeltlichen Verpflegungshäuser und Trinkhallen für Reisende, der heiligen Plätze, der umzäunten Weideplätze und Wege; auf Grund dieser Feststellung wird ein Verzeichnis der ihren Grenzen nach bestimmten Geschenke, Verkäufe, Gunstgeschenke und Privilegien angelegt; 5 für die Häuser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. šarīrāvasthāpana 61, 2 und Sor. p. 11 dazu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. wenn die Ausgaben größer, die Einnahmen geringer sind.

Diese wird, wie im Dharmašāstra (s. Jolly, RuS. S. 94) gebildet durch Flüsse, Berge, Wälder, Gebüsche, Hühlen, Wasseranlagen, Bäume (drei Arten); 46, 1f.; 168, 16; 197, 11 u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der Komm. erklärt sthala (Sor. p. 71) mit jängalam (,jungle'); vgl. Kullūka zu Manu VII, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dies ist vielleicht der ungefähre Sinn der Stelle (142, 6 f.), die wegen der Wortstellung schwer zu übersetzen ist.

werden Aufzeichnungen geführt, wer Steuern zahlt und wer nicht. Weiters sind festzustellen: die Zahl der Einwohner nach den vier Kasten, nach Berufen (ob sie Ackerbauer, Rinderhirten, Händler, Handwerker, Arbeiter, Sklaven sind), die Zahl der zwei- und vierfüßigen Tiere und das Ausmaß der Leistungen an Gold, Frondienst, der Abgaben an Zoll und für das Heer. Der gopa hat endlich den Stand der Familien an weiblichen und männlichen Personen in Erfahrung zu bringen, an Kindern und alten Leuten, deren Beschäftigung, Lebenswandel, Lebensunterhalt und Aufwand. Die gleichen Pflichten obliegen, wie erwähnt, dem sthänika in seinem Amtsbereich (142, 14).

Die Agenden der beiden Unterbeamten des samähartr haben zum Zweck genaueste Kenntnis der Bewohner, ihres mobilen und immobilen Eigentums; die beiden Beamten führen Verzeichnisse; daraus geht für den samähart seine Beziehung zur Steuereinhebung hervor. Exekutive Gewalt besaßen der gopa und sthänika nicht, bei säumigen Steuerzahlern schritten die Polizeirichter ein (142, 15; oben S. 197.f.). Gegen Steuerhinterziehung verwendete der samähart Spione. Als angebliche Hausväter bringen diese den Umfang der Felder, Häuser und Familien in den Dörfern ihrer Tätigkeit in Erfahrung, nach Umfang und Produkten die Felder, nach Besitz und Privilegien die Häuser, nach Kaste und Beschäftigung die Familien, deren Zahl an Wesen (Menschen und Haustieren),2 die Einnahmen und Ausgaben. Ferner sollen sie den Grund der Abreise Abgereister, den des Aufenthaltes Angekommener, der Frauen und Männer, über deren Zweck man nichts weiß, und das Treiben der Spione in Erfahrung bringen 3 (142, 16/20). Angebliche Händler (vaidehakas) sollen Ausmaß und Wert der aus dem eigenen Lande stammenden Königswaren in Erfahrung bringen, die aus Minen-, Wasserwerks-, Forstunternehmungen und von Feldern kommen, ferner das Aus-

Mit danda sind entweder die aus dem Dorfe beizustellenden Soldaten (vgl. 142, 1) gemeint oder die Strafgelder, wie 60, 1, wo C (Sor. p. 10) auch sulkadanda liest. In beiden Fällen ist wohl ein schätzungsmäßiger Voranschlag anzunehmen, wie auch heute das Budget solche Voranschläge kennt. — Zu nibandha (142, 7) vgl. oben S. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> janghāgra wörtlich: ,der Umfang an Beinen', alles, was an Lebewesen zum Hause gehört, vgl. den Komm. bei Sor. p. 72.

<sup>3</sup> So nach dem Komm. (Sor. p. 72).

maß der aus fremdem Lande stammenden Waren, die auf Wasseroder Landwegen hereingekommen sind, wertvoll oder minderwertig sind, und bei Unternehmungen der Kaufleute deren Auslagen an Zoll, Weggeld, Geleitgeld, an Durchzugsgeld durch Wälder,2 an Fährgeld, an dem zu gebenden Teil der Nahrung 3 und an Warenhauszins.4 Angebliche Büßer werden vom samāhart; zur Auskundschaftung der Lauterkeit und Unlauterkeit der Ackerbauer, Rinderhirten, Händler und Aufseher verwendet. Spione, die sich als alte, d. h. im Berufe' erfahrene Räuber und als geistliche Schüler ausgeben, sollen den Grund der Ankunft, des Verweilens, Gehens der Diebe, unfreundlicher und gewalttätiger Leute bei Heiligtümern, Kreuzwegen, Einöden, nicht geheuren Orten, Brunnen, Flüssen, Tränken, Furten, Göttertempeln, Einsiedeleien, Wäldern, Berges- und Waldesdickichten in Erfahrung bringen (143, 1/10). ,So sorge der samähartr eifrig für das Land und es sollen sorgen diese Spione und die anderen Spione, die aus demselben Heimatsort sind' 6 (143, 11 f.; Vers).

Diese Tätigkeit der Beamten und Spione des samähartr lassen ihn nicht nur als Steuerbeamten erscheinen; wenn auch die zu Steuerzwecken eingerichtete Ausspionierung der Bewohner zunächst den Zweck hat, Steuerhinterziehungen zu verhindern, verbindet sie doch damit die Aufgabe, die Bevölkerung in politischer Hinsicht zu überwachen. Man wird daher den samähartr als den Leiter des Spionagesystems ansehen müssen. Die Tätigkeit des samähartr, der durch seine Leute die Aufnahme des Getreides durchführt, ist (S. 97) erwähnt worden,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für Truppen, s. Komm. Sor. p. 43 zu 99, 2 u. 141, 13 (p. 71).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Komm, Sor. p. 43; vgl. R. Fick, Die soc. Glied. S. 176 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wohl besser deyabhaktabhāga zu lesen wie 99, 2; es ist offenbar der Aufwand für die Ernährung der Geleittruppen gemeint. Vgl. den Komm. (Sor. p. 72).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shamas. (transl. p. 180); ,the charges incurred by them for their own subsistence, and for the accommodation of their merchandise in warehouse'; vielleicht ist an ein Lagergeld im Warenhaus zu denken, vielleicht an eine Untersuchung ausländischer Waren durch den Aufseher (panyägärädhyaksa).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wörtlich: ,Stellen, die kein Aufenthaltsort sind'.

<sup>6 ,</sup>Blutsverwandte' sind kaum anzunehmen.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Im besonderen unterstehen die Spione wohl dem Aufseher, in dessen Dienstzweig sie tätig sind, wie dem Zollaufseher (111, 19), dem surä-Aufseher (119, 18; 120, 1), bezw. dem gopa und sthänika.

ebenso die zahlreichen, nicht weniger als 24 Arten umfassenden Spione (S. 172). Der samäharte hat durch seine Spione die beste Gelegenheit, fast das ganze Land, alle Berufsschichten und Beamten in Erfahrung zu bringen'; diese Kenntnisse hat er verwertet, indem er judizielle, allein oder mit dem Polizeirichter disziplinare Kompetenzen annimmt.

Er läßt durch angebliche Räuber, die sich mit wirklichen vereinigt haben, letztere bei einem Diebstahl fangen und zeigt sie als Beweis der Allwissenheit und Allmacht des Königs dem Stadt- und Landvolk, um es von weiteren Übeltaten abzuhalten (211, 14/18); ähnlich verfährt er bei Waldbewohnern und Waldstämmen (212, 1/5). 'Der samähartr soll, wenn er sie, wie früher [angegeben worden ist], gefangen hat, die [Sache] darstellen, indem er die Allwissenheit des Königs bei den Reichsbewohnern preisen läßt' (212, 6f.; Vers). Er 'beschützt' nicht nur das Land (janapadarakṣaṇam 208, 13), er hat auch ein Strafrecht (208, 13 f.); dabei kann er allein auftreten (208, 15/210, 12) oder unterstützt durch den Polizeirichter beim Zügeln der Aufseher und deren Leute (220, 14 f.), wie umgekehrt die Unterbeamten des samähartr, gopa und sthänika, den Polizeirichter bei Ausforschung der Räuber fördern (215, 7 f.).

Der samähartr hat somit mehrere Agenden: zunächst die Ergreifung der Steuern, dann von Einkünften aller Art (Regalien); er hat über die Ausgaben zu wachen und ein entsprechendes Verhältnis zwischen Einnahmen und Ausgaben herzustellen, besorgt also die Geldgebarung, ohne jedoch mit dem Schatz in Verbindung zu treten. Wiewohl ein Aufseher über die Rechnungskammer (akṣapaṭala)¹ bestand, wird man doch als Vorsteher des Staatshaushaltes den samähartr bezeichnen dürfen. Daneben fallen ihm einige andere, aus seiner Stellung als Steuerbeamten erklärliche Kompetenzen zu: Leitung des Spionagesystems, dadurch Überwachung der Bevölkerung und unter den Beamten tritt er strafend auf oder überweist sie dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man wird vielleicht aus dem Umstand, daß die Kapitel über Rechnungswesen, die Prüfung der Angestellten, Ausstellung königlicher Schreiben (62/75) auf das Kapitel über den samähartr folgen, auf das nahe Verhältnis dieser Dienstzweige zu seinem Ressort schließen dürfen.

Polizeirichter, der wiederum die Unterbeamten des samähartr bei der Steuereinhebung unterstützt.

Während der sannidhäte fast 1 nur mit Wertobjekten zu tun hat, Bauten ausführt, für die er das Material aus dem kupyagrha und offenbar das Geld anweisen muß, Rechnung über die im Schatz vorhandenen Vorräte führt, ist der samähartr der eigentliche Finanzminister. Er hat die Kontrolle über den Staatshaushalt, er hat mit Geld zu tun, das durch Steuern und Abgaben eingebracht wird; mit Getreide nur insofern, als es als Steuer geliefert wird, und dies überweist er wie das ungemünzte Gold dem sannidhatr, der das Getreide wieder der Kornkammer übergibt, das Gold durch den Münzprüfer prüfen und dann vielleicht prägen läßt. Daraus läßt sich noch ein Unterschied zwischen diesen beiden Funktionären ableiten. Den koša bildet die Gesamtheit der dem Staate zufallenden Werte, wobei zu bemerken ist, daß es keine Trennung des Königsgutes vom Staatsgute gibt. So heißt der Schatz direkt rājakoša (220, 1), ohne daß man darunter eine "Privatschatulle" verstehen dürste; wenn der König einen kleinen Schatz hat, soll er größere Steuerleistungen fordern, ein solcher König ist ein alpakoša (47, 7; 247, 1), und hat er gar nichts, dann heißt er ein akoša (240,6). Man hört jedoch fast nie, daß Geld in den Schatz gelangt (mit jener Ausnahme von Gold), sondern nur Materialien; bei Zollhinterziehungen, wenn Waren versteigert werden (110, 10) und bei Verkäufen von Bauplätzen (168,7) kommt der Erlös in den Schatz, was aber nur heißen wird, daß die Summe dem Fiskus zufällt. Der koša scheint somit ein Stapelplatz des Staats- und Königsvermögens an Wertobjekten zu sein, dessen Verwalter der sannidhäte war. Hingegen war der samäharte der Leiter des Staatshaushaltes, der die Geldmanipulationen innehatte.

In der Liste der Würdenträger läßt sich ein Unterschied zwischen den beiden Finanzbeamten nicht wahrnehmen, beide beziehen 24.000 paṇa (245, s), nur ist der samähartr vor dem sannidhätr genannt (20, 13; 245, s). Das Verhältnis des košā-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er empfängt zwar Gold, aber wohl nur ungemünztes, das der Münzprüfer zu prüfen hat (58, 20 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der samähartr hat die achte, der sannidhätr die neunte Stelle inne. — Im Englischen entspricht die Übersetzung ,collector-general (Law p. 107);

dhyakşa zum samāhartr tritt nirgends hervor und irgendwelche Beziehung zu ihm besteht deshalb nicht, weil der Schatzaufseher nur mit Materialien zu tun hat, die in verarbeitetem Zustand in den koša, damit an den sannidhātr gelangen.

Ergebnis (B d α): Unter den mit der finanziellen Verwaltung des Staates betrauten Beamten nach Kautilya ist eine kollegiale Beamtung von 'Schatzhütern' (θησαυροφόλακες) nicht nachzuweisen. Als Schatzhüter im eigentlichen Sinne, soweit das Wort den Leiter der Staatskasse bezeichnen und die Übersetzung eines indischen Ausdruckes sein soll, kommt kein Beamter in Betracht; in einem anderen Sinne jedoch ist der sannidhäter des Arthašāstra als Schatzhüter zu bezeichnen.

β) Als 'Schatzmeister' (ταμίαι) sind bei Kautilya keine Beamten nachweisbar, überhaupt ist eine Behörde, die Geld überweist, nicht zu erkennen. Der Schatzaufseher (košādhyakṣa) spielt als Unterbeamter des sannidhātr bei Kautilya keine besondere Rolle¹ und hat nur den Rang eines Werkstättenaufsehers. Der samāhartr hat wohl Leute unter sich, die teils als Beamte die Steuern einheben (gopa und sthānika), teils als samāhartrpuruṣas den Saatenstand aufnehmen, endlich als Spione das Land und die Beamten auskundschaften, aber von 'Schatzmeistern' ist keine Rede. Die Geldmanipulation hat der samāhartr inne, der offenbar auf Anweisung des sannidhātr das Geld für die öffentlichen Bauten auszahlt, die Gehälter der Beamten usw. Durch wen dies geschieht, ob etwa gopa und sthānika diese Obliegenheiten der Geldauszahlungen haben, läßt sich aus dem Arthašāstra nicht entnehmen.

A. Hillebrandt übersetzt (ZDMG 70, S. 45) "Steuerdirektor"; er hat auch auf den bhägadugha verwiesen (vgl. die Stellen bei Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 100). Vielleicht ist der Ausdruck "Finanzminister" anwendbar, weil er, eher als ein Steuerdirektor, auf die mit der Steuereinhebung verbundenen Agenden hindeutet, etwa wie einem modernen Finanzminister das Steuerwesen, Zollwesen, die Beamten, das Aufsichtspersonal, die Finanzpolizei und gewisse Vertrauensleute unterstehen, endlich dieser auch die Monopolyerwaltung innehat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Tantrākhyāyika erscheint er wie im Arthašāstra nicht unter den Würdenträgern, im Pañcatantra (ed. Kielhorn-Bühler, Bombay Sanskrit-Series No.111, p.50, 18) an vierzehnter Stelle, im Pañcākhyānaka (p.180, 2) an zwölfter Stelle; als Übersetzung wäre die wörtliche "Schatzaufseher" beizubehalten.

Ergebnis (B d  $\beta$ ): Eine Behörde von Schatzmeistern gibt es nach Kautilya nicht; die Geldgebarung hat offenbar der samähartr inne; die unmittelbaren Organe, welche die Gelder auszahlen, sind aus dem Arthasästra nicht erkennbar.

Bezüglich der Finanzverwaltung ergibt sich zwischen Megasthenes und Kautilya im wesentlichen keine Übereinstimmung, vielmehr erscheint der Verwaltungs- und Beamtenapparat im Finanzwesen nach dem Arthasastra anders organisiert. So hat Megasthenes nichts vom samäharte erwähnt, er kennt den Schatzaufseher nicht, abgesehen von den vielen mit dem Finanzwesen in Beziehung stehenden Unternehmungen und deren Aufsehern.

Was die Zugehörigkeit aller Beamten zu einer Kaste anlangt, die man, wenn Megasthenes von Kasten berichtete, annehmen müßte, läßt sich nach Kautilya nichts sagen. So wird von einem Minister die edle Abkunft (15, 2) gefordert, die neben anderen Eigenschaften die Vollkommenheit des Ministers ausmacht; da letztere auch von den Aufsehern gefordert wird (68, 2), ist auch für diese die Abstammung aus edler Familie inbegriffen. Ob aber dieses Moment darauf hindeutet, daß alle Aufseher nur brahmanischer Kaste oder Ksatriyas waren, ist mehr als zweifelhaft; gerade für die Unternehmungen wird man mehr auf Fachkenntnisse3 als Kaste gesehen haben, allerdings mit Berücksichtigung der "Lauterkeit".4 Für das Arthašāstra des Kautilya wird derselbe Satz verwendet werden dürfen, wie ihn Foy für das Dharmašāstra gefunden hat: ,Sie [die Minister] scheinen durchaus nicht in der Regel der Brahmanenkaste angehört zu haben; wenigstens wird dies, soviel ich gesehen habe, in unsern Rechtsbüchern nirgends (abgesehen von dem ersten Minister) ausdrücklich bemerkt. 65

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei Manu VII, 60 heißt es: 'Auch andere lautere, verständige, zuverlässige, in gehöriger Weise Sammler des Geldes (arthasamāhartīn) mache er zu Ministern, die wohl geprüft worden sind.' Vgl. W. Foy, Die königl. Gewalt S. 78 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben S. 63.

<sup>3</sup> Alle Aufseher, die mit der Vollkommenheit eines Ministers ausgestattet sind, sind nach ihren Fähigkeiten in den Ämtern anzustellen<sup>c</sup> (68, 2).

<sup>4</sup> Vgl. 69, 18 f.; 143, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die künigl. Gewalt S. 67 f.; vgl. S. 72 u. 74; E.W. Hopkins, The mutual relations p. 94; über die Beamten des Epos s. Hopkins, The ruling caste

### 8. Berufsgesetze.

Diodor: ,Die Teile also des geteilten Staatswesens der Inder sind etwa diese; es ist nicht gestattet, aus einer anderen [Berufs-] Art eine Frau zu nehmen oder die Lebensweise [einer anderen Berufsart zu befolgen] oder [deren] Tätigkeit auszuüben, wie: daß ein Krieger Ackerbau treibe oder ein Kunsthandwerker Philosophie.

Arrian: ,Aus einer anderen [Berufs-]Art eine Frau zu nehmen, ist nicht erlaubt, wie: den Landleuten aus der der Handwerker und umgekehrt; auch nicht, daß ein und derselbe zwei Künste ausübe, auch dies ist nicht erlaubt; auch nicht eine [Berufs-]Art mit der anderen zu vertauschen, wie: ein Landmann aus einem Hirten zu werden oder ein Hirt aus einem Handwerker. Einzig und allein ist es ihnen gestattet, Sophist aus jeder [Berufs-]Art zu werden, aber die Verhältnisse der Sophisten sind nicht angenehm, sondern von allen am mühseligsten.

Strabo: ,Es ist nicht gestattet, aus einer anderen [Berufs-]Art eine Frau zu nehmen, weder Lebensweise noch Arbeit der einen [Berufsart] mit der der anderen zu vertauschen, noch daß derselbe mehrere ausübe, außer wenn einer zu den Philosophen gehöre; denn dieser werde wegen ihrer Trefflichkeit zugelassen.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß hier, wo die drei Versionen fast dieselben Worte gebrauchen, der eigene Bericht des Megasthenes vorliegt: a) Endogamie der Berufsart; b) der Beruf ist unvertauschbar und nur allein ausübbar; c) Sophist darf jeder werden, dieser Beruf ist zwar mühselig, aber trefflich.

a) Die Forderung 1 der Endogamie ist nur für den orthodoxen oder auf Standesehre bedachten Teil der drei höheren Kasten (der "Zweigeborenen") bindend gewesen. Wenn Megasthenes über eine derartige Abschließung der Berufsarten voneinander berichtet, so könnte das doch darauf deuten, daß er Kasten in ihnen gesehen hat. Jedoch hat es auch in Ländern des Altertums, wo kein Kastensystem bestand, keine allgemeine Ehegemeinschaft gegeben. In Rom kämpften die Plebejer um das conubium mit den Patriziern, die socii um das mit den

p. 99/103; über die Kaste der amaccas in den J $\bar{a}$ takas s. R. Fick, Die soc. Glied. S. 93 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier kann es sich wohl nur um eine religiöse Satzung oder eine soziale Einrichtung handeln; in den anderen Fällen ist Brauch schwer von Gesetz zu trennen.

cives Romani; in Griechenland waren in der Adelsherrschaft Ehen nur zwischen Adeligen gestattet; in der Oligarchie wird das conubium auf die Vollberechtigten ausgedehnt, später auf sämtliche Bürger; damit trat an Stelle der Forderung der Abstammung für eine Ehe die soziale Stellung. Es ist daher nicht nötig, aus jenem Eheverbot zu schließen, Megasthenes habe die kastenmäßige Zusammensetzung der Bevölkerung erkannt. Vielmehr erklärt sich die Nachricht dadurch, daß der griechische Gesandte Berufsarten gesehen hat; diese waren zum großen Teil an eine Kaste gebunden und auf diese Weise sind Ehen zwischen sozial Unebenbürtigen weniger vorgekommen. Daß aber Frauen aus anderen Kasten genommen werden dürfen, gestattet nicht nur das Dharmašāstra, sondern es bestimmt auch darnach das Familien- und Erbrecht.3 Auch im Arthašāstra begegnet die Erbteilung, die sich nach dem Umstande richtet, ob verschiedene Frauen oder Söhne von Frauen verschiedener Kaste da sind (162 f.). Wie unrichtig es wäre, dem Berichte des Megasthenes Kasten zugrunde zu legen, zeigt die Version des Arrian: Ackerbau und Gewerbe sind offenbar der Vaisyakaste gemeinsam, besonders wenn man an Großbauern, Großhandwerker und Großkaufleute denkt; diese waren doch kaum durch die Kaste von der Ehegemeinschaft ausgeschlossen, wohl aber bildete der Beruf, der Stand<sup>5</sup> eine Schranke; ebenso wird es sich beim Kleinbauern, Kleinhandwerker und Händler verhalten haben.

Ergebnis (a): Die Forderung der Endogamie, wie sie Megasthenes berichtet, bezieht sich nicht auf die der Kasten, sondern auf die sozialer Gruppen, die zum großen Teil allerdings auf kastenmäßige Zusammensetzung zurückgehen.

b) Daß der Beruf nicht vertauschbar ist, erklärt sich gleichfalls aus seiner Gebundenheit an die Kaste. Ob zwei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Th. Mommsen, Römisches Staatsrecht III, 1 (Leipzig 1887), S. 79, 472, 634; O. Karlowa, Römische Rechtsgeschichte II (Leipzig 1901), S. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. H. Swoboda, Lehrbuch der Griechischen Staatsaltertümer, S. 37 (m. Anm. 4) u, S. 53 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Jolly, RuS. S. 61 f.; Manu III, 12 ff.; Viṣṇu XXIV, 1 ff.; Baudh. I, 8, 16, 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. oben S. 131, 141, 146.

Vgl. M. Weber, Archiv für Sozialwissenschaft 41 (1916), S. 653/656;
 T. W. Rhys Davids, Buddhist India p. 264; s. auch p. 55 ff.

Berufe nicht von einem Individuum ausübbar waren, läßt sich nicht sagen; in indischen Quellen scheint das Problem unbekannt zu sein und Megasthenes dürfte eine Tatsache, einen Brauch als Gesetz hingestellt haben. Daß ein Hirt nicht hätte Landmann werden können, ist schwer glaublich, man durfte wohl einen jeden Beruf ergreifen, nur nicht durch ihn in eine höhere Kaste gelangen: 'Die nach ihrem dharma¹ nicht leben können, sollen den unmittelbar nächsten annehmen, den geringeren, nicmals aber den höheren.'²

Ergebnis (b): Die Stetigkeit der Kastenzugehörigkeit erschwert es im allgemeinen, den Beruf zu wechseln, wiewohl auch dies gestattet ist, soweit damit nicht das Aufsteigen in eine höhere Kaste verbunden ist. Ob man zwei Berufe in einer Person ausüben durfte, läßt sich aus indischen Quellen kaum ermitteln.

c) Der dritte Punkt bezüglich der Freiheit des Sophistenstandes ist ein Beispiel, wie offenbar derselbe Text verschieden verstanden oder mißverstanden werden kann. Während man nach Arrian aus allen Berufen Sophist werden kann, ist nach Strabo dem Philosophen jeder Beruf zugänglich. R. Fick hat3 darauf hingewiesen, daß die Angabe des Arrian sich nur auf die Asketen beziehe, die des Strabo auf die Brahmanen. Das ist nur zum Teil richtig; ein Rsi, ein "Seher", soll Sohn einer Sklavin gewesen sein; der Sohn einer Magd will Brahmanenschüler werden, ohne zu wissen, welcher Familie er angehört;4 andererseits ist dem Brahmanen selbst in Fällen der Not nicht jeder Beruf erlaubt.5 Vielleicht hat Strabo selbständig den Philosophen, von denen Megasthenes viele Freiheiten berichtete, auch jene in bezug auf den Beruf zugestanden; vielleicht aber hat Megasthenes überliefert, es seien Veränderungen des Berufes nicht gestattet mit Ausnahme für die Philosophen, und dies wurde von Arrian und Strabo verschieden interpretiert.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. die ihrer Kaste zukommende, rechtmäßige Beschäftigung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vasistha II, 22 f.; in modernen Versionen des Vasistha (Dharmasamgraha ed. by Pandit Jibananda Vidyasagara, Calcutta 1876, II p. 459) steht das Gegenteil. Vgl. Manu X, 81, 89, 101; Gaut. I, 7, 6 ft.; Yājū. III, 35; Viṣṇu II, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die soc. Glied. S. 41, Anm. 2.

M. Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. I, S. 199 f.; vgl. H. Qldenberg, Buddha (7. Aufl., Stuttgart und Berlin 1921) S. 71 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Manu X, 83 ff.

Ergebnis (c): Bezüglich der Freiheit des Sophisten-, bezw. Philosophenstandes, in den jeder eintreten könne, bezw. dessen Angehörige jeden Beruf ergreifen können, läßt sich, wie in den zwei vorhergehenden Punkten, nichts Besonderes aus dem Arthašāstra beibringen.

## 9. Die αὐτόνομοι πόλεις.

Da der Bericht des Megasthenes öfters autonome Staatswesen erwähnt, die verschieden zu erklären versucht worden sind, soll aus dem Arthašāstra ein Anhaltspunkt für die Beantwortung dieser Frage zu finden gesucht werden.

Fg. 1,  $_{32}$ : ,Endlich, als viele Generationen später die Herrschaft [der Söhne des Dionysos] aufgelöst worden war, hätten die Städte Volksherrschaften eingesetzt.'

Fg. 1, 38: "Später, nach vielen Jahren, hätten die meisten Städte Volksherrschaften eingesetzt, die Königsherrschaften einiger Stämme hätten bis zum Übersetzen Alexanders gedauert."

Fg. 1, 50: ,Diese [Aufpasser] spionieren alles aus, beaufsichtigen, was in Indien geschieht und erstatten den Königen Bericht, wenn ihre Stadt keinen König hat, den Behörden.

Fg. 25, 3b: ,Sie berichten auch von einer aristokratischen Ordnung des Staatswesens dortselbst [jenseits des Hypanis], die aus 5000 Ratsleuten bestehe, von denen jeder dem Staate einen Elefanten liefere.

Fg. 32, 4: ,... und sie [die Landleute] zahlen die Steuern den Königen und den Städten, welche autonom sind.

Fg. 32, 10: ,Diese [Aufpasser] beaufsichtigen die Ereignisse auf dem Lande und in den Städten und berichten diese dem König, wo eben die Inder von Königen beherrscht werden, oder den Behörden, wo sie sich eben selbst verwalten.

Fg. 32, 11: ,Die siebenten sind die über die öffentlichen Angelegenheiten Beratenden, mit dem König oder in den Städten, die autonom sind, mit den Behörden.

Fg. inc. 56, 20: ,Diese Bewohner der Berge, die in ununterbrochenem Zuge bis an die Küste des Ozeans reichen, sind frei, der Könige ledig und haben in vielen Städten die Berghügel inne.

H. Zimmer 1 untersucht die Stellen des Veda und kommt zu dem Schluß (S. 162): 'die Regierung der in der angegebenen Weise gegliederten arischen Staaten war durchaus eine monarchische.' Diese Monarchien sind weder absolute, wenn auch die Ingerenz der Volksversammlung (samiti) unerkennbar ist (S. 172), noch besteht nur die Erbmonarchie, sondern auch die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Altind. Leben S. 158 ff.

Wahlmonarchie, für die ,in der Samiti die Erkürung des Herrschers stattfand' (S. 175). Daneben existiert nach Zimmer (S. 176) cine Samtherrschaft, die aber durch Usurpation eines Mitgliedes wieder in die Alleinherrschaft mündet (S. 177). Lassen hat 1 nur von der aristokratischen Verfassung gesprochen und als Beispiel die der Stadt Vaišālī erklärt, deren Einrichtung er (II, S. 86 f.) schildert. W. Foy 2 findet nach Untersuchung der Rechtsliteratur, die keine Spur von Wahlmonarchie (S. 7) oder beschränkter Monarchie (S. 10) biete, daß es auch Republiken gegeben haben könne (S. 13), wiewohl die Rechtsliteratur nirgends von ihnen spricht, da diese sich nur auf ihre Entstehungsländer beziehe, d. h. auf Monarchien. R. Fick 3 hält es für eine Tatsache, ,daß nach den buddhistischen und jainistischen Quellen zu Buddha's Zeit Oligarchien im Osten Indiens bestanden'. So gab es, abhängig von Vaisali, neun conföderierte Licchavi-Fürsten in Kośala und neun Mallaki-Fürsten im Kâśi-Lande' (S. 89). In diesen Freistaaten glaubt Fick die αὐτόνομοι πόλεις des Megasthenes suchen zu sollen. 'Daß darunter Republiken zu verstehen, halte ich für wenig wahrscheinlich' (S. 90). Das Epos zeigt die schädlichen Folgen einer königslosen Herrschaft und Hopkins 4 schließt mit Recht daraus, 'daß königslose Völker, αὐτόνομοι, offenbar in der späteren Periode nicht fehlten.

Man hat also, je nach der eigenen Ansicht, die Autonomie auf Republiken oder unabhängige Oligarchien oder Aristokratien übertragen, ohne zu beachten, daß davon nichts berichtet wird. Was jene Verfassung mit den 5000 Ratsleuten anlangt, so kann diese Nachricht keineswegs als von Megasthenes herrührend angesehen werden und ist unten darauf zurückzukommen. Bei Entscheidung der Frage ist jedoch nicht die Auffassung des Forschers, der auf Grund einer gewonnenen Anschauung jene Verfassungsart mit den sonstigen Verhältnissen auszugleichen bemüht ist, maßgebend, sondern die griechische Auffassung des Begriffes der Autonomie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 727.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die königl. Gewalt S. 6 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die soc. Glied. S. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The ruling caste p. 136, vgl. n. §. — Was Hopkins p. 136, n. <sup>†</sup> sagt, muß ein Mißverständnis von Lassens Worten sein.

Jedes freie Staatswesen giebt sich selbst Gesetze, ist αὐτόνομος, αὐτονομία bezeichnet das Wesen politischer Selbstständigkeit', definiert G. Busolt. Von dieser Autonomie, der absoluten oder im weiteren Sinne, ist nach Busolt die im engeren Sinne innerhalb eines Bundes zu trennen, deren sechs Merkmale (S. 658) festgestellt werden. Nun fällt diese Art der Autonomie für Indien weg, da es nirgends auf Grund ausdrücklich normierter Bundesgesetze eine Föderation gegeben hat, wenigstens soweit, als das heutige Material zu urteilen erlaubt. Was annähernd vergleichbar wäre, sind einerseits durch Heiraten zustande gekommene gemeinsame Interessensphären, die aber manchmal zu Kämpfen führten,2 andererseits die durch Verwandtschaft konföderierten Herrscher der Vajjians.<sup>8</sup> Man kann daher für Indien nur von einer absoluten Autonomie sprechen, d. h. die vollständige Unabhängigkeit eines Gemeinwesens von einer außerhalb desselben gelegenen Macht (König oder Bundesregierung). Aber noch kann die Herrschaft innerhalb des Gemeinwesens verschieden sein: Aristokratie, Oligarchie, Demokratie. Bezeugt ist, daß die meisten Städte Volksherrschaften eingesetzt hatten,4 und daß sie keinen König haben, sondern Beamte. Damit ist gesagt, daß an keine rajas zu denken ist, also auch an keine Aristokratien mit Beamten, sondern nur an Beamte als leitende Behörde (τέλη, ἄρχοντες, ἀρχαί). Zu beachten ist ferner: 1. waren Städte im Sinne einer πόλις nicht allzu häufig und in den meisten sind Herrscher oder herrschende Geschlechter bekannt; 5 2. bedeutet πέλις dem Griechen nicht nur "Stadt", sondern auch ,Staat' (bezw. ,Stadtstaat'). Wenn Fick sagt (a.a.O. S. 90), daß in Vesālī und den übrigen Freistaaten ein rāja an der Spitze der Verwaltung stand, so ist dies ein Widerspruch zur Quelle. Denn es heißt (Fg. 1, 50): ἐὰν δ' ἡ πόλις αὐτῶν ἀβασίλευτος  $\tilde{\eta}$  und (Fg. 32, 10): ἵναπερ βασιλεβονται Ἰνδοί,  $\tilde{\eta}$  τοῖσι τέλεσιν.

Jahrb. f. klass. Philol. VII. Suppl. (1873/1875) S. 645.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. T. W. Rhys Davids, Buddhist India p. 3 f.; Smith p. 31 f., 35 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. T. W. Rhys Davids, Buddhist India p. 22, 25 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auf den Ausdruck δημοχρατηθήναι ist vielleicht des mythischen Charakters der Erzählung wegen kein zu großes Gewicht zu legen, aber er ist auch nicht ganz zu verwerfen, da dahinter eine Tatsache stecken kann, deren Ursache mythologisiert wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> T. W. Rhys Davids, Buddhist India p. 34/41.

ἴναπερ αὐτόνομεί εἰσι; es steht also βασιλεύς im deutlichen Gegensatz zu τέλη, sonach auch an den übrigen Stellen. Auch die Nachricht des Plinius spricht mit ihren hi . . . montium incolae gegen aristokratische Freistaaten; ferner ist zu betonen, daß Megasthenes die Verfassung einer Stadt oder eines Kleinstaates, an deren Spitze ein rāja stand, nicht in einen Gegensatz zur Königsherrschaft hätte setzen können.¹ Endlich sagt wiederum Plinius, diese Bewohner waren liberi et regum expertes und wohnten multis urbibus, also nicht in einer Stadt. Daneben besteht ein eigener Bericht über eine aristokratische Verfassung.

Diese Nachricht kann nicht von Megasthenes herrühren, weil sie von Strabo (XV, p. 702) mit λέγουσι eingeleitet wird. Strabo selbst bemerkt, daß wegen der Unkenntnis und der Entfernung alles, was sich auf das Land jenseits des Hypanis bezieht, ins Größere oder Wunderbarere übertrieben wird. Erst zu Beginn von p. 703 wird Megasthenes zitiert; da Strabo XV, p. 702 (Anfang) als Gewährsleute die μετ' Άλεξάνδρου στρατεύσαντες erwähnt, so dürfte auch für jene Nachricht einer oder mehrere der Alexanderschriftsteller als Quelle anzunehmen sein. Ob diese Verfassung für die Serer in Anspruch genommen werden muß, ist zweifelhaft; das αὐτόθι spricht dafür, doch könnte man es auch auf die Gegend jenseits des Hypanis überhaupt beziehen.²

Darum ist auch das unrichtig, was Friedrich Schlegel (Über die Sprache und Weisheit der Indier, Heidelberg 1808, S. 190 f.) bezüglich der Ansicht der Griechen sagt, daß sie nämlich für isolierte Freistaaten gehalten haben, was nur dem großen Ganzen einverleibte selbständige Glieder desselben waren'. Wo ein Künig an der Spitze stand, kann nach griechischer Auffassung keine Republik bestanden haben, sei die Abhängigkeit vom übergeordneten Staat noch so gering; ein freies Königtum', wie Schlegel es nennt, ist vom Standpunkt des Griechen ein Unding.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Frage, ob die Serer als Chinesen in Anspruch zu nehmen sind, scheint nicht ganz sicher beantwortet werden zu können. S. A. Thumb, IF XIV (1903), S. 354 ff. (das Zitat in den Verhandl. des XIII. intern. Orientalisten-Kongresses, Leiden 1904, S. 368 ist ein Druckfehler); ausführliche Literatur zur Frage bei A. Herrmann, Die alten Seidenstraßen zwischen China und Syrien (Quellen und Forschungen zur alten Geschichte und Geographie, hggb. von W. Siegling, Heft 21, Berlin 1910), S. 18 ff., bes. S. 20 f., Anm. 4. Am bekanntesten sind die Serer durch ihre Seidenerzeugnisse, auch Eisen wird bei ihnen erwähnt; insbesonders ist es ihre vielfach berichtete Langlebigkeit, die ihnen im

Griechische Vorbilder einer derartigen Verfassung mit 5000 Ratsleuten bietet die geschlossene Oligarchie.<sup>1</sup>

Um positiv eine Ansicht bezüglich der αὐτόνομοι πόλεις zu äußern, sei auf die āţavikas verwiesen, die nach dem Arthašāstra außerhalb des Staatsganzen stehen. Diese wird man sich nicht als "wilde Völker" vorstellen dürfen, sondern als unabhängige, ihrem Berufe und ihren Lebensbedürfnissen nachgehende Stämme, die zum großen Teile in Waldsiedelungen saßen; vielleicht ist aṭavīsthāna (51,6) eine befestigte Siedelung.2 Mit solchen Stämmen soll sich ein verstoßener Prinz verbinden (36, 1) oder der vom König zur Vernichtung des Gegners ausgesandte Führer eines Bandenheeres (398, 14 f.). An der Spitze eines Stammes steht ein Führer (āṭavika), der als Gegenkönig in Betracht kommen kann (16, 11); Näheres, ob er zum Führer gewählt wurde oder eine bestimmte Familie die Herrschaft im Stamme innehatte, ist aus der indischen Quelle unbekannt (s. S. 230 u. A. 3). Offenbar hatte dieser Führer aus dem Stamme einige Berater zur Seite, mit deren Hilfe er die Geschicke des Stammes leitete, ohne daß hier von einer Beamtung die Rede sein könnte. Jedenfalls spielt ein solcher atavika eine Rolle; er erscheint unter den politischen Faktoren (23, 15; 31, 11, 13 u. a.), auch unter den Würdenträgern (20, 14),3 mit ihm soll ein Gesandter Verkehr pflegen (30, s), wie der Warenaufseher der Unterstützung des Königshandels wegen mit ihm in einen gegenseitigen Handels-

Altertum zugeschrieben wurde; vgl. Lassen, Ind. Alt. III, S. 25/30; W. Reese, Die griech. Nachrichten S. 81 f.; Wecker Sp. 1300. Steph. Byz. s. v. Σῆρε; bezeichnet sie nach Uranios als indischen Volksstamm; Plinius (NH VI, 88) berichtet, daß mit ihnen keine Verbindung durch die Sprache bestehe, wohl aber durch den Handel. — China und chinesische Seide werden im Arthašāstra erwähnt, vgl. H. Jacobi, SBA 1911 (XLIV), S. 961.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. H. Swoboda, Lehrbuch der Griechischen Staatsaltertümer S. 56 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stelle ist nicht klar; vgl. Sor. p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es ist merkwürdig, daß der Führer eines Waldstammes unter den Würdenträgern erscheint; man könnte glauben, daß 30, 8 und 99, 4/5 atavyantapāla den atavīpāla und antapāla bedeutet. Aber erstens spricht die Parallelstelle Kāmand. XIII, 5 dagegen, zweitens gibt es im ganzen Arthašāstra keinen atavīpāla. Hingegen bedeutet atavī soviel wie āṭavika ,Führer des Waldstammes' (so übersetzt auch M. Vallauri p. 47 die Stelle 30, 8 ,con capi silvestri', Jolly, ZDMG 74, S. 344: ,Wald- und Grenzhäuptlingen'). Der Mhbh.-Kommentar zu II, 5, 38 kennt einen atavīpāla.

verkehr tritt (99, 4 f.). Im Arthašāstra werden die Waldstämme mit den Räubern verglichen; die Frage wird diskutiert, welche von beiden die gefährlicheren sind, wobei sich Kauţilya für die āṭavikas als die gefährlicheren entscheidet (332, 8/15): ", Von Räubern und Waldstämmen gehen die Räuber in der Nacht auf die Frauen los, bedrohen das Leben, sind stets da und stehlen hunderttausende [paṇas]; die Waldstämme, die hauptsächlich Unruhen hervorrufen, nicht ununterbrochen da sind und die Grenzwälder durchstreifen, streifen offen und sichtbar umher<sup>2</sup> und schädigen [nur] eine Gegend', sagen die Lehrer. Nein, sagt Kautilya; die Räuber stehlen [das Eigentum] des Unachtsamen; man kann sie, die einfältig sind, leicht erkennen und fangen; die Waldstämme wohnen in ihrem eigenen Lande, sind zahlreich und tapfer, sie kämpfen offen, rauben und morden, als wären sie Könige über [alle] Gegenden." Ihr Heer wird neben dem des Feindes genannt (48, 16; 129, 1; 177, 13), es wird mit Material oder Plünderung bezahlt (342, 12; vgl. oben S. 151); man wird für dasselbe auch eine Organisation annehmen müssen. Für das Reich bildeten diese Stämme eine stete Gefahr (227, 10; 270, 16; 404, 16; 405, 16), wie sie auch gewonnen wurden, teils um vor ihnen sicher zu sein, teils um sie gegen den Feind zu benützen (266, 2; 386, 8). ,Dorfschulzen und Stammeshäuptlinge haben für Späher keine Verwendung', sagt H. Lüders;3 und weiter wird man einwenden, ein solcher Waldstamm hat keine Beamte. Das weiß man nicht; es ist nicht einzusehen, warum ein Stammeshäuptling nicht Späher gehabt haben soll,4 die ihm etwaige Strömungen, einen anderen an die Spitze des Stammes zu stellen, berichtet hätten. Und ferner handelt es sich bei den griechischen Berichten um eine Übertragung der Einrichtungen eines Königreiches auf autonome Gemeinwesen. Für den Griechen war es selbstverständlich, daß dort, wo keine Könige herrschen, Beamte fungieren; es ist auch sehr wahrscheinlich, daß Mega-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist wohl wie 30, 8 (s. die vorhergehende Anmerkung) atavī im Sinne von āṭavika gebraucht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es dürfte pradhānakopakā vyavahitāli in Zeile 9 und prakāšā dršyāšca° zu lesen sein; vyavahitāli ist als Gegensatz zu nityāšša° in Zeile 9 zu fassen, prakāšā als solcher zu rātristrīpa° in Zeile 8.

<sup>3</sup> SBA 1917 (XXIV), S. 374.

<sup>4</sup> Fg. 32, 10 berichtet von Spähern bei den autonomen Indern.

sthenes eine autonome Stadt oder einen solchen Staat gar nicht gesehen, i sondern nur von ihm gehört hat.

Dazu kommen Berichte anderer griechischer und römischer Schriftsteller über autonome Völkerschaften.<sup>2</sup> Als die bedeutendsten werden die Μαλλεί und 'Οξυδράχαι genannt: Arrian, Anab. VI, 6.1: ως ἐπὶ Μαλλούς ἦγεν, ἔθνος Ἰνδικὸν Ἰνδῶν τῶν αὐτονόμων; VI, 11, 3: τὸ δὲ ἐν Μαλλοῖς ἔθνει αὐτονόμω Ἰνδικῷ ξυνέβη. Als autonom werden bezeichnet die Kathaier V, 23, 1: Έν τούτω δὲ ἐξαγγέλλεται Άλεξάνδρω τῶν αὐτογόμων Ἰνδῶν ἄλλους τέ τινας καὶ τοὺς καλουμένους Καθαίους αὐτούς τε παρασκευάζεσθαι ώς πρός μάγην, εὶ προσάγοι τη χώρα αὐτῶν Ἀλέξανδρος, καὶ ὅσα ὅμορά σφισιν ώσαύτως αὐτόνομα, καὶ ταῦτα παρακαλεῖν ἐς τὸ ἔργον; V, 22, 2 werden die Oxydraken, Maller erwähnt καὶ πολλὰ ἄλλα ἔθνη τῶν αὐτονόμων Ἰνδῶν. VI, 15.1 unterwirft Perdikkas τὸ Ἀβαστανών εθνος αὐτόνομος: Alexander erwartet ihn von diesem Zuge, unterdessen kommen die Σόγδοι άλλο έθνος Ίνδων αὐτόγομον, ferner kommen die Gesandten παρά 'Οσσαδίων, καὶ τούτου γένους αὐτονόμου Ίνδικου. VI, 14.1/3 erzählt Arrian, daß von den Mallern Gesandte kamen und von den Oxydraken die Führer (ήγεμόνες) der Städte, die Nomarchen und 150 der angesehensten Leute,3 die zum Abschluß der Verträge bevollmächtigt waren; nichts berichtet er von einer Persönlichkeit, die den Anspruch auf den Königstitel machen könnte. Auf seinem Rückzug aus Indien kommt Alexander in das Gebiet der Sudracae (= 'Οξυδράκαι = Kṣudrakas), die damals, als Alexander herannahte, ein Bündnis mit den Mallern 4 schlossen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben S. 194 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. V. A. Smith, JRAS 1903, p. 685/702; Smith p. 94, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es wären also Hegemonen, Beamte und eine Art Rat für diese autonomen Völker als leitende Organe anzusetzen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Daß die Mαλλοί mit den aus buddhistischen Quellen bekannten Mallas identisch sind, ist nicht anzunehmen; vgl. JRAS 1903, p. 686 u. n. 2, p. 690 ff.; daß sie mit den im Arthašästra 376, 7 genannten Mallakas etwas zu tun haben, ist deshalb wenig wahrscheinlich, weil letztere rājašabdopajīvinah sind. Smith verweist (p. 99, n. 1) auf zwei Völkerschaften der Maller (Curtius IX, 4, 15 u. IX, 8, 3), während sie nach T. W. Rhys Davids (Buddhist India p. 26) nach Osten zu setzen sind. Zu ihrer Verfassung vgl. T. W. Rhys Davids a. a. O. p. 21; sie war jedoch oligarchisch, wie die Stellen des Digha-Nikāya zeigen. (Vgl. die Indices bei K. E. Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos aus der längeren Sammlung Dīghanikāyo des Pāli-Kanons, 3 Bde., München 1907/1918.)

obgleich sie sonst einander zu bekriegen pflegten, erzählt Curtius IX, 4, 15; IX, 4, 21 fährt er fort: Validissimae Indorum gentes erant et bellum inpigre parabant ducemque ex natione Sudracarum spectatae virtutis elegerant. IX, 8, 4 heißt es von den Sambagrern, einem mächtigen Stamme, daß er "populi, non regum imperio regebatur"; bei Diodor XVII, 102 heißen sie Sambaster und auch er spricht von ihrer demokratischen Verfassung.

Das Land der Königslosen (Arattas) erwähnt Kautilya 133, 16; in ihnen will K. P. Jayaswal 2 die Hilfstruppen Candraguptas bei Erlangung seiner Herrschaft sehen. Da dieses Volk im Zusammenhang mit westlichen Ländern genannt ist, gehört es offenbar in die Indusgegenden. In den klassischen Berichten tritt ein Volksname auf, der auf jenes offensichtlich aus dem Prākrit ins Sanskrit übernommene Wort Araţţa zurückgeführt wird. Bei Justin XII, 8, 9 werden die Adresten in einer Zeile mit den Catheanern, Praesiern und Gangariden erwähnt, nach der Gründung der Städte Nicaea und Bucephale (XII, 8, 8), vor dem Kampfe gegen Sophithes (XII, 8, 10), also ganz deutlich in eine westliche Gegend gesetzt.3 Bei Diodor XVII, 11 werden die Bewohner als Adresten (v. l. Άνδρεστῶν), bei Arrian Ind. V, 22, 3 als Aδραϊσταl angeführt. Lassen hat (Ind. Alt. H, S. 167 f., Anm. 5) gegen seine frühere Ansicht (Pentapot. India p. 22) nur in Άρατρίων des Peripl. m. Erythr. 47 das Prākritwort Āraṭṭa sehen wollen, das zweite e ist aber so wenig aus dem Präkrit (eher aus \*ārāstriya) zu erklären wie die übrigen Formen aus dem Sanskrit, wiewohl gegen die Gleichsetzung nichts einzuwenden sein wird. Von der Verfassung eines solchen unabhängigen Staates glauben einige Forscher wenigstens ein schriftliches Zeugnis anführen zu können;4 trotzdem sich jetzt die Gelehrten von der älteren Ansicht abkehren, bleibt der Umstand, daß.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine königslose Herrschaft verabscheut Kautilya 35, 9; vgl. A. Hillebrandt, ZDMG 70, S. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ind. Ant. XLIII (1914), p. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. A. E. Auspach, De Alexandri Magni expeditione indica p. 69 u. n. 221.

<sup>Es handelt sich um die Übersetzung von Mālavagaņasthiti; vgl. dazu F. Kielhorn, Ind. Ant. XX (1890), p. 56 f.; J. F. Fleet, JRAS 1905, p. 233;
D. R. Bhandarkar, Ind. Ant. XLII (1913), p. 162; J. F. Fleet, JRAS 1918, p. 996 u. n. 1; 1914, p. 745/7; 1915, p. 138/140; 802/4; F. W. Thomas, JRAS 1914, p. 413 f.; 1010/13; 1915, p. 533/5; 1916, p. 162/6.</sup> 

jene Phrase im Zusammenhang mit Jahreszahlen auftritt, beachtenswert und der frühere Erklärungsversuch wahrscheinlich. Aus Kathāsarits. X,133 läßt sich über die mutmaßliche Verfassung eines āṭavika-Staates entnehmen, daß ein Häuptling an seiner Spitze stand (Šabarādhipa), X,137 heißt er pallīpati ,Herr des Dorfes', d. h. daß der Stamm ein Dorf als Zentrum besaß. Dem Nītišāstra entspricht es (s. oben S. 228), wenn Yaugandharāyaṇa XII, 45 f. mit dem Pulindahäuptling ein Bündnis schließt, das diesen zur Beistellung eines Heeres zum Schutze des Vatsakönigs verpflichtet.

Ergebnis: In den auf Megasthenes zurückgehenden Berichten über αὐτόνομοι πόλεις wird man zum Teil die im Arthašāstra auftretenden Waldstämme erkennen dürfen. Sie stehen außerhalb des Staatsganzen, haben jedoch selbst eine Organisation: zumindest ist ein Führer nachweisbar, auch ihr Heer wird organisiert gewesen sein. Daß Beamte bei ihnen nicht belegbar sind, erklärt sich vielleicht daraus, daß diese nur eine Übertragung des Megasthenes auf königslose Verfassungen sind.

# VII. Teil.

### Die Beamten.

Das Fg. 34 (= Strabo XV, p. 707/709) gibt eine detaillierte Beschreibung der Beamtungen, die in drei Kategorien eingeteilt werden; leider ist dieser wertvolle Bericht des Megasthenes nur in der einen Fassung erhalten, so daß die Version des Strabo nicht durch etwaige Differenzen korrigiert werden kann. Von vornherein kann man sagen: wenn hier eine Übereinstimmung zwischen Megasthenes und Kautilya sich aufzeigen läßt, so wäre ein ausschlaggebendes Indizium für die ungefähre Gleichzeitigkeit der griechischen und indischen Quelle gegeben. Denn die erstere bietet die Beschreibung des Gesehenen, die letztere die systematische Darstellung des Bestehenden, beide beziehen sich also auf Verhältnisse derselben Zeit und derselben Gegend. Das Gegenteil, das Differieren der griechischen von der indischen Quelle, würde ebenso kräftig die verschiedene Abfassungszeit, bezw. die Schilderung und Zugrundelegung von zu verschiedener

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine kleinere Parallelstelle ist später zu erwähnen.

Zeit bestehenden Beamtungsverhältnissen anzunehmen nahelegen.

— Um die Vergleichung übersichtlicher zu gestalten, soll das Fragment in seine von selbst sich ergebenden drei Teile zerlegt und so behandelt werden.

#### 1. Die Landbeamten.

,Von den Beamten sind die einen Agoranomen, die anderen Astynomen, andere Beamte über die Soldaten; von ihnen arbeiten diese [Agoranomen] an Flüssen und vermessen das Land wie in Ägypten und beaufsichtigen die verschließbaren Kanäle, aus denen das Wasser sparsam in die Leitungen gebracht wird, damit allen die Benützung des Wassers in gleicher Weise freistehe. Dieselben haben auch die Sorge über die Jäger und entscheiden über Belohnung und Strafe für die, welche es verdienen; auch nehmen sie Steuern ein und beaufsichtigen die Arbeiten, die sich auf das Land beziehen, der Holzhauer, Bauleute, Erzarbeiter und Bergleute; sie stellen Wege her und errichten nach je 10 Stadien eine Säule, welche die Seitenwege und die Entfernungen anzeigt.'

Einer Erwägung bedarf der Ausdruck ἀγορανόμοι. In den griechischen Städten sind die Agoranomen, die den Ädilen Roms entsprechen, die Marktpolizei: 1, Sie sahen darauf, daß die Händler unverfälschte Ware feilboten, beim Zumessen oder Abwiegen nicht übervorteilten und daß Fremde und Metoeken nicht ohne Erlegung der Marktsteuer, deren Erhebung ihnen oblag, Handel trieben. 2 Diese Agenden stimmen in nichts mit denen bei Megasthenes, bezw. bei Strabo genannten überein, dies um so weniger, als die Aufsicht über Maße und ehrlichen Marktverkehr, Einhebung eines Zehntels von den verkauften Gegenständen, die Aufsicht über die ἀγορά, den Markt, den später genannten ἀστυνόμοι zufiel. Wie ist also dieser ganz abweichende Komplex von Funktionen vereinbar mit denen der griechischen ἀγορανόμοι? Sind oder können hier ἀγορανόμοι gemeint sein?

Aristoteles, Πολ. 'A0. LI, 1: ,Es werden auch zehn Agoranomen erlost, fünf für den Piräus, fünf für die Stadt. Diesen ist es gesetzlich übertragen, über alle Marktwaren Aufsicht zu führen, damit sie rein und unverfälscht verkauft würden.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G. Busolt, Die griechischen Staats- und Rechtsaltertümer (2. Aufl., I. v. Müllers Handbuch der klassischen Altertums-Wissenschaft IV, 1; München 1892) § 187, S. 244.

Das kennzeichnendste Merkmal der ἀγορανόμοι ist ihre ausschließliche Tätigkeit auf dem Lande und nicht, wie in den griechischen Städten bis in die römische Zeit, in der Stadt.1 Klar ist ferner, daß die Agoranomen in einen Gegensatz zu den Astynomen gestellt sind, eben wegen der verschiedenen Örtlichkeit ihrer Tätigkeit; in Griechenland hingegen bestehen (neben anderen Behörden wie μετρονόμει, σιτοφύλαχες u. a.) beide Behörden nebeneinander in der Stadt. Es geht jedoch nicht an, dem Megasthenes die Anwendung eines so geläufigen terminus auf eine Behörde zuzumuten, die völlig verschiedene Funktionen von der in der Heimat bestehenden hatte. Nun gibt es zwar in griechischen Städten oder Staaten, soweit bisher bekannt, keine Behörde mit jenen Agenden, die άγορανόμοι hieße, wohl aber ist für eine Anzahl hellenischer Städte eine den Astynomen entsprechende Behörde für die Landschaft anzunehmen, die άγρονόμοι, die in Sparta als πεδιανόμοι zu belegen sind.<sup>2</sup> Es ist darnach mehr als wahrscheinlich, daß Megasthenes diese ἀγρονόμοι gemeint und so im Text geschrieben hat; daß aber Strabo, oder seine Mittelquelle, aus Mißverständnis, weil diese Agronomen selten waren, weil ferner Megasthenes nachher von Astynomen berichtete und diese sich sehr gut neben den ἀγορανέμοι ausnahmen, aus άγρονόμοι eben άγορανόμοι gemacht hat; an einen Textfehler des Strabo ist nicht zu denken.3

Wenn die Agronomen nur angenommen werden und tatsächlich nicht nachweisbar sind, muß man dem Megasthenes eine besondere Kenntnis ihrer Existenz in gewissen Städten oder Staaten Griechenlands zuschreiben. Die Agronomen sind jedoch aus zwei Schriftstellern belegbar: aus Aristoteles, Polit. (rec. O. Immisch) 1321 b 30; 1331 b 15 und aus Plato, Leges (rec. C. F. Hermann) VI, 760 B fl.; VIII, 843 D, 841 B, 818 E; IX, 878 E, 881 C; XI, 920 C, 936 C. Es würde hier zu weit führen, einen Vergleich zwischen den Agronomen bei Plato und Megasthenes zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für Messenien vermutet W. Schönfelder (Die städtischen und Bundesbeamten des griechischen Festlandes vom 4. Jahrh. v. Chr. Geb. bis in die römische Zeit, Leipz. Diss. 1917, S. 118) einen oder mehrere Agoranomen für das außerhalb der Stadt liegende Gebiet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. Häderli, Die hellenischen Astynomen und Agoranomen vornehmlich im alten Athen, Jahrb. f. klass. Philol. XV. Suppl. (1887), S. 45 ff., bes. S. 47 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eine kritische Strabo-Ausgabe liegt nicht vor; die Ausgabe von Aug. Meineke (Bibl. Teubn. editio stereotypa MCMXIII) bietet keine v.l.

ziehen; so viel sei bemerkt, daß die des ersteren die Aufsicht über Wasserläufe (allerdings Leitungen des Regenwassers), über Wege, über die Handwerker und auch ein gewisses Strafrecht haben. Hält man hiermit den öfters erwähnten idealisierenden Zug der Darstellung des Megasthenes zusammen, so ist eine Entlehnung der Agronomen aus dem Werke Platos, der zum größeren Teile ideale Staatseinrichtungen schildert als bestehende, nicht unmöglich.<sup>1</sup>

Zerlegt ergeben sich folgende Agenden der Agoranomen:
a) Flußarbeiten; b) Landmessung; c) Kanalisationsaufsicht;

- d) Aufsicht über die Jäger; e) Strafrecht; f) Steuereinhebung;
- g) Aufsicht über die Arbeiter; h) Errichtung von Wegen und Säulen in Abständen von 10 Stadien.

Von einer Behörde, die alle diese Agenden vereinigt hätte, ist im Arthašāstra nichts zu finden, da die Kollegialität der Beamtung für Kautilya nicht nachweisbar ist. Hingegen lassen sich Beamte, bezw. deren Untergebene mit je einer dieser Funktionen, aber doch mit großen Verschiedenheiten belegen.

a) Nach Kauţilya 60, 5 besteht ein nadīpāla, 'Flußhüter', ohne daß sich über seine Stellung und seine Agenden etwas sagen ließe; ob in seinen Wirkungskreis die Errichtung von 'Flußwegen' (nadīpatha; 99, 10; 298, 9) gehört, ist unsicher und kann vielleicht vermutet werden; nach 99, 10 scheint der Warenaufseher (paṇyādhyakṣa) daran beteiligt gewesen zu sein. Wessen Unterbeamter der nadīpāla ist, läßt sich auch nicht bestimmen, die Sachlage macht es wahrscheinlich, daß er dem Schiffsaufseher (nāvadhyakṣa) zugeteilt war.² Von Arbeiten wäre soweit zu sprechen, daß der nadīpāla Wege an und zu Flüssen, vielleicht Brücken, Stege errichtet und die Fähren beaufsichtigt hätte; doch das sind alles bloße Vermutungen.

Ergebnis (a): Das Arthašūstra kennt einen 'Flußhüter', doch läßt sich über seine Stellung und seine Agenden, wessen

Ygl. E. Salin, Platon und die griechische Utopie, München u. Leipzig 1921, über die Nomoi S. 63 ff. — Es ist unberechtigt, für ἀγορανόμοι "Marktbeamte" zu sagen (so: Groskurd III, S. 146; McCrindle, Ancient India p. 53; Mookerji p. XXXV f.); die Übersetzung "Landbeamte" stützt sich auf die gegebenen Ausführungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von diesem heißt es (126, 2), daß ihm die Aufsicht über die Flüsse obliegt, vielleicht durch den nadīpāla.

Unterbeamter er war, nichts sagen. Keineswegs besteht eine Behörde, deren einer Teil die von Megasthenes berichteten Arbeiten an den Flüssen auszuführen hatte.

b) Die Landmessung kann nach indischen Quellen nur zwecks Steuereinhebung verstanden werden; in Ägypten vermaß man das Land wegen der durch den Nil verursachten Verwischung der Grenzen.1 Ein Landmessungs-Beamter begegnet in den Jātakas, der rajjuka oder rajjugāhaka amacca, während die Ašoka-Inschriften in den lajuka (lajūka, rājūka)<sup>2</sup> und das Arthašāstra in den rajjus, corarajjus, corarajjukas (60, 6; 232, 10) andere Funktionäre erkennen lassen. In den Jätakas vermißt der rajjuka das Land, ,sei es um die Höhe einer von ihnen [den steuerzahlenden Untertanen] an den König zu zahlenden Pacht festzusetzen, sei es um nach der Größe des Landes den ungefähren Durchschnitt des von den Besitzern an die königlichen Kornkammern abzuliefernden Ertrages bestimmen zu können'. Bei Kautilya sind es (232, 10) Beamte, die außerhalb des Weidelandes (vivīta) geschehene Diebstähle zu verfolgen und das durch ihre Schuld Gestohlene zu ersetzen haben.4 Hingegen kommen zwei Stellen bei Kautilya für Messungen im Dorfgebiete in Betracht: es ist jene (oben S. 214 f. wiedergegebene) Stelle 142, 4/8, wo zum Zwecke der Steuerveranlagung aller Immobilbesitz verzeichnet wird; der anderen Stelle 240, 14 f. (oben S. 97) ist zu entnehmen, daß die Aufnahme des Saatenstandes durch die Leute des samäharty geschah, die offenbar dem gopa und sthänika in deren Bezirk zugewiesen wurden. Als Maß für vivītas wird der prajāpati-hasta + dhanurgraha angegeben (106, 13 f.).

Ergebnis (b): Von einer Behörde oder einem Teile derselben, die das Land vermaß, ist — in Abweichung von den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es bedurfte aber dieser genauen und ins Kleine gehenden Abtheilung wegen der beständigen Verwirrung der Grenzen, welche der Neilos während seiner Anschwellungen bewirkt, indem er wegnimmt und zusetzt, und die Gestalten verändert und die übrigen Zeichen vernichtet, wodurch Fremdes vom Eigenen unterschieden wird; es muß also wieder und wieder gemessen werden (Groskurds Übersetzung von Strabo XVII, p. 787 gegen Ende, III, S. 334).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. G. Bühler, ZDMG 47 (1893), S. 466/471.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> R. Fick, Die soc. Glied. S. 98.

<sup>4</sup> Vgl. Yājn. II, 271.

Jātakas — im Arthašāstra nicht die Rede. Es gab wohl Steuerbeamte, die allen Besitz aufnahmen, sowie Diener des samāhartr, die den Saatenstand aufzeichneten, aber als Teil einer Behörde können diese nicht bezeichnet werden.

c) Über Kanalisation ist oben (S. 22 ff.) gesprochen worden; hier bleibt nur noch übrig, den mit deren Aufsicht betrauten Beamten zu bestimmen. Mookerji will (p. XXXVI) den nāvadhyaksa als Kanalisationsaufseher heranziehen, aber nichts gibt die Berechtigung hierzu, da er mit dem Verkehr zu Schiff, auf Fähren, mit Hafengeldern u. dgl., nicht mit Kanälen zu tun hat. Einigen Aufschluß gewährt 47, 12/16: ,Er [der König] lege Wasserwerke mit natürlichem oder herbeizuführendem Wasser<sup>1</sup> an. Oder wenn andere ein solches herstellen, gewähre er ihnen Unterstützung durch Land[schenkung], Wege[-Errichtung],2 Bäume und Hilfsmittel. Und [dieselben Unterstützungen gewähre er bei der Errichtung] von heiligen Stätten und Gärten.3 Vereint sollen Arbeiter und Stiere tüchtig die Arbeit - Wasserwerke u. dgl.4 - verrichten. Und bei den Ausgaben soll er sich beteiligen. Und einen Gewinstanteil soll er nicht erhalten. 65 Der König hilft hier in neubesiedelten Gegenden private Wasserwerke errichten. Auch 116, 21 werden eigene Wasserwerke erwähnt; da die Stelle nicht leicht verständlich ist und die Frage nach eigenen Wasserwerken und nach Wasserabgaben berührt werden muß, sei dieser Teil (116, 19/117, 4) ausführlicher behandelt.6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die ersteren Wasseranlagen sind Brunnen, die letzteren Kanäle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein solcher Weg (setupatha) ist 4 danda breit (54, 17).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mit C (Sor. p. 2) ist hier zu interpungieren; so hat auch die neue Ausgabe.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Es dürfte °bandhādi prakāmataḥ zu lesen sein, als Apposition zu karma. Shamas. (transl. p. 53): ,whoever stays away from any kind of cooperative construction ...'; gegen diese Übersetzung spricht die Wiedergabe von aprakāmataḥ und die Ergänzung eines anderen Subjektes, während nur der König gemeint sein kann, der die Unterstützung gewährt. Vielleicht aber liest Shamas. prakrāmataḥ, ohne es anzugeben.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> D. h. wohl an dem durch diese Wasseranlagen bewässerten Acker, bezw. dessen Produkten; Fische, Boote und der Handel mit Grünprodukten an Wasserwerken gehören dem König (47, 17).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Shamas. Ind. Ant. XXXIV (1905), p. 110; transl. p. 144; Mookerji p. XXXVI; Law p. 11 f.; L. D. Barnett, Indian Antiquities p. 102; Smith p. 132 f.; Jolly, Kuhn-Festschrift S. 28 f.

Im Vorhergehenden ist von der Aussaat die Rede, die je nach der Jahreszeit vorgenommen werden soll (116, 18). Das Weitere wäre zu übersetzen: 'Das bei der Aussaat Übriggebliebene sollen die ardhasītikas bearbeiten.' Der Kommentar, der vapadatiriktam liest (Sor. p. 55), erklärt: "Infolge der großen Menge [der königlichen Felder] ist es unmöglich, die gepflügten Felder zu besäen.' Die ardhasītikas — ,die um den halben Teil [der Ernte] pflügenden Dorf-Landleute sollen es machen, [d. h.] säen' (Komm.) — sind aus der Rechtslitteratur bekannt.1 Kautilya fährt 116, 20 fort: ,Oder die durch ihre eigene Kraft den Lebensunterhalt haben, den vierten oder fünften Teil erhaltend.'2 Es sind hier Leute gemeint, welche aus Mangel an Samen u. dgl. (z. B. Werkzeugen) nur durch des Leibes Mühen sich den Lebensunterhalt verdienen, da es auf den königlichen Äckern zwar Samen, Stiere usw., aber keine Arbeiter gibt (Komm.). Für die Bestellung erhalten sie den vierten oder fünften Teil der Ernte, von dem jedoch der Aufwand an Samen, Nahrung usw. für diese Leute abgezogen wird.3 Also: während die ardhasītikas königliche Äcker, da infolge der großen Ausdehnung nicht alle bestellt werden können, um die Hälfte der Ernte bearbeiten, bebauen die svavīryopajīvins dort, wo der König keine Arbeiter zur Verfügung hat, ihre eigenen Felder, wozu sie alles Erforderliche vom König beigestellt erhalten; von dem Ertrag ihrer Felder müssen sie alles hergeben mit Ausnahme des vierten oder fünften Teiles, von dem noch der Betrag für Samen, Nahrung usw. in Abrechnung gebracht wird.4 Weiter

Ygl. Manu IV, 253 (Haradatta zu Gaut. II, 8, 17, 6 hat statt ärdhika — kşetrika); Yājñ. I, 166 erwähnt den ardhasīrin, Visnu LVII, 16 den ardhika, zu dem der Komm. bemerkt: ardham kşetraphalam yo rājñe samarpayati so'rdhikah. Vgl. Jolly, RuS. S. 93 § 27, S. 109 § 32; S. 107 (das Manuzitat ist ein Druckfehler).

Nach °bhāgikāḥ ist mit dem Komm. ein Strich zu setzen. °bhāgika heißt nicht ¹/₄ oder ¹/₅ zahlen, s. P.W. s. v.; deutlich wird es aus Yājū. II, 134; bei Kauṭilya kommt das Wort oft vor (53, 11; 84, 9; 96, 1), besonders 172, 7 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bei Sor. (p. 55 zu Zeile 20) ist °bhaktādivyayavišuddhena zu lesen wie ähnlich Kaut. 99, 3; 240, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Daß es sich um ihre eigenen Äcker handelt, geht aus der Erklärung des Komm. bījādyabhāvena hervor, ferner daraus, daß kein Unterschied zwischen ihnen und den ardhasītikas bestände, wenn auch sie königliche Felder zu bestellen hätten; endlich aus svasetubhyaḥ, das diese Be-

heißt es (116, 20f): Den nicht nach Wunsch beendeten Teil sollen sie hergeben'; die Stelle wird im Kommentar erklärt: die ardhasītikas oder svavīryopajīvins sollen, wenn sie zuerst aus Leichtsinn eingewilligt haben, dann aber nicht zur Stelle sind, denjenigen Teil des zur Bebauung angewiesenen Saatkornes hergeben, welchen sie nicht, wie es vom sītādhvaksa gewünscht worden, eingepflügt haben. Schwierigkeiten bereitet dem Verständnis Zeile 21 wegen der Unsicherheit, ob svasetubhyah zu dieser oder zur folgenden Zeile (117, 1) gehört. Shamasastry zog es früher¹ (mit B und dem Komm., Jolly, ZDMG 71, S. 230) zum Folgenden, in der neuen Übersetzung aber gibt er: , with the exception of their own private lands that are difficult to cultivate'. Unrichtig ist es, setu mit ,Acker' wiederzugeben, wie die Stellen des Arthašāstra zeigen. Es fragt sich, ob udakabhāga eine Wassersteuer ist und ob diese für eigene Wasserwerke gezahlt wird 2 oder ob man für das von königlichen Wasserwerken gelieferte Wasser eine Abgabe zu entrichten hatte; in letzterem Falle gehört svasetubhyah zu 116,21, wo zu übersetzen wäre: ,außer bei [Äckern mit] schwer zu bearbeitenden eigenen Wasseranlagen'.3 Unklar ist ferner, ob die Steuer in Produkten abgelöst oder in Geld gezahlt wird. Es wird vielleicht angezeigt sein, so lange nicht eine unzweideutige Erklärung dieser Stelle (116, 21) gefunden ist, von Wasserabgaben mit Vorbehalt zu sprechen. 117, 1/4 ist oben (S. 24) übersetzt worden: "Sie sollen ein Fünftel Wasserabgabe zahlen [für das Wasser], welches mit der Hand hervorgebracht wird. Ein Viertel [für das], welches mit Schultern [von Stieren]

stimmung ergünzt. Auch heute muß der indische Bauer für den Einkauf von Saatkorn private und staatliche Darlehen aufnehmen; vgl. Sten Konow, Indien unter der englischen Herrschaft, Tübingen 1915, S. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jolly, Kuhn-Festschrift S. 29 u. Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Einwand, daß 170, 2 Steuerfreiheit für setubandhas bestimmt wird, was die Steuerleistung involviert, ist nicht stichhältig, da es sich dort um eine Ausnahmsbestimmung handelt (s. oben S. 25).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gehört svasetubhyal zum Folgenden, dann ist zu übersetzen: 'außer bei Schwierigkeiten'. D. h. wohl bei Mißernten oder wenn die Leute erkranken u. dgl. Der Kommentar bei Sor. p. 55 ist unverständlich. 117, 1 heißt dann: 'Von eigenen Wasserwerken sollen sie ...'

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zu prāvartima vgl. den Komm. zu 97, 10 (Sor. p. 42), der prāvartita liest, wie er zu 117, 2 (Sor. p. 55) pravartita als Erklärung gibt. prāvartima

hervorgebracht wird. Ein Drittel [für das], welches mit Strommaschinen hervorgebracht wird. Ein Viertel [für das], welches aus einem Fluß, See, Teich, Brunnen heraufgezogen wird.

Jedenfalls beweisen die angeführten Stellen für den vorliegenden Zweck, daß es private <sup>2</sup> Wasserwerke gab; damit ist aber schwerlich ein Bestehen von Beamten für alle Wasserwerke anzunehmen, sondern nur für die königlichen. Die Aufsicht über diese fällt, wie aus dem Gesagten wahrscheinlich ist, dem sitädhyaksa, dem Aufseher über die königlichen Domänen, zu. "In einer wasserlosen Gegend [des Weidelandes] lege er Brunnen, Wasserwerke und Quellen an, Blumen- und Fruchtgärten', wird 141, 7 vom Aufseher des Weidelandes (vivitädhyaksa) gefordert. Von einer Zuteilung des Wassers läßt sich aus dem Arthašästra nichts beibringen, <sup>3</sup> hingegen kommen Strafbestimmungen gegen Schädiger der freien Benützung des Wassers (167, 7; 169, 20; 170, 10 f.; 227, 18 f.) und gegen gegenseitige Beschädigung von Wasserwerken (169, 15 f.) vor.

Ergebnis (c): Nach dem Arthasastra gibt es private Wasserwerke, für deren Aufsicht eine Behörde anzunehmen unwahrscheinlich ist; für die auf den Domänen des Königs befindlichen Wasserwerke hat offenbar der sitädhyaksa zu sorgen, während die Errichtung solcher in neu besiedelten Gegenden entweder durch den König oder mit dessen Unterstützung durch Private

kommt 60, 15/16 vor; s. auch Jolly, ZDMG 71, S. 235; offenbar ist prāvartima ein von vart + prā gebildetes Adjektiv mit -ima-Suffix (vgl. W. D. Whitney, Indische Grammatik, Leipzig 1879, S. 445, § 1224 a; B. Lindner, Altindische Nominalbildung, Jena 1878, S. 126, § 10).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> udghāṭa in 117, 4 (so zu lesen) von ghaṭ caus. — ud; vgl. udghāṭaka neben ghaṭīyantra bei Hemac. Abhidh. 1093.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Graben von Brunnen als religiöse, pietätvolle Handlung erwähnt die Ara-Inschrift; vgl. H. Lüders, SBA 1912 (XXXVIII), S. 824/826; Sten Konow, SBA 1916 (XXXV), S. 805/807; S. Lévi, Quid de Graecis veterum Indorum monumenta tradiderint, Paris 1890, p. 5; Revue de l'histoire des religions XXIII (1891), p. 44 f.; G. Bühler, Aśoka-Inschriften S. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. A. v. Le Coq, Sprichwörter und Lieder aus der Gegend von Turfan (Baessler-Archiv, Beiheft I, 1911), S. III, Anm. 2: 'Mīrāb (sprich mīrāp), auch bārāndāt (für bārāndād), auf Türkisch sūming bägī, ist in Turfan und Umgegend jener Beamte, der die Verteilung der Wasser eines Stromes in die verschiedenen Bewässerungskanäle (östäng) und Gräben (ārīq, ēriq) zu überwachen und in besonderen Listen zu vermerken hat.

geschieht; im wasserlosen Weideland stellt der Aufseher desselben Wasseranlagen her. Von einer Behörde, welche die Aufsicht über eine einheitliche Zuteilung des Wassers durch Leitungen hätte, ist bei Kautilya nicht die Rede.

d) Bezüglich der Aufsicht über die Jäger hat Mookerji (p. XXXVII) mit Recht auf den vivitädhyaksa als Vorgesetzten hingewiesen. Es muß aber betont werden, daß es sich dabei um die in königlichen Diensten stehenden Jäger handelt, während sich eine allgemeine Aufsicht über die Jäger aus dem Arthašāstra nicht belegen läßt.

Ergebnis (d): Als Aufseher über die in königlichen Diensten verwendeten Jäger (teils als Sicherungstruppe für das Vieh, teils als Aufklärer gegen Feinde) läßt sich ein Beamter, der Aufseher des Weidelandes, nicht aber eine Behörde oder deren einzelne Mitglieder belegen.

e) Von einem Recht des vivītādhyakṣa, zu belohnen und zu strafen, kann man nur in beschränktem Sinne sprechen; es ist aus den Worten des Strabo nicht klar, ob sich das Strafrecht allein auf die Jäger oder auf die Bewohner des Landes überhaupt bezieht. Ist es bloß für die Jäger gemeint, dann ist es für den Aufseher des Weidelandes als deren Vorgesetzten natürlich. Ist diese Befugnis hingegen weiter zu fassen, dann ist sie nur teilweise belegbar; als Beamte mit strafrichterlichen Funktionen kommen der oder die pradestrs, für die Aufseher und deren Untergebene und für die Diebe auch der samahartr in Betracht. Die Aufrechterhaltung der Sicherheit der Person und des Eigentums, die Rechtspflege innerhalb des Weidelandes ist allerdings Pflicht des Aufsehers desselben. ,Er lasse den Lebensunterhalt [durch Arbeit] in Nutz- und Elefantenwäldern betreiben.<sup>2</sup> [er hebe] Weggelder <sup>3</sup> [ein, er besorge] den Schutz gegen Räuber,4 das Geleiten der Karawanen,5 das Beschützen der Rinder 6 und die Rechtspflege' (141, 121; Vers). Seine Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben S. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Komm. (Sor. p. 71) erklärt: "Was auch immer zu nehmen ist, ist der Sinn", d. h. wohl, der Aufseher und seine Leute sollen sich aus den Wäldern ihre Bedürfnisse nehmen.

<sup>3</sup> vartanī zu lesen; das bezieht sich nur auf die Weggelder im vivīta.

<sup>4</sup> Vgl. 44, 19; 130, 1; 141, 5f., 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Er erhält dafür das ätivähika, vgl. oben S. 216 u. Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. 128, <sub>13 f.</sub>; 129, <sub>1</sub>; 130, <sub>1</sub>.

antwortlichkeit geht aus 232, 9 f. hervor: ,Oder das an den Dorfgrenzen Gestohlene und Weggeschleppte soll der Weidelandaufseher ersetzen. 1

Ergebnis (e): Es ist unsicher, ob das Recht, zu belohnen und zu strafen, sich nur auf die Jäger bezieht; in diesem Falle kommt es dem Weidelandaufseher zu. Bezieht es sich allgemein auf die Bewohner des Landes, so übt es derselbe Beamte nur innerhalb des Weidelandes aus, wo er noch andere Pflichten hat.

f) Während sich die unter c), d) und e) angeführten Punkte (d ganz, c und e teilweise) als Agenden eines Beamten (aber keiner eigenen Behörde) erkennen lassen, kann die Steuereinhebung nicht dem vivītādhyakṣa zugewiesen werden. Dies ist Sache des samāhartṛ, des sthānika, gopa, der Leute des samāhartṛ; bei säumigen Steuerzahlern schreiten die Polizeirichter ein und in den einzelnen Zweigen der Finanzverwaltung treten die betreffenden Aufseher hinzu: der Zollaufseher (109/113), der antapāla, der Grenzwächter (111, 13), und der Aufseher des Weidelandes (141, 12) im Einheben des Weggeldes, des Schutzgeldes (141, 13); der Schiffsaufseher für Schiffs-, Hafen- und Fährgelder (126 f.), für die Einhebung der Weggelder, Geleitgelder und Zölle (128, 1) an den Fähren; der surādhyakṣa im Spirituosenhandel (121, 17 f.).

Ergebnis (f): Von einer Steuereinhebung des vivitadhyakṣa oder eines anderen Beamten außer dem samähartṛ, bezw. den ihm unterstehenden Organen kann nicht die Rede sein; damit fällt die scheinbare Einheitlichkeit der Agenden des Weidelandaufsehers.

- g) Die Aufsicht über die Arbeiter ist nach den Worten des Strabo zu gliedern in die über  $\alpha$ ) Holzhauer;  $\beta$ ) Bauleute;  $\gamma$ ) Erzarbeiter;  $\delta$ ) Bergarbeiter.
- a) Die Holzhauer arbeiten im dravyavana, im ,Nutzwalde'; der Gegensatz in wirtschaftlicher Hinsicht ist das hastivana,<sup>2</sup> der ,Elefantenwald'. Kautilya erklärt gegen die Lehrer den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Yājň. II, 271.

Ein anderer Name für hastivana ist nāgavana, für den der nāgavanā-dhyakṣa mit den nāgavanapālas (oder hastivanapālas) besteht (50, 1f., 5).
Vgl. Law p. 54. Zum nāgavana Viṣṇu III, 16 (durch Kauţilya wird die zweite Erklärung des Komm. hinfällig, s. auch Jolly, SBE VII, p. 15 zur Stelle); G. Bühler, Aśoka-Inschriften S. 268, Anm. 23.

letzteren für wertvoller als den Nutzwald, weil die Elefanten das feindliche Heer vernichten (294, 9/12; vgl. 50, 11/13), aber trotzdem heißt es (305,10): "Der Nutzwald ist die Quelle sfür das Material] zu Burgarbeiten, Fuhrwerken und Streitwagen.' Wie dem nāgavanādhyakṣa die nāgavanapālas zugeteilt sind (50,1f.), so scheinen dem kupyādhyakşa die dravyavanapālas zu unterstehen. "Der Materialaufseher soll durch die Nutzwald-Hüter das Material herbeischaffen lassen. Und er richte die Nutzwald-Unternehmungen ein. Sowohl was den Holzfällern im Nutzwalde<sup>1</sup> zu geben ist als auch die Strafe setze er fest, außer in Notfällen'2 (99, 15/17). Nach 245, 15 erhalten die dravya- und hastivanapālas (= nāgavanapālas) 4000 paņa; da aber das Gehalt des nāgavanādhyaksa und kupyādhyaksa nicht besonders angeführt ist, so dürften beide in die Gehaltsstufe aller adhyakşas mit 1000 paņa gehören (245, 19), wodurch ein Widerspruch zu 50, 1f., bezw. 99, 15/17 gegeben ist. Vielleicht wäre auch hier an eine Zweideutigkeit des Wortes opala zu denken, aber es ist nach der Terminologie in 245, 15 wenig wahrscheinlich. Was die Holzhauer erhielten, läßt sich aus analogen Verhältnissen vermuten, offenbar einen Lohn (etwa wie beim Ackerbau beschäftigte Arbeiter 118, 5) und Holz (wie der Kommentar nahelegt); vielleicht tritt an die Stelle von Lohn in Geld überhaupt nur Naturalentlohnung (vgl. 119, 14).

Ergebnis (a): Der Vorgesetzte der Holzhauer ist der Materialaufseher, dessen Stellung zu den dravyavanapālas unklar ist; den Holzhauern bestimmt er den Lohn, die Naturalentlohnung, vielleicht nur die letztere, und übt ein Strafrecht über sie aus.

β) Nicht sicher lassen sich die τέχτονες identifizieren; τέχτων bezeichnet den Holzhandwerker, bei Homer den Schiffszimmermann, dann den Handwerker überhaupt (Schmied, Hornarbeiter u. dgl.). Im Sanskrit wäre der entsprechende allgemeine Aus-

Der Komm. (Sor. p. 43) erklärt: "Denjenigen, welche vom Nutzwald den Lebensunterhalt haben, den kärpaţikas"; Sor. gibt "woodmen"; P.W. gibt "Pilger", doch vgl. kāpaţika (auch bei Kauţilya 18, 7).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. wohl, wenn sie sich mehr nehmen, als ihnen gebührt, durch Not gezwungen, sollen sie straffrei sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Stephanos Thes. linguae gr. s. v. und F. Buchholz, Die homerischen Realien, Leipzig 1881, II, 1. S. 165.

druck karmakara , Arbeiter', aber im Sinne des kunstlosen Handlangers; der gelernte Arbeiter oder Handwerker ist der käru, šilpin der Kunsthandwerker. Bauleute unter einem bestimmten Beamten kommen nicht vor; Schmiede beschäftigt der sītādhyaksa, offenbar für seine Geräte (115, 17); Zimmerleute wirken bei der Errichtung des Hauptquartiers mit (361, 10),1 befinden sich in der Pioniertruppe (362, 7); doch scheinen 361, 10 mehr Baumeister<sup>2</sup> gemeint zu sein, wenn sie (366, 15) bei der Aufmunterung der Soldaten verwendet werden und (245, 16) 2000 pana Gehalt haben, während die übrigen Arbeiter nur 120 beziehen (246, 3). Über alle Handwerker einen Aufseher zu setzen, geht nicht an, da sie je in ihrem Arbeitsgebiet dem betreffenden Aufseher unterstehen. Ob der Dorfvorsteher und Stadthauptmann eine besondere Aufsicht über die Handwerker führen, ist unsicher; sie werden wie die Angehörigen anderer Berufe konskribiert (142,9). 60,3 ist von einer Innung der Handwerker und Kunsthandwerker die Rede; hier dürfte es sich um Abgaben dieser Innung handeln. Bedenkt man ferner, daß die τέχτονες — seien sie was immer, jedenfalls sind sie kārus unter Herren standen (kārušāsit: 200, 14), andererseits vermögend und selbständig waren (svavittakāru 3 200, 14); daß es Großhandwerker gab (241, 9), endlich daß die Strafgewalt über die Leute der Aufseher, zu denen die Handwerker im betreffenden Arbeitsgebiete gehören, dem samahartr und pradestr zusteht (220, 14): so wird die Annahme einer einheitlichen Aufsichtsbehörde über die τέχτονες (über die Handwerker im allgemeinen) durch das Arthašāstra nicht nur widerlegt, sondern für ein so ausgebreitetes Gebiet der verschiedensten Tätigkeiten, wie sie bei Kautilya sich zeigen, ganz unwahrscheinlich.

Ergebnis (β): Für τέχτονες läßt sich nur der allgemeine Ausdruck für Handwerker aufzeigen, außer man faßt τέχτων enger als Zimmermann; für die Handwerker besteht keine ein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier wie 366, 15 treten sie neben dem mauhūrtika auf, der offenbar durch Voraussagen günstiger oder ungünstiger Omina auf ihre Tätigkeit einen Einfluß hat.

Hingegen zählen die Zimmerleute 241, 9 in die Klasse der Kleinhandwerker. — Über den Wagenbauer und Schmied im Atharvaveda s. A. Hillebrandt, ZDMG 70, S. 44 f. Bei Brhaspati treten Genossenschaften als Bauunternehmer auf, s. H. Gössel, Beiträge S. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So nach B (Jolly, ZDMG 71, S. 414).

heitliche Aufsichtsbehörde; die in königlichen Diensten stehenden haben den Aufseher des betreffenden Ressorts zum Vorgesetzten.

y) Die Erzarbeiter sind die mit dem Verfertigen der Metallarbeiten betrauten kārus, deren Verwendung mannigfach ist und die je nach ihrem Arbeitsfeld dessen Aufseher unterstellt sind. Der Metallaufseher (lohādhyakṣa) richtet Werkstätten zur Erzeugung von Kupfer-, Blei-, Zinn-, vaikrnta-,1 Gelbmessing-,2 vṛtta3-Messing-, tāla-4 und lodhra5-Artikeln und den Handel mit diesen ein (84, 1 f.). Der Prägeaufseher (laksanādhyaksa) beschäftigt Arbeiter zur Prägung von Silbermünzen (84, 3 f.); der Goldschmied Arbeiter zur Erzeugung von Gold- und Silberwaren (89, 14); außerdem gibt es Goldarbeiter, die Fassungen für Edelsteine herstellen (87, 10); endlich sind die dem Waffenkammer-Aufseher unterstehenden Waffenarbeiter zu nennen (101, 7). Private Erzarbeiter hat es nicht gegeben, da die Fabrikation von Metallgegenständen nur in königlichen Unternehmungen gestattet ist (81, 14 f.; 83, 12); der Handel mit Metallgegenständen bildet gleichfalls ein Monopol (83, 13f.; 84, 2; 85, 4f.); ebenso ist es verboten, anderswo als in der königlichen Goldschmiede Edelmetalle bearbeiten zu lassen (90, 8f).6 Auch hier ist also eine Reihe von Aufsehern nachzuweisen.

Ergebnis ( $\gamma$ ): Bei den Metallarbeitern bestehen je nach ihrer Tätigkeit Kategorien, über die im betreffenden Arbeitsgebiet ein Aufseher gesetzt ist. Von einer einheitlichen Behörde kann nicht die Rede sein.

δ) Die Bergarbeiter sind teils in Bergwerken (ākara[kar-mānta]), teils in Minen (khani) beschäftigt, die vom ākarā-dhyakṣa, bezw. khanyadhyakṣa betrieben werden, denen Sach-verständige zur Seite stehen und die dazu nötigen Arbeiter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Sor. p. 27 zu 83, 10, der "mercury' vermutet; Jolly (GN 1916, S. 357, Anm. 1); R. Garbe, Die indischen Mineralien, Leipzig 1882, S. 27 u. 89, Vers 208 ff., Anm. 5: "Scheindiamant".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. R. Garbe, a. a. O. S. 6 u. 38, V. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jolly ,Stahl', kamsa ,Bronze'; an drei Stellen, wo es vorkommt, stehen beide Wörter nebeneinander: 84, 1; 100, 15 (hier okāmsya); 192, 9.

<sup>4</sup> Jolly ,Rauschgelb'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sor. denkt an loha ,Eisen', es besteht aber keine v. l.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Jolly, a. a. O. S. 357 f., 362.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> S. Law p. 2/11.

zugewiesen sind (81, 15); dem Aufseher steht auch die Strafgewalt über unredliche Arbeiter zu (83, 15 f.). Bergwerke, deren Betrieb zu kostspielig und nicht lohnend ist, werden an Private vergeben, also gibt es auch private Bergleute; königliche Bergleute (šailakhanaka) hatten ihren Lohn je nach ihrer Leistung abgestuft, bezogen jedoch zumindest 500 und höchstens 1000 paṇa (246, 6 f.). Der Minenaufseher errichtet Unternehmungen zur Gewinnung von Muscheln, Diamanten, Edelsteinen, Perlen, Korallen und Ätzstoffen (84, 11 f.), deren Handel er zu betreiben hat. Für Salz besteht ein lavaṇādhyakṣa (84, 13); nach 126, 8 f. hatte der Minenaufseher auch die Muschel- und Perlenfischerei inne.

Ergebnis (3): Die königlichen Bergarbeiter unterstehen, je nachdem, ob sie in Erzbergwerken, Minen oder in Salzbergwerken arbeiten, verschiedenen Aufsehern; daneben gibt es private Bergleute.

h) Die Errichtung von Wegen fiel wohl in das Bereich desjenigen Beamten, unter welchem das Gebiet, durch das der Weg führte, stand. In der Festung ließ der König die Straßen herstellen (54, 12), die in der Stadt unterstanden dem nägaraka (145, 7, 121, 19), im Weideland dem Aufseher desselben (141, 12), dem Grenzwächter die an den Grenzen (111, 13), an den Fähren dem Schiffsaufseher (128, 1), an den Flüssen vielleicht dem nadīpāla (vgl. oben S. 235); in neu besiedelten Gebieten war es Sache des Königs, Wege zu errichten (47, 10, 18), vielleicht auch den dronamukhapatha und sthānīyapatha (54, 14; 17, 1, 7 f.)<sup>2</sup> anzulegen; der rāṣṭrapatha fiel offenbar in die Kompetenz des rāṣṭrapāla. Säulen in Abständen von je 10 Stadien sind nicht nachweisbar.

Ergebnis (h): Die Errichtung von Wegen fällt — soweit sich diesbezüglich etwas erkennen läßt — nicht in die Kompetenz einer Behörde, sondern gehört zur Aufgabe jenes Beamten. durch dessen lokalen Amtsbereich der Weg führt; in neu besiedelten Gebieten und in den Metropolen scheint die Errichtung von Staatswegen durchgeführt zu werden. Von Meilensteinen findet sich im Arthasastra nichts.

Deutet diese nicht auf die südlichen Küsten des Meeres, vor allem auf Ceylon? Vgl. ÖMfO 1912, S. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Law p. 68 ff., bes. 73 f.

Wegebeamte hat es in Indien offenbar nicht gegeben; die Rāmāyaṇastelle II, 82, 20 ¹ spricht von mārgašodhakadakṣakāḥ,² die den Weg für das Heer, mit welchem Bharata den Rāma zurückführen will, herrichten sollen. Die in der Rājatarangiṇī vielfach genannten mārgeša, mārgapa, adhvapa, adhveša, mārgapeša, gewöhnlich im Plural und in Verbindung mit Straßen, die durch Gebirge führen, angeführt, entsprechen den Maliks der mohammedanischen Zeit, die den erblichen Oberbefehl über bestimmte Pässe innehatten mit der Verpflichtung, Besatzungen für die Grenzposten zu stellen, wofür sie die Einkünfte gewisser, ihnen zugewiesener Ländereien erhielten.³

Zusammengefaßt läßt sich über die von Megasthenes berichteten Agenden der Agoranomen sagen: Eine Behörde über Flußarbeiten ist im Arthašāstra nicht nachweisbar, ebensowenig eine für eine allgemeine Landmessung; die Existenz privater Wasserwerke macht die einer Behörde über Bewässerung unwahrscheinlich; für die in königlichen Diensten stehenden Jäger ist ein Beamter nachweisbar; seine Strafbefugnisse beziehen sich nur auf diese und auf die Bewohner seines Amtsbereiches. Die Steuereinhebung fällt anderen Beamten zu; für die verschiedenen Arten der Arbeiter, und nur soweit, als sie in königlichen Unternehmungen angestellt sind, besteht keine einheitliche Behörde, sondern je nach der Tätigkeit ein Aufseher im betreffenden Ressort, der dasselbe organisiert und leitet; eine Behörde für Straßenerrichtung und Setzung von Meilensteinen besteht nicht. Das in Indien, wenigstens dem Arthašāstra nach, fehlende Prinzip der Kollegialität kennzeichnet den Bericht des Megasthenes als stark abweichend; für die Beamtungen des Arthašāstra ergibt sich, daß sie, soweit ihre Agenden nicht fachmännische Qualifikation verlangten, nach lokalen Gesichtspunkten gegliedert sind; d. h. einem Beamten wird in seinem Amtsbereich eine Summe von Funktionen, nicht eine sachliche Kompetenz übertragen. Die Beamten des Arthašastra sind dem Berichte des Megasthenes gegenüber weit zahlreicher und mannigfaltigster Art. — Der Name αγορανόμοι kann den Agenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. Merckel, Die Ingenieurtechnik im Alterthum, S. 215 dürfte diese Stelle gemeint haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. P. W. s. v. mārgarakṣaka.

<sup>3</sup> Nach M. A. Stein, Rajatar, transl. vol. II p. 391.

nach nicht als "Marktbeamte" gefaßt werden, sondern als "Landbeamte"; möglicherweise liegen im Berichte des Megasthenes Anklänge an die "Gesetze" Platos vor.

## 2. Die Stadtbeamten.<sup>1</sup>

Die Astynomen werden in sechs Pentaden eingeteilt; und die eine [Pentade] beaufsichtigt die Angelegenheiten der Handwerker, die zweite [Pentade] nimmt Fremde auf; denn sie teilt auch Herbergen zu und beobachtet den Lebenswandel, indem sie Genossen sals Aufpasser] beigibt, und sie geleitet entweder sie selbst hinaus oder [übergibt] das Vermögen der Verstorbenen; 2 für Erkrankte sorgt sie und Verstorbene bestattet sie. Die dritte [Pentade] ist es, welche die Geburten und Todesfälle prüft, wann und wie [sie stattfanden], der Steuern wegen und damit die Geburten und Todesfälle der Höheren und Niedrigeren 3 nicht unbekannt blieben. Die vierte [Pentade] ist die über Kleinhandel 4 und Warentausch; sie hat die Sorge über Maße und die Früchte, damit sie nach geeichten Maßen verkauft würden. Ein und derselbe darf nicht mit mehr eren Artikeln handeln, außer wenn er doppelte Steuern zahlt. Die fünfte [Pentade] sind die Aufseher über die Handwerkswaren und sie verkaufen diese geeicht, gesondert die neuen, gesondert die alten; wer sie vermischt, wird bestraft. Die sechste und letzte [Pentade] sind die Einheber der Zehnten der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Lassen, Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 721 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieser Satz ist verschieden aufgefaßt und übersetzt worden: Groskurd (III, S. 147): ,sie geleiten die Abreisenden, oder die Güter der Gestorbenen. C. Müllers lateinische Paraphrase (FHG II, p. 430) lautet: ,... et deducunt vel ipsos vel, si moriantur, opes eorum.' Lassen (Ind. Alt. II, S. 722) sagt: ,Die sich schlecht aufführenden Fremden wurden fortgeschickt. . . . Das Vermögen der Gestorbenen wurde ihren Verwandten zugestellt.' T.W. Rhys Davids (Buddhist India p. 265): ,they escort them on the way when they leave the country' und ähnlich McCrindle (Ancient India p. 54): ,... and escort them out of the country or, if they die, send home their property; Smith (p. 127) endlich: ,Deceased strangers were decently buried, and their estates were administered by the commissioners, who forwarded the assets to the persons entitled. Schwierig ist das Verständnis wegen προπέμπουσιν; die (sonst a nicht unmögliche) Bedeutung ,bestatten' hat es hier nicht, weil gleich darauf von θάπτουσιν die Rede ist. Ferner muß es "geleiten" heißen wegen χρήματα τῶν ἀποθανόντων, und dieses wird durch eine zu erwähnende Parallelstelle des Diodor klar (unten S. 252).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lassen (a. a. O.): ,um die glücklichen und unglücklichen Geburten zu erfahren.

C. Müller (a. a. O.): ,cauponas' (Schenkwirtschaften). Groskurd (a. a. O.): ,Vorsteher des Krämerhandels.'

verkauften Dinge; derjenige, welcher die Steuer verhehlt, wird mit dem Tode bestraft. Für sich besorgen alle dies, in gemeinsamer Tätigkeit aber für die Privat- und Staatsangelegenheiten, für die Wiederherstellung der öffentlichen Gebäude, der Mauern, des Marktes, der Häfen und Heiligtümer.

Diese aus sechs Fünfer-Kollegien bestehenden Stadtbeamten haben folgende Agenden: a) die Aufsicht über die Angelegenheiten der Handwerker; b) über die Fremden; c) über die Geburts- und Todesfälle; d) über den Handel; e) über die Handwerkswaren; f) die Einhebung des Zehnten; g) gemeinsame Agenden.

Zu bemerken ist, daß die Beamtung in Indien keine kollegiale ist; aber auch eine Zusammenfassung mehrerer, an sich verschiedener städtischer Dienstzweige, die auf gleicher Stufe stehen, unter einem Dienstbereich kennt das Arthašāstra nicht. Wenn Smith<sup>2</sup> in diesen Pentaden die offizielle Entwicklungsstufe der gewöhnlich nicht offiziellen paūcāyat sieht, so ist diese Entwicklung aus dem äußeren Moment der Fünfzahl abgeleitet. Die paūc oder paūcāyat ist eine Privatinstitution,<sup>3</sup> die es ausschließlich mit der Entscheidung von Streitfällen zu tun hat; die sogenannte jathee-koottam besteht aus fünf, zehn, zwanzig, dreißig, fünfzig oder hundert Mitgliedern, die eigentliche Dorf-paūcāyat wird aus fünf Leuten gebildet, die von den Dorfbewohnern gewählt werden, jeder Berufsordnung mit Ausnahme der niedrigsten angehören können und keine Bezüge genießen.

a) Eine einheitliche Aufsicht über die Arbeiter und Handwerker läßt sich nur im Sinne der Konskription belegen, die aber auch für Ackerbauer, Rinderhirten und Händler, für die

Schwanbeck liest (p. 126) τιμῶν, und so geben auch die Übersetzungen 'Preise'; da aber daneben ἀγορᾶς steht, was fast dasselbe bedeutet, und schon die vierte und fünfte Pentade die Aufsicht über den Handel hat, so ist die Lesung τειχῶν, wie sie A. Meineke bietet, vorzuziehen; es handelt sich um die Aufsicht der öffentlichen Gebäude, zu denen auch die Stadtmauern zählen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Smith p. 127 u. Ind. Ant. XXXIV (1905), p. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Jolly, RuS. S. 136 f.; eine ausführliche Schilderung der Agenden der pancayat sowie des Gerichtsganges gibt J. B. Pandian, Indian Village Folk p. 153/158. — Vgl. auch E. W. Hopkins, Ancient and Modern Hindu Gilds (Yale Review 1898, p. 27 f., 34 ff. = India Old and New p. 173 f., 180 ff.) über die Beziehungen zur Kaste und Gilde; M. Weber, Archiv f. Sozialwissenschaft und Sozialpolitik 41 (1916), S. 717 u. Anm. 134.

Angehörigen der vier Kasten überhaupt besteht (142, 9).1 Bei dieser Aufsicht der ersten Pentade der Astynomen dürfte es sich um jene über eingegangene Verpflichtungen seitens des Arbeitgebers und Arbeitnehmers handeln. Nach Kautilya ist das kārukarakşaņam ,das Schützen vor den Handwerkern' Sache eines Dreirichter-Senates, der aus drei Polizeirichtern oder drei Ministern besteht. Eine Arbeit muß hinsichtlich des Ortes und der Zeit, innerhalb deren sie zu leisten ist, fixiert sein. Überschreitet der Arbeitnehmer die Zeit unter dem Vorwand, Ort und Zeit der Arbeit seien nicht bestimmt gewesen, so erhält er nur 3/4 des Lohnes und als Strafe das Doppelte desselben (200, 18, 16 f.). Der Arbeitnehmer ist für Verlorenes oder Zugrundegegangenes ersatzpflichtig, außer bei Abhandenkommen 2 und Unfällen. Verrichtet er die Arbeit in falscher Weise,3 so verliert der Handwerker den Lohn und zahlt außerdem eine Strafe in doppelter Höhe desselben (201, 1f.). Festgesetzt sind Bestimmungen für die Ersatzpflicht der Weber, für die Straffälle, die sich aus der Materialverletzung ergeben;4 für Wäscher, die die Kleider auf Holzplatten und glatten Steinen reinigen, gibt es Strafen bei Verkaufen, Leihen oder Verpfänden der ihnen zur Reinigung übergebenen Kleider; 5 für Schneider gelten die gleichen Bestimmungen; 6 Goldschmiede werden bei unredlichem Ankauf von Edelmetall und bei unredlichen Manipulationen mit Münzen straffällig.6 Zu den Arbeitnehmern gehört auch der Arzt, der strafbar ist für die durch seine Mittel entstandene Erwerbsbeeinträchtigung oder Lebensgefahr des Patienten;7 ferner die kušilava, die übermäßige Geschenke aus Liebe und Vernachlässigung eines einzelnen vermeiden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben S. 215, 244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> bhresa muß hier (201, 1; B liest bhresopanipätebhyah: Jolly, ZDMG 71, S. 414) den "Verlust durch Diebstahl [durch das feindliche Heer, Räuber oder Stämme]" bedeuten, da dies als vis maior gilt und die Ersatzpflicht aufhebt, vgl. 177, 13 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zu ergänzen ist (201, 1) vor käryasyänyathäkarane: anirdistadešakäla-käryäpadešam wie 200, 16f.; vgl. 89, 15f.; Jolly, ZDMG 71, S. 229 und GN 1916, S. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 201, 3/9; vgl. Manu VIII, 397; Yājñ. II, 179 f.

<sup>5 201, 10/18;</sup> vgl. Manu VIII, 396, Yājū. II, 238.

<sup>6</sup> Nach B bei Jolly, ZDMG 71, S. 414 f.

<sup>7 202, 941;</sup> vgl. Manu IX, 284; Yājň. II, 242; Visuu V, 175/177.

sollen.¹ Ebenso bestehen Bestimmungen für ungelernte Arbeiter, Diener. Ein Dienstverhältnis ist auch das des Opferpriesters zum Opferherrn; der Opferlohn muß bestimmt werden, ferner gibt es Festsetzungen für die Ansprüche des Opferpriesters für den Fall, daß ihm während des Opfers unwohl wird, je nach der Art des Opfers und je nachdem, wie weit es vorgeschritten ist.² In all diesen Fällen sind Differenzen zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer vor dem genannten Dreirichter-Senat auszutragen, nirgends wird von einem fünfgliedrigen Behördenteil gesprochen, der eine solche Aufsicht führte.

Ergebnis (a): Die Aufsicht über die Handwerker dürfte auf die von Arbeitgeber und Arbeitnehmer eingegangenen Verpflichtungen zu beziehen sein; bei Straffällen, die detailliert dargelegt werden, verhängt ein aus drei Polizeirichtern (pradestr) oder drei Ministern bestehender Senat die Strafe, von einer Pentade einer Stadtbehörde ist im Arthasastra keine Rede.

b) Bei den Aufgaben der zweiten Fünfergruppe lassen sich folgende unterscheiden: α) Aufnahme der Fremden; β) Zuteilung der Herbergen; γ) Beobachten des Lebenswandels; ĉ) Hinausgeleiten und Übergabe des Vermögens; ε) Krankenfürsorge; ξ) Bestattung.

Smith 3 glaubt in der Fremdenfürsorge eine Ähnlichkeit mit der griechischen Institution der προξενία zu sehen, hat aber selbst (an ersterer Stelle) auf die verschiedene Funktion, Bestellung und die Besoldung hingewiesen. Die Proxenie ist ein Ehrenamt, die indischen Fremdenbeamten sind Staats, bezw. Stadtbeamte, die bezahlt werden. Der Proxenos ist ein politischer Vertreter, ein Staatsgastfreund, der Gesandte aufnimmt; er übernimmt oder erhält von einem fremden Staate als Ehrenamt die Verpflichtung, sich der Angehörigen dieses Staates anzunehmen; 4 diese Funktion ist meistenteils erblich. Der indische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 202, 12/14; vgl. Brhaspati XIV, 30. Es handelt sich offenbar um gleichmäßige oder gerechte Verteilung des Verdienstes der als Genossenschaft konstituierten Truppe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 186, 6/187, 2. Vgl. Law p. 193/195; zu dem Ganzen p. 189 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ind. Ant. XXXIV, p. 200 f.; Smith p. 127, n. 1. — Die Frage ist deshalb nicht unwichtig, weil Smith (Ind. Ant. XXXIV, p. 200) einen griechischen Einfluß auf diese Institution der Maurya-Zeit für nicht unmöglich hält.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Über das Institut der Proxenie und deren Zustandekommen s. J. G. Schubert, De proxenia attica, Leipz. Diss. 1881, p. 4 ff.; Schoemann-Lipsius,

Beamte tritt nach Megasthenes in der Fünfzahl auf; der griechische Proxenos hatte zwischen beiden Staaten zu vermitteln, bei Ausbruch eines Krieges gab er die Proxenie auf; die indische kollegiale Beamtung hat es mit den privaten Angelegenheiten der Fremden zu tun und ist eine ständige, nur in ihren Organen wechselnde Behörde.

. Daß Megasthenes von Fremdenbeamten bei den Indern berichtet hat, ist sicher; dies geht aus der (erwähnten) Parallelstelle bei Diodor II, 42, 3 (= Fg. 1, 57) hervor, nur lautet der Bericht des Diodor insofern anders, als er nicht von einer Pentade spricht:

Es sind bei den Indern auch über die Fremden Beamte eingesetzt und sie sorgen dafür, daß kein Fremder Unrecht erleide. Den Kranken unter den Fremden führen sie Ärzte zu und treffen die übrige Fürsorge, bestatten die Gestorbenen, das hinterlassene Vermögen stellen sie überdies den Verwandten zu.

Inwieweit Megasthenes durch griechische Institutionen bei der Schilderung dieser Beamten beeinflußt war, läßt sich kaum entscheiden; als Beamtung kommt die Proxenie in Sparta¹ und in Elis² vor; hier hat sie neben sakralen Funktionen (Ausschluß vom Altar) die Aufsicht über die Fremden, besonders zur Zeit des olympischen Festes inne, dort Gesandten und Fremden Gastfreundschaft zu erweisen.

α) Nach dem Arthašāstra unterstützen die vom samāhartr in den Dörfern als angebliche Hausväter angestellten Spione die Unterbeamten, den sthānika und gopa, indem sie die Ursache des Reisens und des Aufenthaltes der Abgereisten und Angekommenen in Erfahrung bringen (142, 19 f.). In der Stadt führt der nāgaraka die Aufsicht, dem für je ein Stadtviertel ein sthānika untersteht (144, 3),<sup>3</sup> für je zehn, zwanzig oder vierzig

Griechische Alterthümer (4. Aufl., Berlin 1897/1902) II, S. 26; in älterer Zeit erhält der Bürger nicht die Proxenie, "sondern er stattete vielmehr durch Übernahme dieser Vertretung den Dank für die ihm verliehene Auszeichnung ab' (Schoemann-Lipsius a. a. O.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schoemann-Lipsius, Griechische Alterthümer I, S. 253 u. Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. Swoboda im Artikel ,Elis' R-E V, Sp. 2427.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es ist interessant, daß in der Stadt der sthänika an der Spitze eines Burg-Viertels steht; dies spricht für den engen Zusammenhang von Stadt und Festung; vgl. A. Ludwig (Abhandlungen der k. böhm. Gesellschaft der Wissenschaften VI. Folge, 8. Band. Classe für Philosophie, Geschichte und Philologie. Prag 1875) S. 10 und Macdonell-Keith, Vedic

Familien ein gopa (143, 17f.). Der sthänika und der gopa sollen die Reisenden, 1 offenbar dem nagaraka, anzeigen und in der Stadt wohnen lassen (144,4). Ein Hausherr soll die Abgereisten und Angekommenen dem gopa und sthänika melden, wodurch er von aller Schuld, die diese auf sich laden, frei wird; tut er dies nicht, so hat er an dem durch sie angerichteten Schaden oder Verbrechen eine Mitschuld. Ist die Nacht ruhig, d. h. hat der Hausherr seine Insassen nicht angezeigt und haben diese auch nichts begangen, so zahlt er drei pana Strafe (144,14f.).2 Reisende und herumschweifende<sup>3</sup> Spione sollen verdächtige Leute fangen (144, 16/18). Über die zu Wasser angekommenen Ausländer führt der Schiffsaufseher die Aufsicht (127, 7). Eine Gelegenheit zur Ausforschung Fremder sind Trinkhäuser, in denen schöne Sklavinnen das wahre Wesen trunkener und schlafender Gäste, sowohl der Einheimischen als der Fremden,4 in Erfahrung bringen (120, 4 f.). Bemerkenswert ist die rechtliche Stellung der Fremden: sie haben nicht das Recht, gegen Einheimische Klage zu erheben, außer gegen Leute, die bei ihnen angestellt sind 5 (98, 14 f.). Über Fremde ist aus dem Arthašāstra sonst nichts zu entnehmen.

Ergebnis (a): Bezüglich einer Aufnahme der Fremden durch eine fünfgliedrige Behörde, die den Teil einer Stadtbeamtung

Index I, p. 539; B. Keil, Griechische Staatsaltertümer (in Gercke-Nordens Einleitung in die Altertumswissenschaft III, Leipzig und Berlin 1914) S. 316; S. Feist, Kultur, Ausbreitung und Herkunft der Indogermanen S. 144 f.; C. Schuchardt, Neue Jahrbücher f. d. klass. Altertum XXI (1908), S. 305/21 und kurz im Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, hggb. von Johannes Hoops, I (Straßburg 1911—13), S. 353 f.; G. Busolt, Griechische Staatskunde (I. v. Müllers Handbuch der klass. Altertumswissenschaft IV, I, 1 [München 1920]), § 27, S. 153 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Komm. (Sor. p. 72) sagt ,Händler' (vaidehaka); s. Anm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Sor. p. 73 und Jolly, ZDMG 71, S. 231.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> pathika sind Händler u. dgl., utpathika Grassammler u. dgl.; s. unter γ).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Sor. p. 56; Jolly, ZDMG 71, S. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Der Komm. (Sor. p. 43) erklärt: "Keine Anklage [ist gestattet] durch die Gläubiger u. dgl. in Prozessen betreffs Schulden u. dgl. (zu lesen: bhirarthesvṛṇādiṣu) gegen Einheimische. Die sahyopakāriṇaḥ (so zu lesen nach den Korrigenda p. 1 u. nach der neuen Ausgabe 98, 15) "die Hilfe Leistenden sind nach dem Komm. die Diener, Arbeiter u. dgl. der Fremden. Für diese aber besteht keine Einschränkung gegenseitiger Klageerhebung. — Fremde unterliegen einem höheren Strafsatz (141, 3).

<sup>6</sup> Vielleicht sind unter den b\(\bar{n}\)hirika (s. oben S. 213 Anm. 6) zum Teil auch Fremde, allerdings niedrigster Kaste, zu verstehen.

bildet, ist aus dem Arthašāstra nichts zu ersehen. Die Fremden wurden den Stadtbeamten angezeigt, was auf private Unterkunftshäuser schließen läßt.

β) Nichts spricht für eine Zuteilung der Herbergen an Fremde durch Beamte; die Stelle 144, 14 f. legt die Annahme privater Unterkunftshäuser nahe, deren Eigentümer die Pflicht hatte, die Insassen den Beamten anzumelden.

Ergebnis ( $\beta$ ): Eine Zuteilung von Herbergen ist im Arthašāstra nicht nachweisbar.

7) Die Beobachtung des Lebenswandels der Fremden geschieht - wie aus a) hervorgeht - teils durch Spione, teils durch Sklavinnen in den Trinkhäusern. Diese Spione sind, wie der Kommentar zu 144, 16 (Sor. p. 73) sagt, auf bekannten Wegen gehende Händler u. dgl. und auf Nebenwegen herumstreifende Leute wie: Holz- und Grassammler, Rinderhirten u. dgl. auf den Wegen Herumziehende, wie er auch zu 111,1 (Sor. p. 51) erklärt: "Auf bequemen Wegen gehende angebliche Händler u. dgl.', bezw. ,Gras-2 und Holzsammler, Rinderhirten u. dgl. verachtete, auf den Wegen Herumziehende'. Da die Fremden größtenteils Kaufleute und Händler gewesen sein dürften, so hatten die als Händler verkleideten Spione Gelegenheit, diese auszuforschen; sie können als "Genossen der Fremden" betrachtet werden, wie Megasthenes berichtet. Aber das Ausspionieren erstreckte sich ebenso auf die einheimische Bevölkerung, teils zu Steuerzwecken, teils zur Überwachung politischer Umtriebe. Bei den fremden Händlern wird es sich noch um Aufdeckung begangener Zollschwindeleien gehandelt haben (vgl. 111, 19).

Ergebnis (γ): Die den Fremden beigegebenen Spione lassen sich insofern aus Kautilya belegen, als die als Händler verkleideten Spione den Aufenthaltsgrund fremder Händler in Erfahrung bringen. Während aber die Fremdenbeamten diese Spione den Fremden beigeben, sind die Spione des Arthašāstra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Solche in 219, 3 zu sehen, wie Law (p. 79) tut, ist kaum richtig; die Stelle ist durch die unbekannten Wörter schwer verständlich. Der Sinn dürfte sein: Verbrecher sollen durch Leute, die etwas ähnliches wie sie sind, durch Hetären und durch Leute, die ihnen zu essen geben, ausgeforscht werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das tra des Komm, geht offenbar auf tṛṇa zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So erklärt der Komm. zu 144, 4 die (Sor. p. 72) pathikān vaidehakān . die Reisenden, d i. die Händler<sup>4</sup>.

vom samähart; in den Dörfern und Städten angestellt und reisen zu diesem Zwecke herum.

5) Die Angabe, daß eine Stadtbehörde oder ein Teil derselben sich mit dem Hinausgeleiten der Fremden und mit dem Übergeben der Effekten der Verstorbenen an deren Verwandte beschäftigt, findet im Arthasästra keine Parallele. Das Vermögen eines ohne Erben verstorbenen Fremden erbt im Dharmasästra der König (När. III, 16/18), bei Kautilya 161, 15 f. fällt erbloses Gut an den Herrscher,¹ soweit es nicht bemakelten Personen oder Brahmanen gehört.

Ergebnis (3): Das Hinausgeleiten der Fremden und die Übergabe ihrer Effekten ist bei Kautilya nicht nachweisbar.

ε) In neu besiedelten Gegenden unterhält der König die Kranken (47, 19), wie er auch erkrankte Angehörige seiner bei Arbeiten verstorbenen Diener zu unterstützen hat (246,18 f.). Wohl sind Kranke, Durstige, vom Wege Ermüdete und Fremde ² zu unterstützen (199, 16 f.), aber dies wird nicht als Aufgabe einer bestimmten Beamtung angegeben. Die Ausführungen Laws ³ bieten keine Bestätigung der Nachricht des Megasthenes; die Existenz eines bhaiṣajyagrha (55, 15), einer 'Apotheke', ist für königliche Zwecke anzunehmen. ⁴ 56, 8/13 spricht von gemeinnützigen Einrichtungen: 'Oder nach Maßgabe der Unternehmungen und Felder ⁵ setze er die Grenzen für die Haushalte fest. Unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Um einen Trick zur Bereicherung der Staatskasse handelt es sich 242,5/7, wo gegen Shamas. (transl. p. 304): "Spies . . . shall . . . carray away the money . . . of a dead man and of a man whose house is burnt . . . 'zu übersetzen sein dürfte: "[Spione, die als] geistliche Funktionäre [auftreten], sollen das Vermögen von Ketzerorden oder einer Gottheit, wenn es nicht den gelehrten Brahmanen zur Nutznießung zugewiesen ist, herbeibringen, indem sie sagen: 'es ist das [uns] anvertraute [Gut] eines Verstorbenen oder eines, dessen Haus abgebrannt ist.'" Zu kṛtyakara vgl. kṛtya 121, 11; 166, 9; 238, 18; °kara 337, 9. Statt dagdhagṛhasya liest B (Jolly, ZDMG 71, S. 421): dagdhahṛdayasya, was keine bessere Lesart ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 199, 16 ist tirojānapado zu lesen und ebenso 141, 3; vgl. (Sor. p. 71) die Lesung des Komm., der ,aus einem anderen Lande stammend erklärt. — Vielleicht übergeben die Spione oder Stadtwächter hilfsbedürftige Leute dem Stadtteil-Beamten (vgl. 144, 16/18; 146, 101.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> p. 90 f. <sup>4</sup> Vgl. 44, 1.

Wenn die Verhältnisse der Handwerker und Ackerbauer nicht in der (55, 7/18) angegebenen Weise geregelt sind, sollen die Haushalte je nach Bedarf und Platz für ihre Tätigkeit augesiedelt werden.

ihnen sollen die, welchen es erlaubt wurde, Blumen-, Fruchtgärten, Baumgruppen, Rieselfelder und Getreide- und Warenvorräte anlegen. Er lasse einen Brunnenplatz machen mit einer
Umhegung für [je] zehn Familien und Vorräte [aufspeichern],
die viele Jahre hindurch genossen werden können, an: Fett, Öl,
Getreide, Süß-¹ und Salzstoffen, Arzeneien, Trockengemüse und
-futter, Trockenfleisch und -gras, Brennholz, Eisen, Leder, Kohle,
Bändern, Giften, Horn, Bambus, Bast, Kernholz, Angriffswaffen,
Schutzwaffen und [Schleuder-] Steinen. Durch Neues ersetze er
Altes.' Dies sind Vorbereitungsmaßregeln für die Versorgung
der Festung für eine etwaige Belagerung und nicht zum Vergleich mit Megasthenes verwendbar.<sup>2</sup>

Ergebnis (ɛ): Von einer Fremdenbehörde, welche die Fürsorge für erkrankte Fremde hätte, findet sich im Arthašāstra nichts; für Erkrankte wie für Hilflose scheinen stadtpolizeiliche Vorkehrungen zu bestehen, in neu besiedelten Gebieten übernimmt der König diese Verpflichtung.

() Als letzte Funktion der zweiten Pentade wird das Bestatten der verstorbenen Fremden berichtet. Soviel sich bezüglich der Bestattung überhaupt aus dem Arthasastra sagen läßt, ist diese nicht Sache von Beamten, sondern letztere wachen über die Befolgung der bestehenden Bestattungsvorschriften. Verboten ist es, Tierkadaver oder Menschenleichen innerhalb der Stadt wegzuwerfen, für welch letzteres Vergehen die Strafe 50 papa beträgt; zu den Friedhöfen führen eigene Wege, die acht danda breit sind (54, 16); wird ein anderer Weg als dieser, ein anderes Tor als das Leichentor' beim Hinausführen der Leiche benützt, so ist die erste Geldstrafe zu zahlen, die Torsteher zahlen 200 pana; wird die Leiche anderswo als am Leichenplatz begraben oder verbrannt, so beträgt die Strafe 12 pana (145, 16/21). Solche Bestimmungen wären nicht für Beamte geeignet, sondern weisen darauf hin, daß die Bestattung private Angelegenheit war und die Beamten nur über die Befolgung der bestehenden Vorschriften aus sanitären Gründen wachten.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So nach 94, 13; vgl. P. W. s. v. kṣāra 2 c).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> An eine Fürsorge im Sinne Ašokas läßt sich kaum denken; s. E. Hardy, König Asoka S. 39 f.; V. A. Smith, Ind. Ant. XXXIV, p. 246/248; G. Bühler, Ašoka-Inschriften S. 15 f., 286 f. Nur 142, 5 (oben S. 214) wäre heranzuziehen.

Wem aber die Bestattung verstorbener Fremden oblag, ist aus Kautilya nicht zu entnehmen.

Ergebnis (ζ): Von einer fünfgliedrigen Behörde, die neben anderen Pflichten die der Bestattung der gestorbenen Fremden erfüllte, findet sich im Arthašāstra nichts; wer die Fremden zu bestatten hatte, läßt sich nicht sagen, im allgemeinen ist dies Privatangelegenheit, nur wachen die Beamten über die Befolgung der diesbezüglichen Vorschriften.

c) Mookerji hat mit der dritten Abteilung der Stadtbeamten den sthänika und gopa verglichen. Richtig ist, daß die Einwohner nach ihrer Zugehörigkeit zu den vier Kasten registriert werden (142, 9), aber von einer Geburts- und Sterbestatistik 2 ist nicht die Rede; außerdem findet diese Registrierung auf dem Lande und in den Dörfern statt. Jedoch auch die Tätigkeit des sthänika und gopa in der Stadt (144, 1f.) kann hierfür nicht verwendet werden: "Er [der gopa] soll bei dieser 3 die Kopfzahl4 der Frauen und Männer nach Kaste, Geschlecht, Namen und Beschäftigung und [deren] Einnahmen und Ausgaben kennen.' Es handelt sich dem Arthasastra hier wie aut dem Lande nicht um statistische Zwecke, sondern um Eintreibung der Steuern, was auch Megasthenes berichtet, und um die Aufsicht der politischen Zuverlässigkeit. Daß fünf Beamte mit diesen Agenden betraut gewesen sind, ist aus dem Arthašāstra nicht zu ersehen.5

Ergebnis (c): Von fünf Beamten der Stadtbehörde zur Erhebung der Geburten und Todesfälle ist im Arthasastra nicht die Rede; die Stadtbeamten desselben führen die Aufsicht über die Bewohner zu Steuerzwecken, wie auch Megasthenes angibt, und zwecks politischer Überwachung.

<sup>1</sup> p. XXXVII f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Smith p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D. h. Gruppe von zehn, zwanzig oder vierzig Familien (143, 17 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. oben S. 215, Anm. 2.

<sup>5 ,</sup>Städtische Verzeichnung des Personenstandes entspricht einer allgemeinen Tendenz der hellenistischen Rechtsentwicklung'; E. Weiß, Jahreshefte d. üsterreichischen Archäologischen Institutes XVIII (1915), Sp. 290; vgl. Sp. 293 mit Anmerkungen. — Registrierung von Geburten, Heiraten und Todesfällen findet sich unter Hammurapi (B. Meissner, Babylonien und Assyrien [Kulturgeschichtliche Bibliothek III, Heidelberg 1920] S. 123).

d) Die vierte Pentade hat die Aufsicht über die Maße und den Verkauf der Früchte, ferner die Beobachtung eines Steuergesetzes. Für die Maßaufsicht bestehen zwei Beamte: der manadhyakşa (106/109), der Aufseher über die Zeit- und Längenmaße, kommt hier weniger in Betracht; der Aufseher über die Gewichte ist der pautavadhyaksa. Seine Aufgabe ist die Herstellung der Gewichte, Wagen und deren Prüfung (103/105), nicht aber die Kontrolle des Marktverkehres. diesem Behufe besteht das Amt des samsthādhvaksa (203/205). Er beaufsichtige Wäg- und Maßgeräte wegen Vergehens gegen das Gewicht' (203, 4); er hat die Strafbefugnis für Übertretung der Vorschriften, die genau dargelegt sind, z. B.: ,Bei [den Maßen ] parimani 1 und drona 2 ist ein zu wenig oder zu viel von einem halben pala kein Vergehen; bei einem zu wenig oder zu viel von einem pala ist die Strafe 12 pana. Damit ist die [entsprechende] Erhöhung der Strafe [bei Unrichtigkeiten] von mehr als ein pala erklärt' (203, 5f.). Leider hat Megasthenes nichts über Gewichte überliefert; für jede Artikelgruppe besteht ein besonderes Maß, wie bei den Längenmaßen für verschiedene Objekte; für Flüssigkeiten, surā, Blüten und Früchte, Spelzen, Kohle und Honig ist das Maß eine šikhā, deren Vielfaches um zwei zunimmt (105, 5f).

Zu erwähnen ist hier eine angebliche Parallele zu dem àπὸ συσσήμου des Megasthenes. σύσσημος 'mit einem Zeichen' wird von Maßen und Gewichten in der Bedeutung 'geeicht' gebraucht; Smith ³ hat in ἀπὸ συσσήμου gegen McCrindle ⁴ das indische abhijñānamudrā sehen wollen. ⁵ Demgegenüber ist zu bemerken, daß der indische Ausdruck (110, 2; 111, 17; 377, 11/12) sich nicht auf die Maße, sondern auf die mit dem Zollstempel oder Zollsiegel versehenen Waren bezieht. An der ersten Stelle fragen die vier oder fünf Zolleinnehmer die in Karawane herangekommenen Kaufleute, wer sie sind, woher sie kommen, wieviel Waren es sind und wo diese mit einem Erkennungszeichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. 104, 1 f. <sup>2</sup> Vgl. 104, 16.

<sup>3</sup> p. 129, n. 2; er übersetzt: ,with official stamp'.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ancient India p. 54: ,by public notice. Vgl. T.W. Rhys Davids, Buddhist India p. 265, n. 2; Mookerji p. XXXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So auch Wecker Sp. 1309. Lassen sagt (Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 722) ,in gestempelten Maßen<sup>4</sup>.

oder mit einem Stempel versehen worden sind (110, 1/3). Schon aus dem vā (110, 2) wird die Zerlegung des Ausdruckes in zwei Worte deutlich, klarer zeigt es die Stelle 111, 17 f.: "Eine aus der Fremde gekommene Karawane schicke er [der Grenzwächter], wenn er die Untersuchung der wertvollen und minderwertigen Waren gemacht, ein Kennzeichen und den Stempel gegeben hat, zum [Zoll-]Aufseher. Gemeint ist der antapāla, der Grenzwächter, der die Waren einläßt und sie zum Beweise dessen mit einem Erkennungszeichen und Stempel versieht, wie auch der Kommentar zu 110,2 (Sor. p. 51) den antapāla diese Revision vornehmen läßt; ähnlich verfährt der mudrādhyakṣa, der die Paßausfolgung für Personen, und der vivītādhyakṣa, der deren Revision besorgt (140, 17/141, 4). Von einer Parallele bezüglich der Eichung der Gewichte kann somit nicht gesprochen werden.

Die Prüfung der Gewichte geschieht durch die "Gegenmaße' (pratimānāni; 103, 13 f.), die aus Eisen bestehen, aus Māgadha- oder Mekalastein,2 oder durch solche Gewichte, die nicht durch Wasser oder Salben 3 eine Zunahme oder durch Hitze eine Abnahme erfahren. Daß der Marktaufseher mehr eine Aufsicht über den Marktverkehr ausübte als über den Verkauf einzelner Artikel wie Früchte, geht aus seiner Pflicht hervor, die Preisregelung der Waren im Marktverkehr vorzunehmen (203, 2f.).4 Daß die königlichen Waren nach geprüften Maßen verkauft wurden, ist anzunehmen; aber im gewöhnlichen Leben wird man es so genau nicht genommen haben. So gibt es Strafen für denjenigen, welcher mit zu großen Wagen (Gewichten) und Maßen gekauft hat und mit zu kleinen verkauft (203, 12 f.). Ferner spricht dafür die Unterscheidung der Maße in ihre tatsächlich äquivalenten Teile und in die als äquivalent im gewöhnlichen Handelsverkehr geltenden Teile 6 (104, 7, 17/19),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die dritte Stelle (377, 11/12) besagt nichts.

Mekala ist ein Berg im Quellgebiet der Narmadā; s. Lassen, Iud. Alt.<sup>2</sup> I, S. 105 f., Anm. 2; S. Lévi, JA s. XI, t. 11 (1918), p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> pradeha lesen C und der Komm. (Sor. p. 48).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Im Dharmašāstra soll der König alle sechs Monate die Gewichte prüfen (Manu VIII, 403; Vas. XIX, 13) und von fünf zu fünf Tagen die Preise festsetzen (Manu VIII, 402; Yājū. II, 251); vgl. Jolly, RuS. S. 110.

<sup>5 ,</sup>Bei Kauf und Verkauf in der Welt', sagt der Komm. zu 104, 7 (Sor. p. 48); verschiedene Maßteile gibt es, wenn der Komm. richtig erklärt, gegenüber der Dienerschaft, der Königin, den Prinzen und im Harem.

wodurch an sich Gelegenheit zu unabsichtlicher und absichtlicher Schädigung gegeben ist.

Jene Vorschrift, nach welcher ein Handelsmann in mehreren Artikeln doppelte Steuern zahlen müsse, läßt sich kaum aus der Rechtsliteratur, auch nicht aus dem Arthašāstra belegen. Lassen meinte, diese Angabe beruhe auf einer ungenauen Wiedergabe durch Strabo, es müsse heißen, daß, wer andere Früchte als die, für welche er schon eine Abgabe bezahlt hatte, verkaufte, dafür aufs neue die Abgaben entrichten mußte. Steuersätze sind für Gold, Silber, Diamanten u. dgl. festgesetzt, für Textilwaren, Getreide, Glaswaren (241, 6/11); je nach dem Handel mit diesen oder jenen Artikeln trat der Kaufmann in diese oder jene Steuerklasse ein; es ist anzunehmen, daß er, wenn er mit mehreren Waren handelte, die für diese festgesetzten Steuern zusammen zahlte. Möglich bleibt es, daß Megasthenes eine Einrichtung überliefert hat, die von der Rechtstheorie nicht berücksichtigt, in der Praxis aber geübt worden ist.

Ergebnis (d): Von der Aufsicht über die Maße ist im Arthašāstra die Rede, jedoch wird diese nicht durch ein Fünferkollegium, sondern teils durch den Gewichtsaufseher, teils durch den Marktaufseher besorgt; über den Verkauf der Früchte läßt sich nichts Besonderes sagen. Das Steuergesetz, nach dem ein Kaufmann nur eine Artikelgruppe verkaufen durfte, ist zwar nicht belegbar, aber möglich. — In ἀπὸ συσσήμου ist keine Parallele zu abhijñānamudrā zu sehen.

e) In die Funktionen der fünften Pentade, der der Verkauf der Handwerkswaren oblag, wird sich nach dem Arthašāstra der paņyādhyakṣa mit dem saṃsthādhyakṣa geteilt haben. Jedoch handelt es sich bei Kauṭilya nicht um den Verkauf aller Handwerkswaren durch Beamte, wie Megasthenes berichtet, sondern um den der Königswaren. Dazu kommt, daß der Warenaufseher (paṇyādhyakṣa) nicht persönlich den Verkauf durchführte, sondern ihn den Händlern gegen ein Entschädigungsgeld, das als eine Art Konzessionsgeld aufgefaßt werden kann, überließ: "Oder die Händler sollen die vielartigen Königswaren zu bestimmten Preisen verkaufen. Und sie sollen ein der Durchbrechung [des königlichen Monopols] entsprechendes Entschä-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 722, Anm. 2.

digungsgeld zahlen. Ein Sechzehntel als Steuer 1 [für Waren, die] nach Längenmaßen [zu messen sind]. Ein Zwanzigstel [als Steuer für Waren] mit Wagemessung. Ein Elftel für Waren, die zu zählen sind (98, 9/12). Die Aufseher der einzelnen königlichen Betriebe hatten die Pflicht, auch den Handel mit den in den königlichen Faktoreien hergestellten Artikeln einzuleiten, so der Metallaufseher (84, 2), der Minenaufseher (84, 12), der Salzaufseher (84,14), der surä-Aufseher (119,2); diese Artikel wurden somit nicht vom panyadhyaksa verkauft, er beschränkte seine Tätigkeit auf Königswaren, Bedarfsartikel,2 vielleicht Luxusartikel<sup>3</sup> und vornehmlich auf ausländische Waren (98, 4f.). Was die Händler nicht verkauften, das ließ der Warenaufseher durch seine Untergebenen, die Warenvorsteher (panyadhisthätr), deren Zahl nicht angegeben wird, besorgen. Diese legten das gelöste Geld in eine mit einer Öffnung versehene Truhe, die dem Warenaufseher am Abend mit Wage und Maßgeräten unter den Worten übergeben wurde: "Das und das ist verkauft worden, das und das ist übriggeblieben' (98, 16/18). Bezüglich der Handwerkswaren besteht nach dem Arthašāstra ein weit freieres. intensiveres und reichhaltigeres Handelsleben; die Existenz eines Großgewerbes und einer Industrie mit entwickelter Technik ist schwerlich mit solchen, fast primitiven Maßnahmen, wie sie Megasthenes angibt, vereinbar. ,Für Leute, welche die Vorzüge und Mängel der Arbeit der Handwerker und Kunsthandwerker, den Lebensunterhalt, den Verkauf oder die Beeinträchtigung des Kaufes, nachdem sie sich vereinigt haben, gemeinsam festsetzen, ist die Strafe 1000 [paṇa] (204, 4 f.); 4 eine solche Bestimmung deutet auf Marktspekulationen hin, die, wenn die Erzeugnisse der Handwerker durch Beamte verkauft würden, unmöglich wären. Daß zwischen alten und neuen Waren geschieden wurde, läßt sich aus dem Brauche im Marktverkehr erschließen: "Der Marktaufseher soll beim Marktverkehr der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier hätte vyājī die Bedeutung "Steuer"; vgl. Jolly, GN 1916, S. 357 f. und den Komm. zu 85, 2, der zwei Arten von vyājī angibt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. 98, 8 u. Komm. (Sor. p. 43) dazu.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Warenaufseher soll die Beliebtheit und Unbeliebtheit der Waren kennen (97, 20); der Komm. (Sor. p. 43) erklärt es mit ihrer schnellen oder langsamen Verkaufsmöglichkeit.

<sup>4</sup> Vgl. Yājñ. II, 249.

Waren die Verpfändung oder den Verkauf alter Waren, deren Eigentumsbeweis geprüft worden ist, festsetzen (203, 2 f.). Ist jemandem etwas verloren gegangen, gestohlen und nicht gefunden worden, soll er es bei den mit solchen Gegenständen Handelnden anzeigen. Haben diese den Gegenstand erworben und verheimlichen sie ihn, so sind sie der Beihilfe schuldig, hingegen frei von Schuld, falls sie, ohne zu wissen, daß der von ihnen erworbene Gegenstand gestohlen war, ihn herausgeben; verpfänden oder verkaufen dürfen sie alte Artikel nur nach vorhergegangener Anzeige an den Marktaufseher (213, 7/11). Hieraus läßt sich eine Aufsicht des Marktaufsehers über den Verkehr mit alten Waren ableiten; eine Bestätigung der Nachricht des Megasthenes im vollen Sinne bietet das Arthašastra nicht.

Ergebnis (e): Die Aufsicht über die Erzeugnisse der Handwerker nach dem Arthasastra besteht nur insofern, als diese aus königlichen Betrieben stammen; der Marktaufseher hat die Kontrolle über den Verkauf alter Waren, um auf diese Weise Diebstähle aufzudecken. Von einer fünfgliedrigen Behörde mit solchen Agenden ist bei Kautilya nicht die Rede; überhaupt macht das Arthasastra einen dem Berichte des Megasthenes gegenüber weit fortgeschritteneren Eindruck auf dem Gebiete des Handelslebens.

f) Die sechste Gruppe der Stadtbeamten hat es nach Megasthenes mit dem Einheben des Zehnten von den verkauften Dingen zu tun; Lassen hat bemerkt, daß das Gesetzbuch einen niedrigeren Prozentsatz und eine mildere Strafe für den Steuerhinterzieher vorschreibt. Während Megasthenes von einer Abgabe für verkaufte Waren spricht, kennt das Arthasastra Zölle; auch dies scheint ein Umstand zu sein, der auf eine entwickelte Stufe des Handels hinweist. Der Zoll (sulka) beträgt bei Kautilya

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier bestehen andere Bestimmungen, vgl. 203, <sub>17</sub>/204, <sub>3</sub> — Über das Handelsrecht nach Manu und Yājñavalkya handelt Lassen, ZDMG XVI (1862), S. 427/437.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ind. Alt. II, S. 722; nach ihm McCrindle, Aucient India p. 54, n. 1; Smith p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Verkaufsabgabe und Zoll sind nicht identisch, und doch vergleicht Lassen Manu VIII, 898 mit der Angabe des Megasthenes. Von einer Verkaufsabgabe scheint Yājň. II, 261; Gaut. II, 1, 10, 26 zu sprechen. Der Kommentar zu letzterer Stelle homerkt: "Was von den Kaufleuten

für Einfuhrsartikel 20%, für Früchte 16½,%, für Textilwaren, surā u. a. 10% oder 6½,%, für Holz, Getreide, Fett u. a. 5%, oder 4%, außerdem ist ½,6 des Zolles dem Toraufseher zu geben (112, 14/113, 5). Der Zoll, der Ausfuhr- und Einfuhrzoll¹ ist (112, 11), richtet sich auch nach dem Brauch der Gegend: "Für alte und neue Waren setze er darnach den Zoll fest nach Brauch der Gegend und der Sonderkaste und die Strafe nach dem Vergehen' (113,12£; Vers). Zollvergehen werden wie in den Rechtsbüchern mit Geldstrafen belegt: "Wenn einer aus Furcht vor dem Zoll die Quantität der Ware oder den Wert [derselben] geringer angibt, soll der König das darüber ½ Hinausgehende konfiszieren. Oder er zahle den achtfachen Zoll' (110, 11£).

Ergebnis (f): Von einer Verkaufsabgabe im wörtlichen Sinne ist im Arthašāstra nichts zu finden; die Zölle richten sich nach den Waren, sind also in ein Zollsystem gebracht; bei Zollvergehen sind — wie im Dharmašāstra — Geldstrafen oder Konfiskation der Ware festgesetzt, keineswegs die Todesstrafe.

g) Zum Schluß dieser Einteilung der Stadtbeamten steht der Satz, daß sie in ihren Funktionen selbständig verfahren, aber für private und staatliche Angelegenheiten gemeinsam arbeiten. Sowenig es innerhalb einer Beamtung eine Kollegialiät gibt, sowenig gibt es nach dem Arthašāstra eine Zusammenfassung von Beamtungen zu einem gemeinsamen Wirkungskreis, zu einer "Synarchie". Schon die Aufzählung der Beamten

verkauft wird, das heißt Ware; von dieser ist der zwanzigste Teil dem König zu geben; dieses Gegebene eben führt die Bezeichnung 'šulka'." Zu sūtra 27 erklärt Haradatta: 'Bei diesen Waren [nämlich: Wurzeln, Früchten, Blüten, Arzeneien, Honig, Fleisch, Gras und Brennholz] ist der sechste Teil dem König von dem Verkäufer zu geben.' (Der Text der Gautama-Ausgabe [in der Ānandāšrama-Sanskrit-Serie 61, 1910] liest saṣthaḥ, der Komm. ṣaṣthitamo; vgl. p. w. s. v. ṣaṣthya und W. Foy, Die königl. Gewalt S. 40, Anm. 2.) — šulka scheint früher 'Gebühr' überhaupt, später 'Zoll' zu bedeuten; vgl. Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 387 und G. Bühler, SBE XIV, p. 100 zu Vas. XIX, 37. — Der Nachricht des Megasthenes entspricht es, wenn die Untertanen dem Manu ¹/10 der Waren aussetzen (Kaut. 23, 1).

<sup>1</sup> ātithya ,auf Gastverkehr bezüglich'?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. über die Angabe der Menge und des Wertes der Ware.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Ratgeber-Versammlung ist kein Kollegium, da sie keine Behörde ist; die gemeinsame Tätigkeit des gopa und Polizeirichters bei der

und ihrer Tätigkeit bei Kautilya, ohne einen Zusammenhang zwischen ihnen herzustellen, zeigt, daß es eine Synarchie, eine gemeinsame Tätigkeit mehrerer Beamtungen, nicht gibt. Ein weiterer Beleg für die Nichtexistenz einer Synarchie läßt sich erbringen, wenn man die als gemeinsame Beamtungen angegebenen identifiziert. So fällt die Aufsicht über die Stadtmauer dem Stadthauptmann zu (146, 16); die über den Markt dem samsthädhyakşa und dem panyādhyakşa (97 f.; 203); die über den Hafen dem Hafenaufseher (pattanādhyakṣa) und Schiffsaufseher (nāvadhyakṣa 126, 10); endlich die über die Heiligtümer offenbar dem devatādhyakṣa (60, 3). Ein Zusammenhang zwischen diesen Beamten besteht, wie sich sofort ergibt, nicht.

Ergebnis (g): Eine gemeinsame Tätigkeit der Beamten des Arthašāstra, soweit sie mit den bei Megasthenes angegebenen Agenden belegbar sind, gibt es nicht; die als gemeinsam bezeichneten Pflichten fallen vielmehr einzelnen Beamten zu, die keinen Zusammenhang untereinander haben.

Die Hervorhebung des prinzipiellen Unterschiedes zwischen dem Berichte des Megasthenes über die Stadtbeamten und den ihnen im Arthasstra entsprechenden Funktionären ist nötig, um das Verhältnis der beiden Quellen zueinander zu zeigen und um die Glaubwürdigkeit des Megasthenes zu prüfen.

Kennzeichnend für die Aufzählung bei Megasthenes ist das Fehlen eines Hauptes der sechs Pentaden und die Einteilung in sechs Fünfergruppen selbst. Im Arthašāstra gibt es einen Stadthauptmann, den nāgaraka oder nāgarika; diesem unterstehen vier sthānikas (,Viertler') und eine Anzahl von gopas (,Revieraufseher'); ihre Befugnisse sind teils politischer, teils fiskalischer, teils polizeilicher Natur. Nach Megasthenes gibt es dreißig Beamte ohne ein Präsidium. In welchem Verhältnis stehen die einzelnen Beamten des Arthašāstra zum Stadthaupt-

Steuereintreibung ist eine fallweise Beiordnung eines Exekutivorgans, nicht aber eine ständige Koordinierung zweier Teilhaber derselben Amtsbefugnis. Die Kollegialität kann als ein spezifisch demokratisches Merkmal der Behörden angesehen werden, s. H. Swoboda, Lehrbuch der griechischen Staatsaltertümer S. 143. — Zum Begriff der Synarchie vgl. B. Keil, Griechische Staatsaltertümer S. 393 und H. Swoboda a. a. (). S. 150 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. L. D. Barnett, Antiquities of India p. 108.

mann? Der Gewichtsaufseher hat keinen Zusammenhang mit dem nägaraka, ebensowenig etwa der devatādhyakṣa; nach Megasthenes aber fungiert die vierte Pentade innerhalb des Beamtenkörpers der Stadt und die Heiligtümer sind gemeinsame Angelegenheit dieser Synarchie. Von den übrigen Pentaden sind nicht einmal die Funktionen aus dem Arthašāstra belegbar, wie die Zuteilung von Herbergen, Bestattung der Fremden, Einheben des Zehnten. Es ergibt sich somit eine vollkommene Verschiedenheit in der Struktur der Beamtungen zwischen Megasthenes und Kauṭilya. Zugestanden, Megasthenes hätte die indischen Verhältnisse mit den Augen eines Griechen gesehen, so hätte ihm dennoch nie ein solcher fundamentaler Unterschied zwischen dem Tatsächlichen und dem, wie er es zu sehen glaubte, entgehen können. Das leitet zur zweiten Frage über, wie weit ist Megasthenes glaubwürdig?

Unwahrscheinlich ist die Annahme, der griechische Gesandte habe die Schilderung erfunden. Analogien zu seinem Berichte sind auch nicht aufzuzeigen. Der Name der Behörde bei Megasthenes ist ἀστυνόμοι, doch hat sie Funktionen, die in Griechenland den ἀγορανόμοι zufallen;¹ ihnen obliegt die Überwachung des Kleinhandels, die Kontrolle über die zur Verwendung kommenden Maße und Gewichte. Was die Zahl der Beamten anlangt, gab es in Athen je fünf für die Stadt und den Piräus.² Von einer ausgesprochenen Analogie wird man weder in den Befugnissen noch in der Zahl der Astynomen sprechen können. So wird der Bericht des Megasthenes zwar aufgenommen werden müssen, wie er vorliegt; ein Umstand aber ist noch zu erwähnen. Wie die Stadtbeamten in sechs Pentaden eingeteilt sind, so macht er auch aus den Militär-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. R. Häderli, Jahrb. f. klass. Philol. XV. Suppl. (1886/1887), S. 47 ff.

Nach Aristoteles IIol. Al. L, 2 haben die Astynomen die Kontrolle über die Flöten-, Lauten- und Zitherspielerinnen, die sich nur um zwei Drachmen verdingen dürfen; sie sorgen dafür, daß der Unrat außerhalb eines Umkreises von zehn Stadien von der Stadtmauer abgeladen wird; sie wachen über die Baulinie in den Straßen, daß keine Dachrinnen auf die Straße ausfließen oder Fensterladen sich auf die Straße zu öffnen; endlich nehmen sie die auf den Straßen Verstorbenen auf, wozu ihnen Staatssklaven beigegeben sind. Vgl. G. Busolt, Griechische Staatskunde § 56, S. 492 f.; R. Häderli, a. a. O. S. 69 f. Die Zahl der Astynomen ist außerhalb Athens verschieden, R. Häderli S. 71 f.

beamten sechs Fünferkollegien: das dürfte denn doch seinen Bericht als teilweise gekünstelt, zumindest schematisiert erscheinen lassen.

Zusammengefaßt ergibt sich für die Stadtbeamten: die Aufsicht über die Handwerker, wohl strafrechtlich zu verstehen. fällt bei den in königlichen Betrieben angestellten dem betreffenden Aufseher, sonst dem samahartr und pradestr zu; bezüglich der Fremden ist eine Behörde nicht belegbar; eine Geburts- und Sterbestatistik gibt es nicht, nur eine Konskription der Bevölkerung zu fiskalischen Zwecken, wie auch Megasthenes angibt, und zur politischen Kontrolle. Die Aufsicht über Maße und Gewichte fällt einzelnen Beamten zu; für die Erzeugnisse der Handwerker besteht keine Behörde; von einer Verkaufsabgabe findet sich nichts; gemeinsame Agenden mehrerer Teile einer und derselben Beamtung lassen sich nicht nachweisen. Ein gemeinschaftlicher Name für eine aus sechs Fünfergruppen bestehende Stadtbehörde existiert nicht; die Stadtbeamtung nach Kautilya ist völlig verschieden von der durch Megasthenes berichteten.

## 3. Die Militärbeamten.

,Nach den Astynomen ist das dritte Kollegium das über das Heerwesen, auch dieses ist nach Pentaden sechsfach geteilt; von diesen ordnen sie die eine [Pentade] dem Nauarchen bei, die andere dem [Beamten] über die Rindergespanne, durch welche Maschinen, Nahrung für sie selbst und für die Zugtiere und die Bedürfnisse des Heeres 1 gebracht werden. Diese stellen auch die Diener bei, Trommelschläger und Schellenträger, ferner auch Pferdeknechte, Maschinenbauer und deren Diener; unter Schellen senden sie die Leute zum Futterholen aus, mit Belohnung und Bestrafung die Schnelligkeit und Sicherheit regulierend; die dritten haben die Sorge um das Fußvolk; die vierten um die Pferde; die fünften um die Wagen; die sechsten um die Elefanten. Sowohl Pferde als Elefanten haben königliche Ställe; es gibt auch ein königliches Zeughaus; denn der Krieger gibt die Rüstung in das Zeughaus ab, das Pferd in den Pferdestall und gleicherweise den Elefanten. Sie bedienen sich ihrer ungezäumt; die Streitwagen werden auf den Wegen von Rindern gezogen; die Pferde werden am Halfter geführt, damit die Schenkel sich nicht entzünden und ihr Mut dadurch, daß sie an die Streitwagen gespannt werden, sich nicht abstumpfe. Auf einem Streitwagen sind neben dem Lenker zwei Kümpfer; der Lenker

<sup>1</sup> Groskurd (a. a. O. III, S. 147 f., Aum. 1) liest τῆ στρατέα statt τῆ στρατέα.

des Elefanten ist der vierte, drei aber schießen mit dem Bogen von ihm herab.

Bezüglich des Heerwesens berichtet Megasthenes: von a) einem Nauarchen und fünf beigeordneten Beamten; b) einem Aufseher über die Rindergespanne und fünf Beamten; c) fünf Beamten über das Fußvolk; d) ebenso über die Pferde; e) über die Streitwagen; f) über die Elefanten; ferner bietet er g) organisatorische Bemerkungen.

a) Nach Megasthenes haben die Inder eine Kriegsflotte mit einem Befehlshaber und mit fünf ihm zugeteilten Beamten. Aus dem Arthašāstra läßt sich nicht der geringste Umstand für die Existenz einer zu militärischen Zwecken bestehenden Flotte anführen, nichts deutet auf einen Flottenkommandanten hin. Wohl gibt es bei Kautilya einen Schiffsaufseher (nāvadhyakṣa); aber seine Funktionen sind ausschließlich fiskalischer und handelspolitischer Natur: er erhebt Hafenzölle, Fährgelder, Schiffsgelder, er überwacht den Verkehr an Fähren und erhebt Abgaben wie der Grenzwächter; seine Pflicht ist es, Piratenschiffe zurückzuschlagen sowie Schiffe, die das feindliche Gebiet überschreiten und solche, die das Benehmen im Hafen schädigen (126, 14f.). Daraus läßt sich wohl auf die Existenz einzelner Schiffe schließen, obwohl keine besondere Art von Fahrzeugen zu diesem Zweck erwähnt wird und man nur an Verhinderung der Landungsmöglichkeit denken könnte. Wie weit eine ausgedehnte Schiffahrt auf dem Meere für die Inder anzunehmen ist, läßt sich schwer sagen; für das 4. Jahrhundert v. Chr. ist die Seeschiffahrt, wenigstens in einzelnen Fällen, nicht zu leugnen.1 Zu Kriegszwecken läßt sich aus dem Arthašastra der Gebrauch von Schiffen für Brücken belegen, also Schiffsbrücken neben

Für die vedische Zeit nimmt G. Bühler (Paläographie § 5, S. 17 f.) bereits Schiffahrt im Indischen Ozean an; s. dazu Macdonell-Keith, Vedic Index I, p. 461 f.; II, p. 431/433; M.Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. I, S. 58; für die Jätakas vgl. R. Fick, Die soc. Glied. S. 173/175; C. Foley Rhys Davids, JRAS 1901, p. 871 f.; T.W. Rhys Davids, Buddhist India p. 93, 115 ff.; H. Jacobi, Das Râmâyaṇa S. 97f. und J. Dahlmann, Das Mahābhārata als Epos und Rechtsbuch S. 176/179 für das Epos. H. Lüders (s. SBA XL. XLI 1921, S. 693) spricht sich dahin aus, 'daß für den Seeverkehr Indiens mit den westlichen Ländern bis zum 6. Jahrhundert v. Chr. keine Zeugnisse vorliegen, während der Verkehr zu Lande wahrscheinlich nie ganz unterbrochen war'. (Auszug aus einem Vortrage.)

anderen Übersetzungsmitteln von Flüssen (292, 19; 363, 10); Kautilya ist überhaupt kein Freund von Wasserwegen (294, 13 f.; 298, 6 f.; vgl. Law p. 80). Die Bemannung eines Schiffes¹ besteht (126, 16) aus dem šāsaka,² offenbar 'Kapitän', dem niyāmaka³ 'Steuermann', den dātrarašmigrāhaka 'Tau-(?)⁴ und Strickehaltern' und den utsecaka 'Ausschöpfern'.—Dem Schiffsaufseher untersteht der Hafenaufseher (pattanādhyakṣa; 126, 10), der es mit der Einhebung des Hafenzolles und der Kontrolle des Hafenverkehres zu tun hatte.

Ergebnis (a): Eine Kriegsflotte besteht nach dem Arthašāstra nicht, ebensowenig ein Flottenkommandant und fünf Beamte. Es gibt einen Schiffsaufseher, der fiskalische und handelspolitische Agenden hat; ihm untersteht der Hafenaufseher.

- b) Eine Reihe von Pflichten erwächst der zweiten Pentade, die dem Aufseher über die Rindergespanne beigeordnet ist:  $\alpha$ ) Aufsicht über die Rinderfuhrwerke;  $\beta$ ) Beistellung der Musik;  $\gamma$ ) der Pferdeknechte, Maschinenbauer und deren Diener;  $\delta$ ) Aussenden der Futterholer.
- α) Der Beamte über die Rinder im Arthašāstra ist der go'dhyakṣa, der durchaus ein Verwalter der königlichen Rinderhürden ist. Rinder wird man zu Kriegszwecken in Indien wenig benützt haben, höchstens Stiere. Eine Verwendung von Rindern zeigt allerdings 388, 1/3: "Oder angebliche Arbeiter sollen mit Giftsaft versehenes Wasser oder Gras verkaufen. Oder Viehhändler, die seit langer Zeit zusammengezogen wurden, sollen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über das Schiffswesen des Arthašāstra s. Law p. 80/87 u. oben S. 147 Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. prašāstŗ.

Joer alle Wege keunt' Komm. (Sor. p. 62). C (Sor.) liest niryāmaka, vgl. Amarakoša bei Law p. 84, n. 1; nach Hemac. Abhidh. 876 ist niyāmaka = potavāha ,Schiffer', ,Matrose' und niryāma ,Steuermann'; vgl. auch Anekārthas. IV, 17 m. Komm.; Maňkhak. 88 und das Suppārakajātaka (463).

<sup>\*</sup> dātra: Shamas. (bei Sor. p. 62) und Law (p. 84) "sickle", was nach Sor. "out of place" ist, der "Boat-hook" vermutet; dātra wohl von dā "binden" + tra (vgl. B. Lindner, Altindische Nominalbildung, Jena 1878, S. 81 f.; W.D. Whitney, Indische Grammatik § 1185) "Bindemittel", wie yoktra "Strick". Den Anker wird man befestigt, nicht gehalten haben; bei Homer gibt es eine große Anzahl von Tauen, vgl. E. Buchholz, Die Homerischen Realien II, 1 (Leipzig 1881), S. 254 ff.

<sup>5</sup> S. Lassen, Ind. Alt. I, S. 348; vgl. Macdonell-Keith, Vedic Index I, p. 21, 233; II, p. 202 f.

Herden von Rindern oder Ziegen und Schafen zur Zeit des Angriffes bei Gelegenheiten zur Verwirrung des Feindes loslassen.' Die Rinder werden also zur Verwirrung des Gegners benützt (375, 11) wie Elefanten (369, 8; 388, 6), wie Raubtiere, die man aus den Käfigen freiläßt (388,5). Stiere verwendet man als Jochgänger, Wagen- und Karrenzieher (129, 3f.), abgesehen von den als Lasttieren benützten Rindern, Büffeln und den noch heute zum Betrieb von Wasserwerken benützten Stieren (s. oben S. 24, 25, Anm. 2). Wenn es aber heißt: "Ein König, der wenig Rosse hat, mache eine gemischte Bespannung von Rindern und Pferden an den Wagen oder ebenso einer, der wenig Elefanten hat, eine Vereinigung [der Elefanten] und der mit Eseln und Kamelen bespannten Lastkarren' (369, 16 f.; Vers), so zeigt dies, daß man Rinder bei Streitwagen nur benützte, wenn ein Mangel an Pferden bestand. Daß Proviant mit Rindern zugeführt wurde, ist nach dem (oben S. 155 f.) Gesagten nicht anzunehmen.1

Ergebnis (a): Weder von einem militärischen Rindergespann-Aufseher noch von ihm zugeteilten fünf Beamten ist bei Kautilya die Rede. Die Benützung von Rindern zu Zugzwecken scheint im Kriegswesen nicht verbreitet gewesen zu sein.

β) Die Musikinstrumente 2 des Arthašāstra sind šankha "Muschelhörner", dundubhi "Trommeln", die als Signalinstru-

Yon Rindern gezogene Wagen (vom Komm. mit šakaţa erklärt) werden zum Herbeischaffen der Truppen verwendet Rāmāy. II, 82, 26; vgl. II, 83, 16.

<sup>2</sup> Über die Musikinstrumente der Inder berichtet Hesych s. v. σάμμα, das J. Charpentier (KZ 45 [1913], S. 93 f.) gegen Gray und Schuyler (AJPh XXII [1901], p. 200 f.) auf skt. carman zurückführt, R. Pischel (KZ 41 [1909], S. 176) auf šamyā mit Pāli-Belegen. — Suidas s. v. σάλπιγξ sagt, daß sich die Inder der Trompeten nicht bedienen, statt dessen knallten sie mit Peitschen in die Luft. Die Trommeln der Inder beschreibt er s. v. τύμπανα so: 'Die Inder ließen statt der Trompete die Peitschen in die Luft tönen; sie hatten auch rauhe Trommeln, die einen gewissen dumpfen Ton von sich gaben. Die Herstellung war folgende. Sie höhlten ein Stück Fichtenholz aus und paßten Schellen aus Messing in dieses ein. Die Öffnung des Gefäßes umgaben sie mit der Haut eines Rindes, [die] gehoben [auflag], und trugen diese Trommeln in die Schlachten. So oft sie großen Lärm machen oder etwas anzeigen wollten, kehrten sie das hölzerne Gefäß auf die Öffnung[sseite] um und schüttelten es. Die Schellen in diesem, die, zahlreich und groß, versteckt ertönten.

mente verwendet werden (141,9); zu Signalzwecken für Truppenbewegungen werden Fahnen, Flaggen und türya-Instrumente gebraucht (140, 12; 375, 5/8); Leute mit türya-Instrumenten befinden sich außerhalb des Lagers (361, 20/362, 1). Daß diese Leute dem Rinderaufseher unterstanden, ist deshalb unmöglich, weil der vivītādhyakṣa der Vorgesetzte der Jäger und offenbar dieser Leute ist (141, 8f.); im Kriege werden sie jedoch einem militärischen Befehlshaber (vielleicht dem prašāstr.) unterstanden haben.

Ergebnis (β): Die Beistellung von Musik kann, soweit belegbar, nicht für eine Rinderbehörde, sondern wahrscheinlich für einen militärischen Funktionär angenommen werden.

Y) Die Beistellung von Pferdeknechten kann nach dem Arthašāstra nicht in die Kompetenz einer Behörde über die Rindergespanne fallen. Pferdeknechte gab es fünf für ein Pferd (370, 13, 17); sie gehörten offenbar zur Kavallerie und standen daher unter dem Kommando des Kavallerieobersten. Nach Kautilya werden die Maschinen, die in stehende und bewegliche eingeteilt werden (101, 13/17), unter dem Zeughausaufseher, dem äyudhägärädhyaksa, hergestellt, dem auch die nötigen Arbeiter untergeordnet waren (101, 7). Da einerseits das Herbeibringen der Maschinen nach 369, 13/15 Sache der Fronarbeiter ist, diese andererseits nach 362, 7 den prašāstr als Kommandanten haben, so ist es wahrscheinlich, daß dieser die Arbeiten ausführen ließ. umsomehr, als er auch Zimmerleute zur Verfügung hatte. Größtenteils werden die Maschinen in Friedenszeiten und im Zeughaus hergestellt worden sein (101, 7/9); als Kampfmittel werden sie 343, 10 erwähnt.

gaben von dort einen unbestimmten, dumpfen Ton; für diejenigen, welche es nicht wußten, war es nicht leicht zu erkennen, ob er von einem Instrument oder von einem Tiere stamme; denn er glich einem Gebrülle.' — Ein Kriegszauberlied im Atharvaveda (V, 20) spricht von der Trommel: "Laut erdröhnt die Trommel, die von Holz gemacht, mit Kuhhaut überzogen', die wie ein Löwe donnert, wie ein Stier der geilen Kuh entgegenbrüllt. Vgl. M. Winternitz, Gesch. d. ind. Litt. I, S. 128; M. Bloomfield, SBE XLII, p. 130/133 u. 436 ff. — Über die Musikinstrumente im Epos vgl. Hopkins, The ruling caste p. 318/321. — Die heutigen Instrumente sind dargestellt bei Curt Sachs, Die Musikinstrumente Indiens und Indonesiens (Handbücher der königlichen Museen zu Berlin) Berlin 1915.

Ergebnis (γ): Nach dem Arthašāstra unterstehen die Pferdeknechte offenbar dem Kommandanten der Kavallerie; die Maschinen werden unter Aufsicht des Zeughausaufsehers zum größten Teile im Frieden und im Zeughaus hergestellt, die Herbeischaffung und etwaige Herrichtung von Maschinen ist Sache der Fronarbeiter, deren Vorgesetzter der prašāstr ist.

δ) Daß Leute zum Futterholen ausgesandt wurden, ist nach den 362, 12/15 angeführten Maßregeln nicht wahrscheinlich, da entweder der Proviant von einer eigenen Truppe oder den Soldaten selbst mitgeführt oder in Etappenstationen eingelagert wurde. Leute mit Schellen auszusenden, wodurch dem Feinde das Herannahen des Heeres verraten wurde, ist ein mehr idyllischer als kriegsmäßiger Brauch.

Ergebnis (3): Das Fouragieren geschieht im Arthašāstra auf wesentlich von dem Berichte des Megasthenes abweichende Weise.

c) Die Einteilung der Militärbeamten setzt fünf für das Fußvolk fest; es kann sich der Sachlage gemäß nur um Verwaltungsbeamte für die Bedürfnisse der Infanterie handeln, denn, abgesehen von den Fg. 32, 11; 33, 11 genannten höchsten Beamten (32, 11: στρατοφύλακες), müßte man eine konstante Zahl an Offizieren annehmen, die schon ihrer Niedrigkeit wegen nicht angeht; auch die Analogie zu den anderen Kollegien spricht für Administrationsbeamte. Das Arthašāstra kennt einen Administrationsbeamten für die Infanterie, den pattyadhyakşa. Daß er als solcher zu bezeichnen ist, läßt sich aus 375, 4f, wo für die Infanterie-Offiziere 1 andere Titel genannt sind, erschließen; ferner müßte er, falls er ein Truppenoffizier wäre, 245, 13 eingereiht sein, aber seine Erwähnung neben den Aufsehern der übrigen drei Heeresteile (245, 15) spricht für seine administrativen Befugnisse; er bezieht 4000 pana Gehalt. Er wird vielleicht mit der Aushebung der Truppen zu tun gehabt haben, auch ein gewisses Maß militärischer Kenntnisse wurde von ihm gefordert: Er kenne den größeren oder geringeren Wert des ererbten, besoldeten, des Banden-, Freundes-, Feindes- und Stammes-Heeres. Er kenne die Übung für den Kampf in Niederungen und auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Ausdruck für "Offizier" ist mukhya, nie adhyakşa, s. 57, <sub>1</sub>, wo die Offiziere der vier Heeresteile gemeint sind.

Höhen, für oberirdische und unterirdische <sup>1</sup> Minierer, im freien Raum, bei Tag und Nacht und die richtige und unrichtige Verwendung [der Soldaten] bei Arbeiten' (140, 4/7). Aus dieser Stelle wird man auch auf die Pflicht des pattyadhyakṣa, die Infanterie auszubilden, schließen dürfen.

Ergebnis (c): Während bei Megasthenes die fünf Beamten für das Fußvolk offenbar rein administrative sind, läßt sich bei Kautilya nur ein Aufseher für die Infanterie belegen, dem neben den administrativen Agenden wahrscheinlich die Aushebung und teilweise die Ausbildung der Truppen zufiel.

d) Entsprechend den Verhältnissen beim Fußvolk läßt sich für die Pferde nur ein Aufseher, der asvädhyaksa, belegen; von fünf Beamten spricht das Arthašāstra nicht. Er hat außer den Pflichten eines Gestütsdirektors die Abrichtung der Pferde für den Kriegsdienst zu besorgen: "Je nachdem sie feurig, gut oder langsam sind, verwende er sie für die Kriegsarbeit oder zum Fahren und Reiten' 2 (133, 18 f.). Die Wagenlenker haben den Kriegsschmuck und das Geschirr für die Wagenpferde anzuweisen (134, 18f.); genannt werden noch zahlreiche Bedienstete bei den Pferden wie: Zügelhalter, Pferdefeßler, Futterträger, Speiseköche, Platzwächter, Haarkämmer, Giftkenner (135, 1 f.), Arzte (134, 19), Abrichter 3 (134, 18). Dieses Personal kann jedoch nicht zu jener Pentade gehören, da es aus niederen Beamten und Dienern besteht; so haben die Ärzte und Pferdezähmer 2000 pana (245, 16), die Wagenlenker 1000 (245, 18), die Diener 60 paņa (246, 4 f.).

Ergebnis (d): Im Arthašāstra gibt es einen Pterdeaufseher, der neben Verpflegung und Zucht der Pferde auch ihre Abrichtung zu Kriegsdiensten zu besorgen hat; von einem Fünferkollegium ist nicht die Rede.

e) Wenn es 139, 1:: heißt: "Durch den Pferdeaufscher ist der Wagenaufseher erklärt" und 140, 4: Durch diesen [Wagenaufseher] ist der Infanterieaufseher erklärt", so ist dies ein weiterer Beleg dafür, daß alle diese Beamten in eine Kategorie gehören, nämlich Verwaltungsbeamte sind, von denen jedoch

<sup>1</sup> Wörtlich: ,offene und heimliche'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Komm. (Sor. p. 65) sagt: ,Anwendung im Spiel (Sport), Wettrennen und Reiten<sup>4</sup>, vgl. 137, 15; 138, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über das Personal, die Fütterung und Abrichtung handelt Law p. 44/51.

auch militärische Kenntnisse zwecks Ausbildung der Truppen und Abrichtung der Tiere gefordert werden. Der Wagenaufseher hat die Bauunternehmungen der Wagen inne; der Kriegswagen ist der sängrämikaratha, der als Streitwagen benützt wird: ferner gibt es den parapurābhiyānika, den Wagen, der gegen die Burg des Feindes anfährt', oder, wie der Kommentar (Sor. p. 70) sagt: ,der für den Angriff auf die Festung des Feindes bestimmt ist', und den vainayika, den beim Exerzieren verwendeten' Wagen (139,17f.). An militärischem Wissen wird vom Wagenaufseher gefordert: "Er kenne die Gebrauchsweisen von Pfeilen, von [anderen] Wurfgeschossen, von Hilfsmitteln für den Angriff und für die Verteidigung und die Verwendung der Wagenlenker, Wagenkämpfer und Wagenpferde bei den Arbeiten. Und [er wisse,] was die [fest] Besoldeten und nicht [fest] Besoldeten 1 an Speise und Lohn bis zur Beendigung der Arbeiten zu bekommen haben, und [er verstehe sich auf] die Durchführung von Übungen und Wachdienst und [auf] das Geschäft [der Zuteilung] von Geld<sup>2</sup> und Ehren<sup>(140, 1/3)</sup>.

Ergebnis (e): Nach Kautilya besteht ein Wagenaufseher, der neben dem Bau der Wagen auch die Ausrüstung und Abrichtung der in dieser Waffengattung verwendeten Leute und Tiere besorgt; von einer Fünfergruppe ist nichts zu ersehen.

f) Als sechste Pentade wird die über die Elefanten angegeben; allein auch hier ist nur ein einzelner Aufseher, der hastyadhyakṣa, mit analogen Agenden wie die übrigen Aufseher belegbar. Die Bedeutung des Elefanten für den Krieg ist zu groß,<sup>4</sup> als daß seine Abrichtung nicht für vielfache Zwecke vorgenommen worden wäre; Furchterregen und Aufscheuchen gehört neben Brechen von Wällen, Toren und Türmen u. a. zu den Elefantenarbeiten (369, 5/9). Der Elefantenaufseher besorgt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. B zu 247, 3 bei Jolly, ZDMG 71, S. 421.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. n. 1 im Text p. 140 und Sor. p. 70.

Nach dem Komm. (Sor. p. 70) wäre mit C yogyão zu lesen und zu übersetzen: "Durchführung des Schutzes der Geeigneten"; er erklärt: "Schutz der Kunsthandwerker, welche in hohem Grade geeignet sind, vor Aufwiegelung durch den Feind." "Geeignet" kann bedeuten entweder in ihrem Fache oder für die Aufwiegelung.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Denn der Sieg der Könige beruht hauptsächlich auf den Elefanten' (50, 11 f.; Jolly, ZDMG 71, S. 228); denn die Vernichtung des feindlichen Heeres beruht hauptsächlich auf den Elefanten' (294, 12).

die Geschirre für den Kampf und steht den Ärzten, Abrichtern und Hilfsleuten vor (135, 17). Die Kriegselefanten und die zum Fahren und Reiten bestimmten befinden sich in der Festung, während die zu zähmenden und tückischen Tiere außerhalb derselben untergebracht sind (136, 6f). Die für Kriegsdienste brauchbaren erfahren eine siebenfache Ausbildung: Sichaufrichten, Sichducken, Gehen, Töten oder Nichttöten, Kampf gegen Elefanten, Anrennen gegen die Stadtmauer und Kampf in der Schlacht. Das weitere Verfahren für diese Ausbildung ist das Gürtelwerk, d. h. das Gewöhnen an Gürtel, das Halswerk, d. h. das Gewöhnen an Halsketten, und das Herdenwerk, d. h. das Gewöhnen an eine zahme Herde und an ein mit ihr gemeinsames Gehen und Handeln 1 (138, 1/3). Wenn man die bei den Elefanten beschäftigten zahlreichen Hilfsbeamten und Diener in Betracht zieht,2 ist bei Kautilya eine fünfgliedrige Beamtung für die Elefanten nicht nachweisbar.

Ergebnis (f): Der Elefantenaufseher hat — analog dem Pferdeaufseher — für die Zucht, Pflege und neben der Abrichtung für andere Zwecke für die zu Kriegsdiensten zu sorgen; ein Fünferkollegium besteht nach Kautilya nicht.

g) Im Anschluß an die sechs Pentaden der Militärbeamten gibt Megasthenes einige Bemerkungen, die sich auf die Organisation des Heeres beziehen. Daß es königliche Ställe für Pferde und Elefanten gibt, bestätigt das Arthašāstra,3 ebenso die Existenz eines Zeughauses;4 daß der Soldat die Rüstung abgibt, ist anzunehmen; 5 für einen Soldaten, der Angriffs- oder Verteidigungswaffen stiehlt, ist die höchste Geldstrafe festgesetzt (228, 7f.). Daß der Reiter das Pferd, bezw. den Elefanten beigestellt erhält, wird anzunehmen sein (vgl. 132, 5). Hingegen wird die Benützung der Tiere ohne Zaumzeug, besonders bei der reichlichen Art, die Elefanten zu fesseln und zu lenken (138, 11f.; Law p. 65), unwahrscheinlich und dürfte mehr eine tierfreundliche Bemerkung des Megasthenes oder Strabo sein, ebenso das Führen der Pferde am Halfter. Vielmehr fordert Kautilya 139, 1: ,Die Ärzte sollen auf dem Wege die durch Krankheit, Arbeit, Brunst und Alter gequälten Tiere behandeln'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Law p. 63 und Sor. p. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. oben S. 53; Law p. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ohen S. 52. <sup>4</sup> Ohen S. 161. <sup>5</sup> Ohen S. 162.

was für die Elefanten verlangt wird, aber auch für die Pferde gelten dürfte. Rinder als Zugtiere sind weniger verwendet worden, Stiere und Büffel, offenbar schon ihrer Kraft wegen, mehr (129, 3£);¹ diese haben, wenn sie so gut wie Pferde ziehen, einen halben bhāra Gras (131, 10); gelenkt werden sie durch einen durch die Nase gezogenen Zügel (131, 10).² Daß die Pferde am Halfter geführt wurden, um sie zu schonen und ihren Mut für die Schlacht zu wahren, läßt sich nicht belegen.

Nach Megasthenes befinden sich außer dem Wagenlenker zwei Wagenkämpfer auf einem Streitwagen. Die einzige Stelle des Arthašāstra, die in Betracht kommt, ist 139, 15 f.; Shamasastry übersetzt (nach Sor. p. 70) dašapuruso mit ,10 purushas in height' und ihm folgt Law (p. 76). Dazu ist zu bemerken: erstens kommt purusa 3 als Maß bei Kautilya nicht vor. nur paurusī (37,11) als Bezeichnung der Schattenlänge, die in paurusas gemessen wird;4 zweitens wäre die Bestimmung der Wagenhöhe auf zehn purusas, wenn purusa gleichbedeutend mit paurusa sein sollte, deswegen nichtssagend, weil die Maßzahlen des paurusa verschieden sind. Das chāyāpaurusa (106,11) hat 12 angula 5 = 0.216 m, das paurusa für Gegrabenes (Brunnen u. dgl.; Sor. p. 50) 84 angula (106,19) = 1.51 m, das nāļikāpaurusa (106,20) 96 angula = 1.72 m, endlich das paurusa für Wege und Mauern (107,1) 108 angula = 1.94 m. Die Wagenhöhe würde somit betragen: 2·16, 15·1, 17·2, 19·4 m; nun scheidet das chāyāpauruṣa als spezifisches Maß aus, die übrigen Zahlen sind infolge ihrer Größe unannehmbar, ebenso bleiben sie es, wenn puruşa die

<sup>1</sup> Vgl. Hopkins, The ruling caste p. 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. 130, 20; Manu VIII, 291; Yājñ. II, 299. Nearchos berichtet Fg. 7 (= Strabo XV, p. 716 f.), daß die Inder statt der Zügel Halfter gebrauchten, die sich wenig von Maulkörben unterscheiden; die Lippen würden mit Nägeln durchbohrt, was dem nasya zu entsprechen scheint. Über die Lenkung der Pferde vgl. Fg. 35 des Megasthenes (= Aelian NA XIII, 9), wo von Zügeln die Rede ist. Zu Arrian, Ind. XVI, 10 f. vgl. J. Fergusson, Tree and Serpent Worship p. 134 zu Plate XXXIV und Plate III, Fig. 6, 7, 8.

<sup>3</sup> Hingegen sind Wagenteile als Maße 106, 3 genanat.

<sup>4</sup> Vgl. H. Jacobi, ZDMG 74 (1920), S. 252 f.; F. E. Pargiter, JRAS 1915, p. 699, n. 2.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 1 angula = 0.018 m; J. A. Decourdemanche, JA s. X, t. 18 (1911), p. 376 nimmt für 1 angula 0.0199 m an; richtig bestimmt J. F. Fleet (JRAS 1912, p. 233) 1 angula auf <sup>3</sup>/<sub>4</sub> Zoll (= 1.875 cm).

Höhe eines Mannes bezeichnen würde.¹ Eine bessere Erklärung an Stelle der besprochenen zu geben, ist nicht leicht; vermuten ließe sich dies: 'Ein Wagen, der zehn Personen faßt, hat zwölf Abteilungen. Es gibt sieben Wagen, die um eine Abteilung davon weniger haben, bis zu [einem Wagen mit] sechs Abteilungen'; es gäbe somit Wagen mit 12, 11, 10, 9, 8, 7 und 6 Abteilungen. 140,1 ergibt nichts über die Zahl der Insassen eines Wagens; genannt wird der särathi, der Wagenlenker, und der rathika, der Wagenkämpfer, welch letzterer 2000 pana Gehalt hat (245,16), der Wagenlenker nur 1000 (246,11), vielleicht ist damit der des Königs gemeint.² Was die Bemannung eines Elefanten anlangt,³ kann aus Kautilya keine Stelle beigebracht werden, die davon handelt; unter den 'Elefantenarbeiten' werden aufgeführt (369,5/9): 'Vorangehen, Arbeiten an nicht hergerichteten Wegen, Aufenthaltsplätzen und Furten, bähūtsāra,⁴ Übersetzen und Hinab-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. F. Fleet bemerkt (JRAS 1906, p. 1011 u. n. 1), daß das Maß von 96 angula früher nr oder puruşa hieß, gelegentlich auch pauruşa, und die Höhe eines normalen Mannes bezeichnete. Damit dürfe nicht das eigentliche pauruşa, manchmal puruşa genannte Maß verwechselt werden, das die Höhe eines mit den über den Kopf ausgestreckten Armen und Händen dastehenden Mannes ausdrückte und 120 angula hatte. Diese puruşa-Maße wären dann dem pauruşa von 106, 20, bezw. von 107, 1 gleichzusetzen; letzteres Maß ist außerdem ein Breitenmaß, vgl. oben S. 21, Anm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine andere Besatzung der Wagen gab es nach Curtius VIII, 14, 21. in der Porosschlacht: zwei Schildträger, zwei Bogenschützen, die auf je einer Seite standen, zwei Wagenlenker, die im Kampfe die Zügel losließen und Wurfspeere schleuderten. Sollten diese Wagen mit sechs Leuten eine Beziehung zu den bei Kautilya vermuteten haben? Über den vedischen Wagen vgl. H. Zimmer, Altind. Leben S. 245 ff.; Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 201/203; S. Lefmann, Geschichte des alten Indiens (in Onckens Allgemeiner Geschichte in Einzeldarstellungen I, 3) S. 144/146; A. Ludwig, Der Rigveda VI (Index) S. 161, 225; über den Wagen im Epos Hopkins, The ruling caste p. 235 ff. mit kritischen Bemerkungen über die griechischen Nachrichten. — Über den zum Vergleich interessanten Rennwagen im syrisch-phönikischen Gebiet handelt F. Studniczka, Jahrb. d. archäolog. Instituts XXII (1907), S. 147 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Hopkins, a. a. O. p. 265/267.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Das Wort kommt nur noch 362, 16/17 vor; Shamas. übersetzt (transl. p. 438) ,body-guards' an der ersten und (p. 446) ,protecting the sides' an der zweiten Stelle; bei Kämand. XIX, 46 und Agnip. 241, 5 steht an der entsprechenden Stelle rathäh, die Wagen, vielleicht war das Wort schon Kämandaki unverständlich.

steigen in's Wasser, Stehen, Gehen, Hinabsteigen, Eindringen in unebenen, beengten Raum, Anlegen und Löschen von Feuer, Besiegung eines Teiles [von den vier Heeresteilen], Verbinden des Getrennten, Trennen des Nichtgetrennten, Beschützen bei Ungemach, Vernichtung, Furchterregen, Aufscheuchen, [Eindruckmachen durch] würdevolles Benehmen, Festhalten, Loslassen, Brechen von Wällen [aus Holz], Toren und Türmen, Tragen des Schatzes: das sind die Tätigkeiten der Elefanten 'Auch bei den zum Tragen und Reiten bestimmten Elefanten ist nicht die Rede davon, daß sie mehrere Leute zu tragen hätten.

Ergebnis (g): Nach Kauţilya lassen sich folgende Angaben des Megasthenes bestätigen: die Existenz von Ställen für Pferde und Elefanten, die eines Zeughauses; wahrscheinlich ist das Abgeben der Rüstung in dieses; unbestätigt bleiben: der Nichtgebrauch von Zügeln, das Führen der Streitwagenpferde; Rinder werden wenig als Zugtiere verwendet; über die Besatzung der Streitwagen und Elefanten läßt sich aus dem Arthašāstra nichts sagen.

Zusammengefaßt ergibt das Arthašästra bezüglich der Militärbeamten: eine Kriegsflotte und deren Befehlshaber mit fünf Beamten gibt es nicht; auch nicht einen Aufseher der Rindergespanne mit fünf Beamten; die Pentaden der Infanterie, Pferde, Wagen und Elefanten sind nicht belegbar und scheinen nur eine schematische Analogie zu den Angaben über die Stadtbeamten zu sein. Die organisatorischen Bemerkungen lassen sich teils belegen, zum größeren Teile sind sie nicht nachweisbar, einige der Wirklichkeit kaum entsprechend.

## VIII. Teil.

## Die Religion.

Eine Darstellung der griechischen Kenntnisse von den Religionen Indiens wäre eine dankenswerte Aufgabe, wenn sie auch die Beziehungen zwischen indischer und hellenischer Philosophie einbezöge;<sup>2</sup> oft würde sie es allerdings mit Erfindungen

<sup>1 138, 4/6;</sup> Law p. 63 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Lassen, Ind. Alt. III, S. 353/457; Wecker Sp. 1310/1312 u. 1323/1325; einen interessanten Beitrag (αϊρεσις = pāli laddhi) liefert J. S. Speyer, Festschrift für V. Thomsen, Leipzig 1912, S. 28 f.

zu tun haben. Hier sollen die Versionen des Megasthenes über die Philosophen oder Sophisten mit Rücksicht auf das Arthašästra behandelt und die Frage angeschlossen werden: was weiß Megasthenes überhaupt von den Religionen Indiens und welche sind aus dem Arthašästra belegbar?

#### 1. Die Philosophen.

Diodor: Die ganze Masse der Inder wird in sieben Teile eingeteilt, von denen der erste Teil der der Philosophen ist, an Menge von den anderen Teilen zwar übertroffen, im äußeren Ansehen aber der erste von allen. Denn die Philosophen sind von allen Leistungen gegen den Staat frei, weder gebieten sie über andere, noch werden sie von anderen beherrscht. Von den Privatleuten werden sie zu den Opfern im gewöhnlichen Leben herangezogen und zu der [geistlichen] Fürsorge für die Verstorbenen, da sie den Göttern am liebsten und am besten bezüglich der Dinge im Hades unterrichtet sind; für diesen Dienst empfangen sie Geschenke und bedeutende Ehren; dem Staatswesen der Inder leisten sie großen Nutzen, indem sie zum neuen Jahre der großen Versammlung zugezogen werden, wo sie der Menge betreffs Dürren und Überschwemmung, über günstige Winde, über Krankheiten und die anderen Dinge, welche den Hörern zu nützen vermögen, voraussagen. Denn da die Menge und der König vorher die Zukunft hören, so füllen sie immer das, was fehlen soll, aus und bereiten immer etwas von dem Nützlichen vor. Derjenige von den Philosophen, welcher im Voraussagen fehlt, erleidet keine andere Strafe oder Schmach, sondern verbringt das übrige Leben stumm.

Arrian: ,Alle Inder werden in ungefähr sieben [Berufs-] Arten eingeteilt; eine davon sind die Sophisten, an Menge zwar weniger als die anderen, an Ansehen und Ehre aber die ehrwürdigsten. Denn weder obliegt ihnen ein Zwang, etwas mit dem Körper zu arbeiten, noch tragen sie etwas für den Staat bei von dem, was sie arbeiten. Auch bestehe schlechthin kein anderer Zwang für die Sophisten, außer den Göttern die Opfer für das Gemeinwesen der Inder darzubringen; wer für sich opfert, der erhält einen von diesen Sophisten als Anleiter des Opfers, wie wenn ein anderes Opfer den Göttern nicht erwünscht wäre.<sup>1</sup> Diese 'sind auch allein von den Indern der Wahrsagerei kundig und es ist einem anderen als einem weisen Manne zu weissagen nicht erlaubt. Sie weissagen, was sich auf die Jahreszeiten bezieht, und ob ein Mißgeschick das Gemeinwesen trifft; über die Privatangelegenheiten für jeden wollen sic nicht weissagen, entweder weil die Weissagekunst auf die kleineren Dinge sich nicht erstrecke, oder weil es sich nicht lohne, dessentwegen sich zu bemühen. Wer aber dreimal im Weissagen

Dies dürfte der Sinn der durch die Lesarten θύσαντας und θύσαντι zweifelhaften Stelle sein.

gefehlt hat, den treffe zwar kein anderes Übel, aber es sei ihm für die Zukunft zu schweigen geboten; und es gibt niemanden, der diesen Mann, welcher zum Schweigen verurteilt worden ist, zu reden zwingen kann. [Diese Sophisten leben nackt, im Winter unter'm Himmel in der Sonne, im Sommer, wenn die Sonne anhält, in den Wiesen und Auen unter großen Bäumen; der Schatten dieser reiche, wie Nearchos sagt, im Kreise gegen fünf Plethren, und es könnten sich auch 10.000 Menschen unter einem Baume schatten; so groß seien diese Bäume. Sie essen die reifen Früchte und die Rinde der Bäume, die Rinde ist süß und nicht weniger nahrhaft als die Eicheln der Palmen.]

Strabo: ,Er [Megasthenes] sagt nun, daß die Masse der Inder in sieben Teile geteilt werde, und die ersten seien die Philosophen an Ansehen, die geringsten an Zahl; eines jeden von ihnen für die eigene Person bedienen sich die Opfernden oder die, welche ein Totenopfer darbringen, von Staatswegen die Könige bei der sogenannten großen Versammlung, bei welcher zum neuen Jahre alle Philosophen zum Palast zum König kommen; was immer Nützliches ein jeder von ihnen anordnet oder wahrnimmt für die Fruchtbarkeit der Früchte und Tiere und für den Staat, dies bringt er offen vor; wer aber ergriffen wird, dreimal gelogen zu haben, [für den] besteht ein Gesetz, für's Leben zu schweigen; den, welcher gut anordnet, halten sie von Steuern und Abgaben frei.

Im wesentlichen dürfte Megasthenes berichtet haben: a) den Namen des ersten Teiles; b) die unabhängige Stellung der Angehörigen dieses Teiles; c) ihre Tätigkeit; d) die Strafe für den im Weissagen Fehlenden.

- a) Daß mit den Ausdrücken 'Philosophen' (Diodor und Strabo) und 'Sophisten' (Arrian) Geistliche gemeint sind, geht aus ihren Tätigkeiten bei Privat- und Staatsopfern hervor. Noch deutlicher wird dies aus zwei anderen Stellen des Megasthenes:
- Fg. 41, 1 (= Strabo XV, p. 711); ,Über die Philosophen berichtend sagt er, daß die in den Bergen Lobsänger des Dionysos seien ...
- Fg. 41, 4 (= Strabo XV, p. 712): Eine andere Einteilung betreffs der Philosophen macht er, indem er von zwei Arten spricht, von denen er die einen Brachmanen, die anderen Garmanen nennt.

Diese Gegenüberstellung hat seinerzeit<sup>2</sup> lebhafte Kontroversen hervorgerufen, da die späteren Ausschreiber des Mega-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So liest auch die Ausgabe von A. Meineke. Über die Korrektur in Σαρμάνας vgl. Schwanbeck p. 46, n. 44; Groskurd (III, S. 153, Anm. 1) behält die Lesung der Handschriften bei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. v. Bohlen, De buddhaismi origione et actate definiendis p. 31; Lassen, Rhein, Museum 1833, S. 171 ff.; vgl. S. Lévi, Revue de l'hist. des religions XXIII (1891), p. 36 f.

sthenes Samanen und Sarmanen 1 schrieben. Schwanbeck 2 glaubte. die Sarmanen seien Buddhisten, und Samanen nur die Paliform, ,cum lingua palica postea in usum venerat'. Lassen 3 war der Ansicht, daß die Sarmanen brahmanische Asketen seien, da die ύλόβιοι, die brahmanischen vanaprastha, als die geehrtesten unter den Garmanen (Sarmanen) bezeichnet werden, die Samanen hingegen als Buddhisten zu fassen seien. Ob sich die Wandlung von Sanskrit šramaņa zu Pāli samaņa wirklich so fein in den griechischen Berichten widerspiegelt,4 ist zweifelhaft, da auch mit der leichten Veränderung des Wortes bei den Ausschreibern gerechnet werden muß. So gebraucht Clemens Alexander<sup>5</sup> von den Baktrern als Namen für die Philosophen Σαμαναΐοι, von den Indern aber Σαρμάναι. Nicht aus dem Wort, sondern aus den Sitten der damit bezeichneten geistlichen Stände läßt sich auf die Religion schließen. In dem ersten Teile des Megasthenes sind sicherlich die Geistlichen zu sehen, aber nicht die einer bestimmten religiösen Richtung, sondern offenbar aller Religionen Indiens zu jener Zeit.

Ergebnis (a): Daß unter den Philosophen oder Sophisten Geistliche zu verstehen sind, ist sicher.

b) Wenn Megasthenes von dem ersten Teile berichtet, daß er keinerlei Staatsdienste leistet, so kann das nur auf jene Geistlichen, vor allem aber auf jene Brahmanen 6 bezogen werden, welche nicht in königlichen Diensten standen; die Ausnahmsstellung, die die Brahmanen nach dem Arthašāstra einnehmen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Stellen s. bei Schwanbeck p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 46 ff., n. 45.

<sup>3</sup> Ind. Alt.2 II, S. 705 Anm. 3.

<sup>4</sup> R. O. Franke, Pāli und Sanskrit, S. 71. — Als Literatur zur Frage s. S. Beal, Ind. Ant. IX (1880), p. 122; N. Ayengar, ebda. X (1881), p. 143/5; F. Fausboll, SBE X Part II, p. XII ff. Nach E. Windisch, Māra und Buddha, Leipzig 1895, S. 73 Anm. 3 ,kann es keinem Zweifel unterliegen, daß unter den letzteren [Σαρμάνας] die Buddhisten zu verstehen siad'. Vgl. noch H. Oldenberg, Buddha (7. Aufl.) S. 76 f. und R. Fick, Die soc. Glied. S. 41. — Über die Beziehung des ethnologischen terminus ,Schamane' zu špamaņa s. P. Pelliot, JA s. XI, t. 1 (1913), p. 466/469.

Stromata I, XV, 71, 4 (hggb. von O. Stählin, Leipzig 1906 in der von der Kgl. Preuß. Akad. d. Wissenschaften herausgegebenen Sammlung: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte Bd. XV).

<sup>6</sup> Von den Angehörigen anderer Religionen ist später zu sprechen.

rechtfertigt die Angabe des Megasthenes. Den gelehrten Brahmanen (šrotriya) gewährt der König steuerlose Güter (46, 8 f.), Brahmanen und Büßern Haine (49, 8 f.); das Getreide der šrotriya wird vom Ankauf durch den König ausgenommen (240,12) und Tempelgut, das ihnen zur Nutznießung zugewiesen wurde, darf nicht zur Füllung des königlichen Schatzes verwendet werden (242,6). šrotriya und Büßer dürfen sich Salz, das sie für die Nahrung brauchen, offenbar aus den Minen, nehmen (84,19). Auch im Recht genießen Brahmanen Privilegien: das erblose Gut eines šrotriya nimmt der König nicht an sich, sondern schenkt es den in den drei Veden Bewanderten (161, 15 f.); für einen Brahmanen gibt es keine Folter (220,3) und keine Todesstrafe, sondern nur Verbannung oder Zwangsarbeit in den Bergwerken (220,9f.).

Ergebnis (b): Nach dem Arthašāstra nehmen Brahmanen und Büßer eine im Verhältnis zum König und im Recht bevorzugte Stellung ein.

c) Die Tätigkeit der Philosophen oder Sophisten besteht nach Megasthenes im Opfern und Weissagen; bei den Opfern unterscheidet er solche für Privatleute und solche für den Staat; das Weissagen bezieht sich nur auf Angelegenheiten des Gemeinwesens. Die besondere Pflicht des Brahmanen ist das Studium [des Veda], der Unterricht, das Opfern, das Opfern für andere, Schenken und Nehmen [von Geschenken]', heißt es in Übereinstimmung mit den Dharmašāstras bei Kautilya 1 (7, 14 f.). Das Verhältnis des Opferpriesters zum Opferherrn ist ein Werkvertrag; wie die Dharmašāstras 2 sieht auch das Arthašāstra, nur weit genauer, die Regelung des Opferlohnes vor, wenn der Opferpriester vor oder nach Vollendung des Opfers oder eines Teiles desselben (z. B. der Somakelterung) zusammengesunken ist (186,6/187,2). Über Totenopfer läßt sich aus dem Arthašāstra nichts erwähnen außer 29, 16 f., wo es heißt: Denn wie ein nicht gelehrter Brahmane nicht das Totenopfermalt der Frommen genießen soll, so soll einer, der den Sinn der Wissenschaft nicht studiert hat, nicht einen Plan hören (Vers).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Manu I, 88; Vas. II, 14 usw.; Kāmand. II, 19; Vaikhānasadharmaprašna I, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Manu VIII, 206/211; Yājū. II, 265; Nār. III, 9/11; vgl. Jolly, ZDMG 67, S. 72.

Während die Tätigkeit der Brahmanen bei Privatopfern im allgemeinen wohl belegbar ist,1 dürfte es schwer fallen, jene große Versammlung zu Beginn des neuen Jahres zu identifizieren, wenn man auch nicht deshalb ihre Realität wird bestreiten dürfen. Lassen hat bis auf seine Zeit keine derartige Versammlung nachweisen können, bemerkte jedoch, 'daß sie wirklich stattfanden, ist gewiß'.2 Es unterliegt kaum einem Zweifel, daß Megasthenes selbst den Ausdruck μεγάλη σύνοδος gebraucht hat, da Diodor (Fg. 1,42) ἐπὶ τὴν μεγάλην σύνοδον sagt wie Strabo (Fg. 33, 2) κατὰ τὴν μεγάλην λεγομένην σύνοδον; daraus wäre weiter zu folgern, daß dies die griechische Übersetzung eines indischen terminus für eine Art Opfer ist; aber nicht einmal eine analoge indische Bezeichnung<sup>3</sup> ist nachweisbar. Ein anderes Indizium zur Erkenntnis der Versammlung, der Zeitpunkt, versagt leider auch; wohl gibt es im brahmanischen Ritual auf die Jahreswende zurückgehende Opfer,4 die mit Silvesterbräuchen verbunden sind, aus denen man auf ein glückliches oder unglückliches neues Jahr schließen will. Es ist der dvādašāha oder das dvādašarātra; "Der 5 vornehmste und beste soll opfern; glücklich wird hier das Jahr', sagt ein Brahmana von diesem Fest, ein anderer Text, daß Prajapati den Jahreszeiten, die ihn das dvādašāha-Opfer darbringen ließen, Wünsche gewährte und ,er gab Saft dem Frühling, Gerste dem Sommer, Pflanzen der Regenzeit, Reis dem Herbst, Bohnen und Sesam dem Winter und der kühlen Zeit'. Ähnlich spricht der Kommentar zu Taitt. Samh. III, 3, 84 von dem an der ekāṣṭakā, der ersten, nach anderen der letzten Nacht des Jahres, zu verbrennenden Kuchen, daß man mit ihm einen Busch in Brand stecken soll, und je nachdem, ob der Busch verbrennt oder nicht, trifft das Vorhaben ein günstiges oder ungünstiges Jahr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daß die Angabe des Megasthenes in der Form, als hätten die Privatopfer nur unter Leitung der Geistlichen, insbesonders der Brahmanen, stättgefunden, unrichtig ist, ist durch die grhya-Opfer, die täglichen kleinen Kulthandlungen, zu erweisen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 710.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Etwa mahāsabhā, mahāsangama, mahāsamiti u. dgl.; etwas anderes ist mahāyajūa, mahāsattra, mahotsava; vgl. den Index bei A. Hillebrandt, Ritual-Litteratur (Grundriß III, 2), S. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Hillebrandt, a. a. O. § 57, 4, S. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dies und das Folgende nach A. Hillebrandt, a. a. O. S. 5 f.

Soviel wird sich, dies mit der Nachricht des Megasthenes zusammengehalten, sagen lassen: man hat das Neujahr oder die letzten Tage (Nächte) des alten Jahres als bezeichnend für das Schicksal im neuen Jahre angesehen. Einige Gesichtspunkte für die Nachricht des Megasthenes sind zu beachten. Die Gegend, -über deren Neujahrsbrauch er berichtet, ist unzweifelhaft der Osten. Magadha. Die Zeit ist das Neujahr; es fragt sich jedoch, wann in der Maurya-Periode das Jahr begonnen hat, ob mit dem Herbst, Winter oder mit der Regenzeit, vielleicht ist nach dem Arthašāstra die Regenzeit als Beginn des Jahres anzusehen.1 Voraussagen für die Dürren, Überschwemmungen (Diodor) und für die Fruchtbarkeit (Arrian, Strabo) hätten nur vor Eintritt der Regenzeit eine Berechtigung, daher etwa im Monate Juni.2 Endlich ist noch eines allgemeinen Umstandes zu gedenken: .Das Opfer wird, soweit sich erkennen läßt, nicht zu Gunsten einer Gemeinde oder grösseren, über die Familie hinausgehenden Gemeinschaft dargebracht, sondern im Auftrage und zu Gunsten des einzelnen . . . ', sagt Hillebrandt. 3 Allerdings, in dem Augenblicke, wo der König ein Opfer vollzog, war das Opfer auch ein Staatsopfer, wenn er es als Herrscher, nicht als Gläubiger veranstaltete. Eine andere Frage ist die Verwendung aller Philosophen bei der großen Versammlung; ob es sich dabei nur um die brahmanischen Geistlichen handelt oder um die Geistlichen aller Religionsgemeinschaften jener Zeit, ist nicht zu entscheiden. Bei Arrian ist keine Rede davon, daß der König die Versammlung einberuft, Strabo läßt alle Philosophen zum Palast kommen, Diodor sagt, sie würden der großen Ver-

Je zwei Monate bilden eine Jahreszeit (109, 1); da die Aufzählung der Jahreszeiten mit der Regenzeit beginnt, so ist diese vielleicht als Jahresbeginn anzunehmen. Die astronomischen und kalendarischen Verhältnisse des Arthasästra bedürfen einer fachmänuischen Untersuchung, durch die sich manches ergeben dürfte; vgl. jetzt H. Jacobi, ZDMG 74 (1920), S. 247 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die eigentliche Regenzeit herrscht auch regelmäßig in Bengalen und Bihar [d. i. das alte Magadha] von der Mitte Juais an bis zur Mitte Octobers..., Lassen, Ind. Alt. I, S. 253, vgl. H. Jacobi, GN 1894, S. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. a. O. § 3 a, S. 14; vgl. H. Oldenberg, Die Religion des Veda, 2. Aufl., Stuttgart und Berlin 1917, S. 370 f. über das asvamedha-Opfer; der Unterschied zwischen dem opfernden König als Hausherrn und als Herrscher muß wohl festgehalten werden.

sammlung zugezogen, so daß er mit Strabo übereinstimmt. Man könnte daher auch an ein Fest denken, an dem die Bewohner der Stadt und der König teilnahmen. Unsicher bleibt es, ob Megasthenes selbst eine 'große Versammlung' gesehen oder nur von ihr gehört hat; ein Grund jedoch dafür, das Vorkommen eines solchen Neujahrsfestes, wie es der griechische Gesandteberichtet, zu bezweifeln, ist nicht anzuführen; vielmehr bietet hier Megasthenes eine interessante Ergänzung der einseitigen brahmanischen Ritualliteratur.

Feste werden im Arthašāstra öfters erwähnt, neben Wallfahrten, auf die sich der König unter Bedeckung begibt (45,6) an denen vier Tage getrunken werden durfte (121, 13 f.). Versammlungen zu Ehren der Götter soll der König seine Zuneigung zeigen (407,3); über samāja 2 läßt sich nichts Entscheidendes sagen.

Ergebnis (c): Über die Tätigkeit der Brahmanen bei Privatopfern läßt sich aus dem Arthašāstra nur das rechtliche Verhältnis zwischen Opferherrn und Opferpriester genauer darlegen. Die 'große Versammlung' ist weder aus der bekannten Ritualliteratur, noch aus dem Arthašāstra nachzuweisen. Einige Bräuche sowie die Voraussagen machen es wahrscheinlich, daß zu Beginn der Regenzeit, in welchen Zeitpunkt das Neujahr der Maurya-Zeit zu verlegen wäre, Feste stattfanden, an denen man Prophezeiungen aus gewissen Anzeichen oder aus dem Munde der Geistlichen entgegennahm. Im Arthašāstra begibt sich der König zu Festen, ohne daß sich über diese mehr aussagen ließe.

d) Über Wahrsagerei soll später gesprochen werden; hier sei, des Zusammenhanges mit der großen Versammlung wegen, die Strafe derjenigen, welche falsche Voraussagen machen, behandelt. Nur Yogins in den Wahrsagern zu sehen, wie Lassen es tut,<sup>3</sup> geht schon aus dem Grunde nicht an, weil nicht alle Angehörige des ersten Teiles Gläubige der Yoga-Lehre gewesen sein werden. Unberechtigt ist der Versuch Lassens, die Strafen des Dharmašästra <sup>4</sup> für Beleidigungen oder dem König abträgliche Reden mit <sup>5</sup> jener Strafe lebenslänglichen Schweigens zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Komm. (Sor. p. 58) und Jolly, ZDMG 71, S. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. F.W. Thomas, JRAS 1914, p. 392/394.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 710 f.

<sup>4</sup> Manu IX, 275; Yājñ. II, 302; Kaut. 228, 5f.

verbinden; hier handelt es sich um Prophezeiungen und die Strafe ist eine selbstgewählte, wohl mehr ein Gelübde, dort ist das Vergehen eine Verbalinjurie, die — entsprechend dem Vergehen laesae maiestatis — mit dem Ausreißen der schmähenden oder verräterischen Zunge und mit Verbannung bestraft wird. Vielleicht liegt die Erklärung jener Nachricht des Megasthenes darin, daß er das Gehörte mißverstanden oder selbständig mißdeutet hat. Megasthenes hörte den Namen muni als Bezeichnung für 'Weiser'; daraus machte er vielleicht φιλόσοφος oder σοφιστής; muni bedeutet aber 'insbes. den, welcher das Gelübde des Schweigens angenommen hat'.¹ Möglicherweise hat Megasthenes nach der Ursache des maunavrata gefragt und eine seiner Nachricht zwar nicht entsprechende, aber wohl ähnelnde Antwort erhalten; wahrscheinlicher ist es, daß er selbst das Wort muni so, wie er es berichtet, erklärt hat.

Ergebnis (d): Von einer Strafe lebenslänglichen Schweigens für den, welcher falsche Voraussagen macht, ist nach dem Arthašāstra wie nach der übrigen Literatur nichts bekannt; möglicherweise beruht diese Nachricht des Megasthenes auf einem Mißverständnis oder einer selbständigen Mißdeutung des Wortes muni.

Überblickt man das in den drei Versionen des Megasthenes über den ersten Teil Berichtete, so muß man vom indischen Standpunkt aus dasselbe als dürftig und ungenau bezeichnen. Übertrieben ist die Hervorhebung, daß nur die Angehörigen des ersten Teiles zur Darbringung von Opfern berufen seien; die drei Fassungen widersprechen auch einander. Diodor und Arrian sagen, die Philosophen (Sophisten) seien unabhängig und von jeder Leistung an den Staat frei; Strabo hingegen läßt nur diejenigen als steuerfrei und abgabenfrei halten, welche in ihren Weissagungen das Richtige getroffen hätten. Daß hier Strabo entweder aus Mißverständnis oder Ungenauigkeit zu verwerfen ist, beweisen nicht nur Diodor und Arrian, sondern das zeigt auch die gesamte Rechtsliteratur; 2 das Arthasastra läßt aus den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. W. s. v. 1 b). — Die Anregung zu dieser Vermutung stammt von H. Prof. Winternitz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Manu VII, 183; Gaut. II, 1, 10, 11 (s. G. Bühlers Bemerkung gegen Haradattas Erklärung SBE II, p. 228); Apast. II, 10, 26, 10; Viṣṇu III, 26; Vās. XIX, 23; vgl. XIX, 37 und Bühler, SBE XIV, p. XXXIII.

steuerlosen Gütern, requisitionsfreiem Getreidebesitz (46,8f; 49,8f; 240,12) und anderen Begünstigungen (84,19;111,2/4;118,7<sub>f.</sub>;127,5<sub>f.</sub>; 190,13) auf die allgemeine Steuerfreiheit schließen. Der Bericht des Megasthenes in den drei Versionen ist auch mangelhaft zu nennen, weil er jener Brahmanen nicht gedenkt, die in königlichen Diensten stehen. Schwanbeck 1 hat in dem siebenten Teile jene Brahmanen zu sehen geglaubt, ,quos in prima tribu collocare Megasthenes omisit'; ihm ist Lassen 2 gefolgt, der sich auf Nearchos stützt und in der siebenten Abteilung die weltlichen Brahmanen erblickt. Es muß dahingestellt bleiben, mit welchem Recht man die königlichen Ratgeber und Minister als Brahmanen bezeichnen darf;4 aber man hat vergessen, daß es Brahmanen gab, die sowohl Priester als Beamte waren, und diese sind es, für die in der Einteilung des Megasthenes kein Platz ist. Es ist äußerst merkwürdig, daß dem griechischen Gesandten, dessen Beobachtungsgabe das Ébenholzmaterial der auch zur Massage des Königs verwendeten Walzen nicht entgangen ist, der sogar vom Auszuge des Königs zum Opfer berichtet, - daß dem Megasthenes neben anderen Brahmanen in der Umgebung des Herrschers der purohita unbekannt geblieben ist.

## 2. Der purchita und die Priester in der Umgebung des Königs.

Im Fg. 41, 19 berichtet Megasthenes, daß die geehrtesten unter den Brahmanen ὑλόβιοι genannt würden; 'sie ständen den Königen bei, die durch Boten über die [metaphysischen] Ursachen fragen und durch jene die Gottheit verehren und anflehen'. Daß diese ὑλόβιοι oder, wie sie Lassen identifizierte, die vänaprastha, nicht als jene in der Umgebung des Königs ständig lebenden Priester angesehen werden können, ist deutlich. Bemerkenswert aber ist auch, daß der König angeblich durch sie die Gottheit verehre; es wäre hier ein Hinweis des Mega-

<sup>1</sup> p. 42, n. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S.•709.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fg. 7 (= Strabo XV, p. 716): ,Nearchos herichtet folgendermaßen über die Sophisten: die einen Brachmanen verwalten den Staat und stehen den Königen als Ratgeber zur Seite . . . .

<sup>4</sup> S. oben S. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 711.

sthenes darauf zu erwarten gewesen, daß noch andere Priester für den König religiöse Pflichten vollziehen.

Im achten Teile der Nacht nimmt der König, begleitet von dem Opferpriester, dem rtvij, dem geistlichen Lehrer, dem ācārya, und dem Hauspriester, dem purohita, die Segenswünsche entgegen (38, 12 f.); mit purohita und ācārya begrüßt er im Feuerhaus (agnyāgāra)² die Gelehrten und Büßer (39, 6 f.). In der Burg wohnen ācārya und purohita im ostnördlichen Teile, wo sich auch der Opferplatz befindet (55, 5). rtvij, ācārya und purohita erhalten vom König in neubesiedelten Gebieten steuerlose Erbgüter (46, 8 f.). Während der rtvij in der Mehrzahl auftritt, bei der schwangeren Königin Opferkuchen an Indra und Brhaspati weiht (33, 13 f.), der ācārya für den König die sittlichen Schranken festsetzt (13, 1), spielt der purohita eine weit größere Rolle als die eines Hofkaplans.

,Zum purohita soll er einen machen, der in bezug auf Familie und Charakter überaus hervorragt, im Veda mit den sechs Angas, in den Omina und Portenta und in der Politik unterrichtet ist, der gegen die von Göttern und Menschen verursachten Notlagen durch Zaubersprüche und [weltliche] Mittel Gegenmaßregeln treffen kann. Diesem folge er wie der Schüler dem Lehrer, wie der Sohn dem Vater und wie der Diener dem Herrn. (Vers:) Das durch das Priestertum gestärkte Königtum, durch eines Ratgebers Rat beraten, siegt, stets unbesiegbar, dem šāstra folgend, ohne Waffen' (15,17/16,2).3 Es zeigt die Bedeutung des purohita, wenn sogar das Arthašāstra vom König fordert, daß er dem Priester wie ein Diener dem Herrn folge; verständlich wird es, wenn die weltlichen Funktionen des purohita betrachtet werden. Er assistiert bei der Einsetzung der Minister und bei deren Prüfung auf ihre Zuverlässigkeit durch listige Proben (16, 6 f.). Seine Stellung unter den Würdenträgern an zweiter Stelle (20, 12) spricht für seine Bedeutung; wie der mantrin, Feldherr und Kronprinz kann er eine innere Gefahr für den König bilden: "Wenn der purohita selbst ein großes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine andere Gelegenheit zur Erwähnung wäre die Stelle über den Ausgang zum Opfer gewesen, da der König in der Festung einen Opferplatz und die Priester hat, vgl. oben S. 81 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Ort, wo das heilige Feuer aufbewahrt wird.

<sup>3</sup> Vgl. oben S, 179 Anm. 3.

Verbrechen begangen hat, ist Verhaftung oder Verbannung das Mittel [zur Beseitigung der inneren Gefahr] (344, 15 f.). Daraus erhellt die politische Tätigkeit des purohita, allerdings auch seine Behandlung als Königsdiener, was dem Arthašāstra entspricht. Mit poetischen Worten sollen mantrin und purohita die Kämpfer ermutigen (366, 3); zu demselben Zweck sollen die Leute des purohita Beschwörungsformeln sagen (366, 14 f.). Neben dem mantrin wohnt der Hauspriester im ersten Teile des Lagers (361, 18). Nach der Entbindung der Königin soll er die Zeremonien für den Sohn vornehmen (33, 15 f.). Als Angehöriger der ersten Rangsklasse bezieht der purohita wie der rtvij und ācārya 48.000 pana (245, 5 f.), die Leute des ersten haben 1000 pana (245, 19 f.), ohne daß sich deren Zahl und Tätigkeit erkennen ließe.

Vom purohita fordert Kautilya Erfahrung im daiva und nimitta, im "Schicksal' und in den "Vorzeichen"; Megasthenes hat berichtet, daß die Philosophen zur Zeit der großen Versammlung Voraussagen über das Schicksal des beginnenden Jahres, ob es günstig oder ungünstig sein werde, machten. Weder dieser Bericht des Megasthenes kann dem Arthašāstra nach als zutreffend angesehen werden, noch wird der purohita allein als "Seher" verwendet worden sein; nach dem Arthašāstra bestehen hierfür drei besondere Persönlichkeiten: der kārtāntika, der Wahrsager, der naimittika, der Zeichendeuter, und der mauhūrtika, der Astrolog, deren nähere Agenden nicht erkennbar sind. Der kārtāntika, der Wahrsager, tritt im Arthašāstra meist als Spion auf, indem Spione sich zu politischen Zwecken als

Als einen ,besonderen Minister' bezeichnet den purohita der Komm. zu Kāmand. IV, 31. — Über den purohita vgl. Macdonell-Keith, Vedic Index II, p. 5 ff.; H. Oldenberg, Die Religion des Veda (2. Aufl.) S. 375 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Bhāsa, Pratijūāyaug. (Third Edition 1920) p. 111, 1f.; T. Ganapati Sâstrî in der Introduction zum Svapnav. (1916), p. 9 f.; Jolly, GN 1916, S. 353; V. Lesný. Rozpravy České Akademie, III tř., č. 46 (1917), str. 6 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. A. Hillebrandt, Ritual-Litteratur § 14, S. 45 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fg. 41, 23 (= Strabo XV. p. 713 f.) berichtet Megasthenes: 'Andere seien Wahrsager und Zauberer und die der Reden über Gestorbene und der Gebräuche Kundigen, die in Dörfern und Städten betteln . . . '; Plinius, NH XXXII, 23 spricht von den Korallen bei den Indern und sagt: auctoritas bacarum eius non minus Indorum viris quoque pretiosa est quam feminis nostris uniones Indici. harispices-eorum vatesque inprimis religiosum id gestamen amoliendis periculis arbitrantur. ita et decore et religione gaudent.

Wahrsager ausgeben: Diejenigen aber, welche erzürnt, gierig, furchtsam sind und [den König] verachten,1 sind Anhänger der Feinde. Deren gegenseitige Beziehungen oder ihre Beziehungen zum Feinde sollen angebliche Wahrsager, Zeichendeuter und Astrologen ausforschen' (23, 19/24, 2); diese Art von Spionen untersteht dem samäharte (208, 16). Unter politischen Parteien soll ein angeblicher Wahrsager wegen eines - wie er vorgibt zur Königin bestimmten Mädchens Streit hervorrufen (379, 3/6); oder er soll einen Würdenträger des Feindes verlocken, nach der Herrschaft zu streben (383,8). Wirkliche Wahrsager, Zeichendeuter und Astrologen sollen die Partei des Königs durch den Hinweis auf die Vollkommenheit der Schlachtordnung und auf ihre Verbindung mit den allwissenden Göttern und durch Vorhersagungen aufmuntern (366, 4f.); diese Gruppe von Wahrsagern, Zeichendeutern und Astrologen soll für einen Prätendenten, der an Stelle eines Königssohnes eingesetzt worden ist, Stimmung machen, indem sie erklären, daß er die Körpermerkmale eines Königs besitze (377, 5 f.); endlich sollen neben anderen Leuten diese drei im Reiche des Gegners unheimliche Geschehnisse verkünden (393, 94). An Gehalt bezieht der Wahrsager wie der Zeichendeuter und Astrolog 1000 paņa (245, 18 f.). Angebliche Zeichendeuter und Astrologen sollen das unheilvolle Rufen der als Dämonen sich ausgebenden tiksna-Spione unter den Untertanen des Gegners verbreiten (396, 11f.); oder die beiden sollen, nach Ermordung von Leuten, die angeblich von Dämonen getötet worden sind, den König zu einer Sühn- und Reinigungszeremonie veranlassen und ihn dabei umbringen<sup>2</sup> (397, 2). In einem näheren Verhältnis stand der Astrolog zum Herrscher, der ihn im achten Teile der Nacht empfängt (38, 13); 3 er wirkt auch bei der Auswahl des Platzes für das Lager mit (361, 10) und hat durch seine Tätigkeit den Erfolg der Sache

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Kaut. 24 f.; M. Vallauri p. 39/41; Jolly, ZDMG 74, S. 339 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zum Text vgl. Jolly, ZDMG 72, S. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> An eine höhere Stellung desselben, als sie Wahrsager und Zeichendeuter einnehmen, ist schon wegen der Raugsklasse, die er mit ihnen teilt, nicht zu denken (245, 18). Er ist rangniedriger als der Arzt (245, 16), hat aber wie dieser und der Küchenchef die Sorge um das Wohl des Herrn (38,13). — Die Bemerkungen H. Jacobis (SBA 1911 [XXXV], S. 742) sind gegenstandslos durch Jolly, ZDMG 68 (1914), S. 348.

des Königs, den Mißerfolg der Sache der Feinde vorauszusagen (366, 15).

Von Prophezeiungen für bevorstehendes Unglück ist im Arthašāstra nicht die Rede; hingegen gibt es interessante, offenbar dem Leben entnommene Mittel gegen eingetretenes Mißgeschick. So soll das Feuer durch Verehrung des Agni gebannt werden, aber auch praktische Maßregeln werden genannt (205, 17/206, 3; 145, 1/10); ähnlich ist bei Überschwemmung das Flußgebiet zu verlassen und die Verehrung des Flusses, d. h. der Flußgottheit vorzunehmen. Bei Dürren soll Indra, Gangā, Parvata und Varuna Verehrung erwiesen werden, bei Epidemien sollen Ärzte mit Arzeneien, Heilige und Büßer mit Zeremonien, die das Aufhören der Krankheit bewirken sollen, Abhilfe schaffen; vielfache Mittel werden zur Linderung und Behebung einer Hungersnot genannt (206, 4/13; oben S. 202/4).

Ergebnis: Nach dem Arthašāstra gibt es drei Geistliche, den rtvij, ācārya und purohita, in der Umgebung des Königs, von denen Megasthenes nichts weiß; der purohita nimmt auch eine politische Stellung ein, ihm stehen untergebene Leufe zu Diensten. Von Weissagungen spricht das Arthašāstra nicht, hingegen gibt es weltliche und religiöse Mittel zur Beseitigung eines eingetretenen Mißgeschickes. Daß Megasthenes nichts von diesen drei Geistlichen berichtet, erklärt sich vielleicht daraus, daß er den König mehr im Lager als im Palast getroffen hat, wiewohl der purohita auch im Lager anwesend ist.

#### 3. Buddhistisches und Jinistisches.

Da Megasthenes zweifellos über die Buddhisten berichtet, wahrscheinlich auch die Jinisten gekannt hat, ist die Frage berechtigt, ob sich im Arthašāstra Anhaltspunkte für den Buddhismus und Jinismus finden.

a) Buddhismus. Wiewohl Megasthenes unter den Büßern <sup>2</sup> nicht zwischen 'brahmanischen' und buddhistischen unterscheidet, sagt er Fg. 43,1 (= Clem. Alex. Strom. I, xv, 71, 6): 'Es gibt unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist bemerkenswert, daß Indra mit Šacīnātha und Varuņa mit Mahā-kaccha bezeichnet ist. (S. unten S. 295.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fg. 41, 19 ft.; unter ,brahmanischen Büßern sind — so unrichtig es auch ist — die Büßer der nicht buddhistischen und nicht jinistischen Richtung verstanden.

den Indern Leute, die den Lehren des Butta folgen, den sie wegen der außerordentlichen Heiligkeit wie einen Gott verehrt haben. Lassen hat daraus geschlossen, daß zur Zeit des Megasthenes die Lehre des Buddha noch nicht verbreitet gewesen ist und erst unter Ašoka ihre einflußreiche Stellung in Indien gewonnen hat.

Zahlreich sind die Stellen des Arthašāstra, an denen von Heiligen, Büßern und Wandermönchen die Rede ist; aller Wahrscheinlichkeit nach handelt es sich um solche brahmanischer Richtung. Dafür spricht die Nennung von Büßerhainen neben denen der Brahmanen (49,9), das Wohnen der Büßer neben gelehrten Brahmanen (144,5), daß eine Brahmanin als Wandernonne erscheint (20, 8f.), die Vollziehung von Sühn- und Reinigungszeremonien durch Heilige und Büßer (206, 12), was ganz brahmanisch ist. Dem gegenüber werden paṣandins, ,Ketzer', erwähnt, und der Kommentar zu 144, 4 (Sor. p. 72) bemerkt: "Šākyamönche u. dgl." Wenn Sorabji hinzufügt, daß diese Stelle, wenn sie der Kommentar richtig erkläre, die einzige Anspielung auf den Buddhismus sei, so ist das unrichtig; denn die Stelle beweist dies nur für die Auffassung des Kommentars, nicht für das Arthašāstra. Ketzer (pāṣaṇḍa) kommen bei Kauṭilya oft vor (36,4; 39,1; 56, 7; 191, 1, 4, 10; 242, 5; Spione als Ketzer 391, 12; 400, 17), doch werden sie nicht immer als verachtenswert hingestellt. So wohnen sie zwar in der Festung mit den Candala an der Grenze des Leichenplatzes (56,7), werden aber mit den gelehrten Brahmanen in einer Linie genannt, indem pāṣaṇḍa zwischen devatāšrama und šrotriya steht (39, 1). Vom Standpunkt des Arthašāstra ist die Religion offenbar eine minder wichtige Angelegenheit, solange die Staatsordnung durch sie nicht bedroht wird.<sup>8</sup> Es setzt die Ketzer auf eine Stufe mit den šrotriya (191, 1); Die in einem āšrama 4 stehen oder die Ketzer sollen auf einem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ind. Alt.<sup>2</sup> II, S. 445 und 715.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß sie in Orden (sangha) vereinigt sind, beweist nichts für den huddhistischen sangha; das Wort bedeutet bei Kautilya oft nur "Vereinigung", "Haufe", z. B. pašusangha (49, 1; vgl. 173, 15; 194, 12; 211, 1 u. a.). Über Orden, die nicht in ein neu besiedeltes Gebiet kommen dürfen, vgl. 48, 10 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. hierzu H. Jacobi (SBA 1911, S. 736 f.) über das Lokāyata, über den Buddhismus (S. 739 f.).

<sup>4</sup> Brahmanisches Stadium des religiösen Lebens.

großen Platz wohnen, ohne einander Schaden zuzufügen' (191,4£). Das Gut der Ketzerorden ist so wenig vor dem König sicher wie das Gut der Götter, wenn es nicht gelehrten Brahmanen zur Nutznießung zugewiesen ist (242, 5/7), wie auch ein verbannter Königssohn bei Ketzerorden und solchem Göttergut einbrechen und stehlen darf¹ (36, 4/6). Daß buddhistische Ketzer gemeint sein müssen, ist nicht einzusehen; es ist überhaupt an Lehren zu denken, die den Veda nicht als maßgebend anerkennen.² Inwieweit die Erwähnung von stüpas auf buddhistische geht, wird sich schwerlich sagen lassen.

Ergebnis (a): Megasthenes hat nicht viel und nicht genau vom Buddhismus berichtet; das Arthašāstra bietet keinen Anhaltspunkt, der auf den Buddhismus eindeutig zu beziehen ist.

b) Jinismus. Die Schriftsteller des makedonischen Zeitalters berichten von Asketen, darunter auch von nackt lebenden, doch gebrauchen sie nicht die Bezeichnung, die später fast durchwegs für Philosophen bei den Indern überhaupt angewendet wird, Γυμνοσοφισταί. 3 Onesikritos erzählt im 10. Fragmente (= Strabo XV, p. 715), er sei von Alexander zu einer Unterredung mit den Sophisten abgesandt worden; er habe fünfzehn Männer. zwanzig Stadien von der Stadt,4 gefunden, einen jeden in einer anderen Stellung, stehend oder sitzend oder nackt daliegend. bis zum Abend unbeweglich, hierauf in die Stadt gehend. Aristobulos hat bei der Tafel Alexanders zwei Sophisten, beide Brahmanen, gesehen, von denen der jüngere nach dem Essen auf einem Bein gestanden und ein etwa drei Ellen langes Holz mit beiden Händen emporgehoben habe; wenn das Bein ermüdet war, habe er die Fußstellung auf das andere gewechselt und so den ganzen Tag verbracht; der ältere lag auf dem Rücken

Daraus und aus 191, 10, wo es heißt: "Die Ketzer, wenn sie kein ungemünztes und gemünztes Gold haben . . . . wird man schließen dürfen, daß die Ketzer reich waren.

Wie vielleicht auch das Lokäyata, das nach H. Jacobi (a.a.O. S. 736) von brahmanischen, buddhistischen und Jaina-Philosophen verabscheut wird.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Lassen, Ind. Alt. II, S. 712, Anm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Im Taxila-Reich, dessen Hauptstadt (Pāli Takkasilā) Takṣašilā ist; vgl. Smith p. 61, n. 3; S. Lévi, JA s. VIII, t. 15 (1890), p. 236 f. über die Lage. Über die neuesten Forschungen berichtet A. Foucher, JA s. XI, t. 14 (1919), p. 311/320 (vgl. JA s. XI, t. 2 [1913], p. 701; ZDMG 68 [1914], S. 466).

und erduldete so Sonnenstrahlen und Regengüsse. 1 Solche Übungen nackter Asketen sind schwerlich auf die jinistischer Richtung zu beziehen, Aristobulus sagt, die beiden Sophisten scien Brahmanen gewesen; die Leistungen dieser Asketen erinnern an die der Yogins. Einen ausführlichen Bericht über nackte Philosophen gibt Strabo XV, p. 718 f.: "Den Brachmanen hält man als Philosophen die Pramnai entgegen, gewisse Leute, die im Disputieren und Widerlegen geschickt sind; die Brachmanen werden von jenen als Aufschneider und Narren verlacht, daß sie Physiologie und Astronomie studieren. Von diesen werden die einen ,die in Bergen lebenden' (ἐρεινούς), die anderen ,nackte' (γυμνήτας), andere ,die in Städten lebenden' (πολιτικούς) und ,Nachbaren' (προσγωρίους) genannt. . . . Die Nackten aber leben, wie der Name besagt, nackt, meistenteils unter freiem Himmel, Enthaltsamkeit übend, wie wir früher gesagt haben, bis zu 37 Jahren." McCrindle 2 glaubt, daß Pramnai für Sramanai, die buddhistische Sekte, stehe; eine Verschreibung ist nicht wahrscheinlich, dagegen spricht auch die sonstige Form Σαρμᾶναι oder Σαμαναΐοι. Doch müssen auch diese nackten Asketen keine Jaina gewesen sein; die Rückbeziehung des Strabo auf das 37 Jahre dauernde Asketenleben (XV, p. 712) könnte auf Brahmanen deuten, jedoch sind die griechischen Berichte zu verworren, um wörtlich verwendet werden zu können. Und doch wird zum Teil die Annahme, daß auch Jaina unter den nackten Asketen zu verstehen sind, durch eine andere Quelle wahrscheinlich.

Es ist das Zeugnis des Hesych, der s. v. Γεννοί οἱ Γυρνοσορισταί diese Annahme rechtfertigt. Gray und Schuyler haben in Γεννοί das Wort jaina erkannt, und zwar hätte unter Präkriteinfluß für die Gemination der Konsonanten eine Kürzung des Diphthonges ai > i, ĕ stattgefunden, wozu jina im Mahāvastu und jiṇa Māhār. zu vergleichen wäre. Man hat dem nicht widersprochen; ob wirklich ein Prākriteinfluß vorliegt, wir sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fg. 34 = Strabo XV, p. 714.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ancient India p. 76, n. 2; vgl. Colebrooke, Misc. Essays vol. II, p. 179 ff.

<sup>3</sup> AJPh XXII (1901), p. 197. — Der Herausgeber des Hesych, M. Schmidt, hemerkt p. 423,65: , Γυμνοί vel Σεμνοί coll. Diog. L. I,1, ubi Gymnosophistae audiunt. In der editio minor (Jenae MDCCCLXVII) p. 342 erklärte er hereits: Γεννοί (Jaina) οί Γυμνοσοφισταί.

kaum entscheiden lassen; es scheint vielmehr, als wären die indischen Wörter nicht immer nach gewissen Regeln ins Griechische übertragen worden, sondern sie wurden, wie man sie hörte oder mißverstand, nach dem griechischen Lautbestand geschrieben. 1 Ob Hesych diese Glosse dem Megasthenes verdankt, ist nicht zu entscheiden; jedenfalls wird man bei Hesych die Digambara 2-Sekte erkennen dürfen. Aber derselbe Hesveh sagt s. v. Βραγμάνες· οί παρ' Ἰνδοῖς Γυμνοσοφισταί καλούμενοι. Diese Glosse ist ein Beleg dafür, daß es einerseits brahmanische nackte Asketen gegeben hat, andererseits, daß die Griechen mit dem Ausdruck Γυμνοσοφισταί unterschiedslos Asketen jeglicher Richtung bezeichnet haben. Suidas, der Lexikograph des 10. Jahrhunderts, gebraucht das Wort überhaupt für Philosophen, s. v. Γυμνοσοφισταί παρά Βαβυλωνίοις οἱ φιλόσοφοι, καὶ παρά Άσσυρίοις; Clemens Alexandrinus teilt (Strom. I, xv. 71. 5) die Gymnosophisten in Sarmanen und Brachmanen. Das geht dann soweit, bis man aus den Gymnosophisten - wie aus den Brahmanen, den Maurya, bei Steph. Byz. s. vv. - eine Völkerschaft macht.3 Bezüglich Megasthenes läßt sich also etwa sagen: ausdrücklich von der Jaina-Religion hat Megasthenes nicht berichtet, doch dürste er unter die nackten Asketen auch die jinistischen gerechnet haben; falls Hesychs Glosse auf Megasthenes zurückgeht, hat letzterer auch den Namen der Jaina gekannt; Näheres über die Jaina-Religion weiß Megasthenes nicht.

Kennt das Arthašāstra die Jaina, erwähnt Kauṭilya etwas von ihnen?

Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß das Arthašāstra in wissenschaftlicher und sozialer Hinsicht auf dem brahmanischen Standpunkt, dem dharma, steht; aber nicht so eindeutig läßt sich das ohne eingehendere Untersuchung für die Religion behaupten; wenn der Schein nicht trügt, liegt im Arthašāstra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z. Klarstellung einer solchen Frage ist die Heranziehung der gesamten einschlägigen griechischen Literatur erforderlich; einen wertvollen Beitrag lesfert Jules Bloch, Mélanges Lévi, Paris 1911, p. 1/16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die die Himmelsgegenden zur Kleidung haben'; vgl. G. Bühler, Die feierliche Sitzung der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften am 26. Mai 1887, Wien 1887, S. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ptolem. Geogr. VII, <sub>1, 51</sub>; vgl. Lassen, Ind. Alt. III, S. 148 f.; Wecker Sp. 1276.

ein gut Teil Mischreligion vor, d. h. Volksglauben und Lokalgötter neben ausgebildetem Brahmanismus.

Für die Frage nach dem Jinismus bei Kautilya handelt es sich um die 55, 19/56, 1 genannten Gottheiten: Aparājita,1 Apratihata, Jayanta, Vaijayanta. Shamasastry zitiert 2 dazu aus dem Uttarādhyayanasūtra diese fünf Anuttara-Götter: Vijaya, Vaijayanta, Jayanta, Aparājita, Sarvārthasiddhiga, und Sorabji3 bemerkt zur Kautilyastelle: ,These are all Jaina deities, a fact very noticeable. Kautilya fordert (56, 1) neben Tempeln brahmanischer oder sektarischer Götter (55, 19/56, 1) in der Mitte der Festung Kapellen für jene vier Gottheiten. Ob diese wirklich die Anuttara-Götter sind, ist nicht so sicher zu entscheiden, weil die Reihenfolge ihrer Aufzählung eine feste zu sein scheint, die Zahl fünt sicher eine stetige ist, während Kautilya nur vier und diese in einer anderen Reihenfolge erwähnt. Ferner stimmen nicht alle Namen; endlich sind einige als Namen brahmanischer Götter belegbar, wenn auch nicht als deren gewöhnliche Namen. Aber diesen Einwand, daß es merkwürdig wäre, wenn Kautilya brahmanische Götter bei ihrem ungewöhnlichen Namen genannt hätte, kann man durch die Analogie widerlegen, daß Kautilya statt Indra Šacīnātha, statt Varuņa Mahākaccha sagt (206, 10).

Im Folgenden soll eine Übersicht über diese vier, angeblich jinistischen Gottheiten, wieweit sie als brahmanische belegbar sind, gegeben werden.

Aparājita. Nach Hemacandra 5 ist Aparājita ein Beiname des Viṣṇu; nach š. 40 (zu 200, 68) der des Šiva; nach Harivaṃša und Viṣṇupurāṇa 6 bezeichnet Aparājita auch einen der Rudras, endlich erscheint der Name unter den Anuttara-Gottheiten. Daß einer der Rudras genannt sei, an erster Stelle, ohne die übrigen, wobei diese Bezeichnung nur nach den beiden späten Texten belegbar ist, ist nicht anzunehmen. Šiva scheidet,

<sup>1</sup> So nach Sor. p. 9 und Jolly, ZDMG 71, S. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Text p. 55, n. 1.

<sup>3</sup> p. 9. Auch H. Jacobi stimmt dem zu (ZDMG 74 [1920], S. 254 f.).

<sup>4</sup> So auch bei Hemacandra, Abhidh. Schol. 94, wo die fünfte Gottheit \*sarvärthasiddhi heißt. Vgl. H. Jacobi, ZDMG 60 (1906), S. 321; Th. Zachariae, Beiträge zur indischen Lexicographie S. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Abhidh, šesa 66 zu 219, 13

<sup>6</sup> S. P.W. s. v. 2

da 55, 19 selbst genannt, aus; es bleibt nur die Wahl zwischen Viṣṇu und einer Jaina-Gottheit.

Apratihata. Nach P.W. ist Apratihata nicht als brahmanische Gottheit belegt; in der Liste der Jaina-Götter tritt der Name auch nicht auf.

Jayanta. Jayanta ist der Sohn, den Šacı dem Indra gebar; als Beiname des Šiva kommt er nicht in Betracht. Das Wort wird auch von einem der Rudras gebraucht, aber die Namen der anderen Rudras weichen von denen bei Kautilya ab; nach Hopkins wäre Jayanta im Mhbh. XIII, 150, 15 Soma. Den Sohn, Indras hier anzunehmen, ohne daß Indra genannt ist, scheint unangebracht, aber noch wahrscheinlicher zu sein, als daß einer der Rudras damit bezeichnet ist. Als Name einer Jaina-Gottheit ist Jayanta belegt.

Vaijayanta Hemacandra gibt (š. 62 zu 209,10) Vaijayanta als Beinamen des Skanda, des Kriegsgottes; daneben ist er eine Jaina-Gottheit; Skanda kommt 56,2 unter dem Namen Senāpati vor.

Es ist somit keiner der vier Namen eindeutig als Bezeichnung für eine jinistische Gottheit anzusprechen, Apratihata überhaupt nicht belegt. Vielleicht liegt die Erklärung dieser vier Namen im Arthasastra selbst: der Bedeutung nach sind sie Synonyma: Nicht-Überwundener', Nicht-Zurückgeschlagener', Jayanta etwa "Sieger', Vaijayanta etwa "Siegbringer'. Die Kapellen dieser Gottheiten stehen in der Mitte der Festung, die Götter könnten somit Kriegsgottheiten, die den Sieg verleihen sollen, sein. So wie die Beschreibung der Anlagen einer Festung bei Kautilya nicht Theorie, sondern der Wirklichkeit entnommen sein dürfte, sind vielleicht auch diese vier Kriegsgötter lokale Gottheiten einer bestimmten Festung. Dafür spricht auch, daß die Namen auf einen Kampf sich beziehen, daß der Kriegsgott Skanda 56, 2 genannt ist. 56, 16 heißt es: "In den Hallen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu den im P.W. s. v. angeführten Stellen noch Haläy. Abhidh. I, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. W. Hopkins, Epic Mythology (Grundriß III, 1B), Straßburg 1915, p. 173.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> A. a. O. p. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Draupadī gibt Mhbh. IV, 23, 12 als Namen der augeblichen Gandharven au: Jaya, Jayanta, Vijaya, Jayatsena, Jayadbala.

(Kapellen) und Tempeln soll er nach der Vorschrift Lokalgottheiten außerden vier kriegerischen. Im übrigen wird es sich bei Bestimmung der Religion des Arthasastra noch um jene zahlreichen Namen (von Dämonen? Gottheiten?) handeln, die 412,7 f.; 417,18/20; 418, 11; 419, 1, 5 f., 16/20; 420, 10; 421, 1 f. genannt sind.

Ergebnis (b): Es ist wahrscheinlich, daß Megasthenes unter den Asketen auch die jinistischer Richtung gemeint hat; falls Hesychs Glosse über die Jaina auf Megasthenes zurückgeht, so hat der letztere auch den Namen gekannt, jedoch hat er nichts Näheres über die Jaina berichtet. Im Arthašāstra scheinen lokale Kriegsgottheiten vorzuliegen; keineswegs sind die 55,19 vorkommenden Namen mit Sicherheit als die von Jaina-Gottheiten in Anspruch zu nehmen.

#### Überblick.

Für die zusammenfassende Beurteilung des Vergleiches zwischen Megasthenes und Kautilya kommen zwei Punkte in Betracht: die Glaubwürdigkeit des Megasthenes und die angenommene Gleichzeitigkeit der Werke beider Autoren.

Die Glaubwürdigkeit des Megasthenes ist keine absolute; ausgeschieden von einer Beurteilung sind schon durch die Materie seine Nachrichten über den Mythos (Dionysos: Fg. 1,25/3:; 1B; 41, 1/2; 46, 5/7; 47, 5/7; 50, 2/9 usw.; Herakles: Fg. 1, 34/37; 41, 3; 46, 8/10; 47, 8/10; 50, 13/17 usw.), über Geographie 1 und Geschichte (Fg. 1, 32; 46, 1/4; 47, 1/4; 50, 25/27 usw.). Die Darstellung des Megasthenes ist gekennzeichnet durch: Idealisierungen (S. 42, 72, 90, 109, 127, 163, 175, 205), durch realistische Züge (S. 65, 73 f., 79, 84, 123 f., 137, 139); letztere bieten Details (S. 29, 50 f., 54 f., 78, 141, 204 ff.) und sind durch die Überlieferung indischer Wörter (S. 46, Anm. 3, 71, 118, vielleicht 191 f., 293 f.) wertvoll. Neben offenbaren Übertreibungen (S. 38 f., 207, vielleicht 163, 205) finden sich unrichtige Verallgemeinerungen (S. 58, 66, 91, 113) und Mißverständnisse, die zum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Index II Geographicus p. 181/185 und Index III s. v. Indiae (p. 190) bei Schwanbeck.

Teil den Ausschreibern des Autors zur Last zu legen sind (S. 59, 118, 128, 223, 285); seine Benützer haben vielleicht auch Textänderungen verschuldet (S. 234). Möglicherweise unterlag Megasthenes literarischer Beeinflussung (S. 123, 234 f.) oder er, bezw. seine Benützer haben Einrichtungen des Auslandes auf Indien übertragen (S. 18, 21, 129, 192 f., 252). Einige Momente deuten auf die Beschränktheit seiner Informationsquellen (S. 66, 91, 113), auf die geringe Kenntnis des Landes (S. 194 f.) und die Verständnislosigkeit gegenüber den tieferen Motiven indischen Lebens (S. 68). Der Bericht des Megasthenes scheint auch Spuren von Schematisierung aufzuweisen (S. 266, 277); einige Punkte konnten nicht verglichen werden, da sie in der einen oder anderen Quelle unbelegt sind (S. 32, 36, 50 f., 52, 54, 57, 75, 79, 83, 87, 155, 202, 207, 223 f., 235 f., 254 ff., 270, 277, 284, 290, 292).

Da sich die Indika des Megasthenes auf die Zeit Candraguptas, lokal auf Päṭaliputra beziehen, andererseits Kauṭilya der Minister dieses Königs gewesen sein soll, so müßte die Abfassung beider Werke in den ungefähr gleichen Zeitraum der Wende vom vierten zum dritten Jahrhundert v. Chr. fallen. Demnach müssen, da der indische Autor in den verwaltungstechnischen Abschnitten im wesentlichen die Einrichtungen seiner Zeit wiedergegeben haben wird, starke Differenzen gegen eine Gleichzeitigkeit beider Quellen, damit gegen die Echtheit des Arthasastra als Werk Kautilyas sprechen.

## Übereinstimmungen.

Mit dem "Königsweg' bei Megasthenes ist die Handelsstraße (vanikpatha) bei Kautilya zu identifizieren (S. 18), die Landmessung ist, wenn auch nicht so allgemein wie in Ägypten, im Dorfgebiete zu belegen (S. 22, 236), die Bewässerung durch Kanäle wird bestätigt (S. 26 f.), ebenso Indiens Fruchtbarkeit (S. 28). Kautilya fordert die Lage einer Festung am Flusse, neben anderen Formen die viereckige; beides berichtet Megasthenes von Päṭaliputra (S. 31); falls Arrian wirklich eine Mauer gemeint hat, entspricht ihr der präkara (S. 36); die Schieß-

Daß er nicht viel von Indien gesehen habe, macht Arrian (Ind. V, 3) dem Megasthenes zum Vorwurf; vgl. Schwanbeck p. 59 f.

scharten sind, wenn auch besser ausgebaut, belegbar (S. 37), die Ableitung der Wässer der Stadt ist nach Kautilya wahrscheinlich (S. 37). Die prasischen Elefanten werden übereinstimmend als die besten angegeben (S. 48), die Höhe der Elefanten stimmt ungefähr (S. 49); nachweisbar ist die Benützung von Fußfesseln, Säulen und weiblichen Elefanten zur Bändigung und Abrichtung der Elefanten (S. 55); wahrscheinlich sind die bei Megasthenes berichteten Heilmittel (S. 56). Durch die übrige Literatur und durch das Arthašāstra ist die Polygamie und die Sehnsucht nach Nachkommenschaft bestätigt (S. 68 f.). Bezüglich des Königs läßt sich in der Massage die Nachricht des Megasthenes durch Kautilya zum Teil belegen (S. 74), im übrigen nur in vereinzelten Zügen (S. 77, 87, 95, 98, 106). Soweit die Angaben des Megasthenes über die sieben Teile mit dem Arthašāstra vergleichbar sind, zeigen jene über die Landleute und Spione die meiste, wenn auch nur eine allgemeine Übereinstimmung (S. 129, 175); für die Krieger können Megasthenes' Bemerkungen nach dem Arthašāstra als glaubwürdig gelten (S. 162 f.). In den Beratungskörpern läßt sich eine entfernte Parallele erkennen (S. 188). Bezüglich der αὐτόνομοι πόλεις läßt sich nur vermutungsweise eine ungefähre Übereinstimmung aufzeigen (S. 232). In dem Berichte über das Beamtenwesen kann nur das Detail entscheiden, eine allgemeine Übereinstimmung ist nicht zu bemerken.

#### Verschiedenheiten.

Nach dem Arthašāstra gibt es im Gegensatz zu den diesbezüglichen Nachrichten des Megasthenes keine Meilensteine (S. 21), keine Zuteilung des Wassers, da private Wasserwerke bestehen (S. 26 f., 240 f.). Für eine Festung wird die Verwendung von Holz verboten und nur Steinmaterial, auch eine Steinmauer ist nachweisbar (S. 34), obgleich die Ausgrabungen auf Holzüberreste aus der Mauryazeit gestoßen sind; die Festungsgräben sind wesentlich verschieden (S. 38 f.). Steinbau ist im Arthašāstra nachweisbar, Holzbau in größerem Ausmaß nicht (S. 45). Bei den Elefanten sind die Beamten und Diener zahlreicher (S. 53 f.), ihre Pflege ausgebildeter (S. 54); ein Elefantenund Pferdemonopol besteht nach dem Arthašāstra nicht (S. 60). Der Metallreichtum Indiens nach Megasthenes' Berichten bleibt

hinter jenem nach dem Arthašāstra weit zurück, vor allem ist die Technik, die chemische Bearbeitung der Metalle, die zahlreichen damit beschäftigten Betriebe und die hierfür bestehenden vielfachen Beamtungen ein fortgeschrittenerer Zug, als er in den nach Megasthenes anzunehmenden Verhältnissen besteht (S. 63 f.). In den Nachrichten über den König weiß Megasthenes bezüglich der Leibwache fast nichts von dem, was Kautilya von ihr sagt, der mit den bogentragenden Frauen im Palaste an die Zeit des klassischen Dramas erinnert (S. 77, vgl. 87, 116). Als Richter tritt der König bei Kauţilya nicht auf, hingegen bestehen richterliche Instanzen (S. 80, 201 f.); ein Ausgang zum Opfer ist nicht zu belegen (S. 83), die Straßenabsperrung bei anderen Ausgängen ist wesentlich verschieden, auch kennt Megasthenes den "Königsweg" (rājamārga) nicht (S. 84); die Auszüge zur Jagd in der geschilderten Weise sind nicht belegbar (S. 86 f.), die Jagd selbst nur in der Umhegung des Jagdplatzes (S. 87); bogentragende Frauen treten nur im Palaste auf, sonst umgeben den König überall Heeresabteilungen (S. 77, 87, 106 f.). Die Einkünfte des Königs sind bei Kautilya mannigfaltiger und entwickelter als bei Megasthenes (S. 98). Über die Sklaverei berichtet Megasthenes Widerspruchsvolles (S. 115).

Bei den Landwirten, Hirten und Jägern sind die Verhältnisse von denen nach Megasthenes vielfach verschieden (S. 129, 134, 136); bei den Gewerbetreibenden zeigt das Arthašastra die Existenz eines ausgebreiteten Handwerkerstandes, zum Teil einer Großindustrie, wie bei den Kaufleuten die eines Großkaufmannstandes gegenüber den primitiveren Verhältnissen bei Megasthenes (S. 147f., 261); mit den Leiturgien, die als Arbeitsleistungen für den König zu verstehen sein dürften, gehört Megasthenes in die Zeit der Dharmašāstras (S. 148), während die Steuerleistungen nach dem Arthašastra moderner sind. Von der Heeresorganisation, von den höheren Offizieren, von der Administration, die von der Führung der Truppen geschieden ist, weiß Megasthenes nichts; seine Angaben über die militärischen Funktionäre sind gering (S. 150 ff.). Die Spione sind im Arthašāstra in ein ausgebreitetes System gebracht, einzelne Gruppen mit den von Megasthenes erwähnten zu belegen, sonst aber weit zahlreicher (S. 175). Bei den obersten Beamten und Würdenträgern läßt sich der dürftige Bericht des Megasthenes

schwer mit der hohen Beamtenorganisation des Arthašāstra vergleichen, sei es, daß Megasthenes zu wenig gesehen oder berichtet hat (S. 188, 196), sei es, daß zeitliche Unterschiede der Grund sind (S. 201 f.). Im Rechtswesen findet sich eine Scheidung von Zivil- und Polizeirecht (S. 201 f.), im Finanzwesen ist die Organisation wesentlich von der nach Megasthenes verschieden (S. 219 f.).

Bei den Landbeamten zeigen die abweichenden Verhältnisse und eine andere Einteilung der betreffenden Befugnisse weitgehende Unterschiede, vor allem gibt es eine Landbehörde mit geteilten Agenden nicht, wie überhaupt die Kollegialität der indischen Beamtung fremd ist (S. 247). Die Stadtbeamten sind gänzlich verschieden von denen bei Megasthenes, bei dem, soweit belegbar, unzusammenhängende Beamtungen zu einer Synarchie vereinigt sind (S. 263 f, 266). Bei den Militärbeamten ist eine schematische Darstellung zu erkennen, die mit den Verhältnissen des Arthasästra auf dem Gebiete der Heeresadministration nicht vereinbar ist; von den organisatorischen Bemerkungen sind einige belegbar, zum größeren Teil nicht nachweisbar und einige kaum wahrscheinlich (S. 277).

Die Religion kann ihrem Charakter nach und wegen der dürftigen Bemerkungen im Arthasastra wie bei Megasthenes nichts Entscheidendes beitragen, wiewohl sich auch hier Unterschiede ergeben (S. 284 f., 290).

Schon zahlenmäßig ergibt sich, daß die Verschiedenheiten zwischen Megasthenes und Kautilya die Übereinstimmungen überwiegen. Wichtig jedoch ist der Charakter der Übereinstimmungen: es sind fast durchwegs allgemeine, in der Natur (wie: die Bewässerung, die Fruchtbarkeit durch doppelte Ernten), in den Einrichtungen (wie: die Lage der Festung, die durch die Örtlichkeit gegeben ist, die Schießscharten, die Wasserableitung, die Abrichtung der Elefanten), im Leben (wie: die Polygamie, die Sehnsucht nach Nachkommenschaft auf Grund eines religiösen Motivs), in der orientalischen Regierungsweise (wie: das Königsleben, die Spione) begründete Zustände, die mit demselben Recht — wenigstens ohne größere Modifikationen — für heute geltend berichtet werden könnten. Ein anderer Charakter kommt den Verschiedenheiten zu: hier zeigen sich in Details Abweichungen (wie: die Jagd, Straßenabsperrung), aber

insbesondere in der Verwaltung des Staates, in den Verhältnissen der Gesellschaft und in dem Stande der Kultur; in diesen Punkten ist Megasthenes dem Dharmašāstra näherzurücken als dem Arthašāstra. Nach all dem ist bei einer näheren Gegenüberstellung des Berichtes des Megasthenes mit dem Arthašāstra von einer Übereinstimmung, wie sie manche Forscher behauptet haben, nicht die Rede. Damit wird die Gleichzeitigkeit der beiden Quellen unwahrscheinlich und die Autorschaft des Ministers Candraguptas für das Arthašāstra zweifelhaft.

## Anhang I.

# Konkordanz der Schwanbeckschen' und Müllerschen' Fragmentsammlung des Megasthenes.

| Schwanbeck Fg.                           | Müller Fg.         |
|------------------------------------------|--------------------|
| Diodors Epitome Fg. 1 (Diodor II, 35/42) | Fg. 1              |
| 1. Buch 1B (Diodor III, 63)              |                    |
| 2 (Arrian, Anab. V, 6,                   | 2/8) 2             |
| 3 (Arrian, Ind. II, 1/7)                 | <u> </u>           |
| 4 (Strabo XV, p. 689)                    | ) 3                |
| 5 (Strabo II, p. 69)                     | 4                  |
| 6 (Strabo XV, p. 689)                    | /690) 3 (p. 408 b) |
| 7 (Strabo II, p. 68/69                   |                    |
| 8 (Arrian, Ind. III, 7/8                 | ·                  |
| 9 (Strabo II, p. 76)                     | 7 '                |
| 10 (Plinius NH VI, 69)                   | 8                  |
| 11 (Strabo XV, p. 693)                   | 9                  |
| 12 (Strabo XV. p. 703                    | •                  |
| 13 (Aelian NA XVII, 8                    | •                  |
| 13B (Aelian NA XVI,                      | *                  |
| 14 (Aelian NA XVI, 41                    |                    |
| 15 (Strabo XV, p. 710)                   | 1                  |
| 15 B (Aelian NA XVI,                     | •                  |
| 16 (Plinius NH VIII, 8                   | 12                 |
| 17 (Aelian NA VIII, 7)                   | 15                 |
| 18 (Plinius NH VI, 81)                   | 16                 |
| 19 (Antigonos Karyst.3                   | 132) 17            |

Megasthenis Indica. Fragmenta collegit commentationem et indices addidit E. A. Schwanbeck Dr. phil. Bonnae MDCCCXLVI, p. 85/178.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fragmenta Historicorum Graecorum collegit, disposait, notis et prolegomenis illustravit, indicibus instruxit Carolus Müllerus; volumen secundum, Parisiis M DCCC LIII, p.402/439; bei den Seitenzahlen bezeichnet a die erste, b die zweite Spalte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rerum naturalium scriptores Graeci minores ed. O. Keller, Lipsiae MDCCCLXXVII, p. 33.

| Fg. 20 (Arrian, Ind. IV, 2/13)             | Fg. 18             |
|--------------------------------------------|--------------------|
| 20B (Plinius NH VI, 64/65)                 | 18 (p. 414 a)      |
| 21 (Arrian, Ind. VI, 2/3)                  | 19                 |
| 22 (Anecd. gr. Boissonade I, p. 419)       |                    |
| 23 (Strabo XV, p. 703)                     | 19 (p. 416)        |
| 24 (Arrian, Ind. V, 2)                     | 18 (p. 413 f.)     |
| 2. Buch 25 (Strabo XV, p. 702)             | 25                 |
| 26 (Arrian, Ind. X)                        | 26                 |
| 27 (Strabo XV, p. 709/710)                 | 27                 |
| 27B (Aelian VH IV,1)                       |                    |
| 27 C (Nikolaos Damaskenos Fg. 143)         | <u> </u>           |
| 27 D (Nikolaos Damaskenos Fg.143)          | November           |
| 28 (Athenaios IV, p. 153 d e)              | -28                |
| 29 (Strabo XV, p. 711)                     | 30                 |
| 29* (Strabo II, p. 70)                     | 29                 |
| 30 (Plinius NH VII, 22/29)                 | 31, 33             |
| 30B (Solinus LII, 26/80)                   | 32                 |
| 31 (Plutarch, De facie in orbe lunae       | 34                 |
| 24, p. 938 C)                              |                    |
| 3. Buch 32 (Arrian, Ind. XI/XII)           | 35                 |
| 33 (Strabo XV, p. 703 f., 707)             | 36                 |
| 34 (Strabo XV, p. 707/709)                 | 36 a               |
| 35 (Aelian NA XIII, 9)                     | 36 a (p. 431 a, b) |
| 36 (Strabo XV, p. 704/705)                 | 37                 |
| 37 (Arrian, Ind. XIII/XIV)                 | 38                 |
| 37 B (Aelian NA XII, 11)                   | 38 (p. 434 a)      |
| 38 (Aelian NA XIII, 7)                     | 38 (p. 434 a)      |
| 39 (Strabo XV, p. 705 f.)                  | 39                 |
| 40 (Arrian, Ind. XV, 5/7)                  | 39 (p. 434 b)      |
| 40 B (Dio Chrysostomos XXXV, 23 f.)        | 39 (p. 434 b)      |
| 41 (Strabo XV, p. 711/714)                 | 40                 |
| 42 (Clem. Alex. Strom I, xv, 72, 4f.)      | 41                 |
|                                            |                    |
| 42B (Eusebios, Praep. ev. IX, 6B, Sp. 693) | 41                 |
|                                            |                    |
| 42 C (Kyrillos <sup>2</sup> c. Julian. IV, |                    |
| Sp. 705 C)                                 | 41 / 407 \         |
| 43 (Clem. Alex. Strom I, XV, 71, 54.)      | 41 (p. 437 a)      |

Migne, Patrologia graeca 21.
 Migne, Patrologia graeca 76.

| Fg. 44 (Strabo XV, p. 718)                     | Fg. 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 45 (Arrian, Anab. VII, 2, 2/4)                 | 43 (nur VII, 2, 4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4. Buch 46 (Strabo XV, p. 686/688)             | 20 (XV, p. 686/687)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 47 (Arrian, Ind. V, 4/12)                      | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 48 (Joseph. 1 c. Apion. I, 20, 144)            | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 48 B (Joseph. <sup>2</sup> Ant. Ind. X, 11, 1) | 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 48 C (Zonaras 3 III, 4, 122 D)                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 48D (Georg. Synkellos, 4 p.221 D)              | 22 (p. 417 a, b)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 49 (Abydenos ap. Euseb. Praep.                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ev. IX, 41 A, Sp. 761)                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 50 (Arrian, Ind. VII/IX)                       | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 50 B (Plinius NH IX, 111)                      | 23 (p. 419 a, n.*)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 50 C (Plinius NH VI, 59; Solin.                | 23 (p. 419 b, n.*)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| LII, 5)                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 51 (Phlegon, mirab. 33)                        | 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Fg.inc. 52 (Aelian NA XIII, 8)                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 53 (Aelian NA III, 46)                         | Same of the Control o |
| 54 (Hippolytos, Philos. 24)                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 55 (Palladius, De Bragm.)                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 55 B (Ambrosius, De moribus,                   | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Sp. 1171B—1175 D)                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 56 (Plinius NH VI, 63/80)                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 56 B (Solinus LII, 6/17)                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 57 (Polyaen. Strateg. I, 1, 1/3)               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 58 (Polyaen. Strateg. I, 3, 4)                 | 24 (p. 420 a, b)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 59 (Aelian NA XVI, 2/22)                       | (F / - /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 00 (Abhan 1944 21 v 1, 2/22)                   | I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Recogn. S. A. Naber, Bibl. Teubn. MDCCCXCVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Recogn. S. A. Naber, Bibl. Teubn. MDCCCLXXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ed. L. Dindorfius, Bibl. Teubn. MDCCCLXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ex recensione Guilielmi Dindorfii, Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae I, Bonnae MDCCCXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Paradoxographoi ed. A. Westermann, Brunsvigae 1839, p. 141.

<sup>6</sup> Omnium haeres, refut. ed. E. Miller, Oxonii MDCCCLI, p. 28/30; H. Diels, Doxographi Graeci, Berolini MDCCCLXXIX, p. 573 f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Palladius, De gentibus Indiae et Bragmanibus. Londini M DC LXV.

<sup>8</sup> Migne, Patrologia latina 17.

## Anhang II.

## Text der übersetzten Stellen aus den Fragmenten des Megasthenes.

#### I. Teil.

#### 1. Straße (S. 17).

Fg. 4, 3 (= Strabo [ed. Aug. Meineke, editio stereotypa Bibl. Teubn. MCMIX/MCMXIII] XV, p. 689): μήκος δὲ τὸ ἀπὸ τῆς ἐσπέρας ἐπὶ τὴν εω· τούτου δὲ τὸ μὲν μέχρι Παλιβόθρων ἔχοι τις ἄν βεβαιοτέρως εἰπεῖν· καταμεμέτρηται γὰρ σχοινίοις καὶ ἔστιν όδὸς βασιλικὴ σταδίων μυρίων.

#### 2. Meilensteine (S. 18).

Fg. 34, 3 (= Strabo XV, p. 708): όδοποιούσι δέ καὶ κατὰ δέκα στάδια στήλην τιθέασι τὰς ἐκτροπὰς καὶ τὰ διαστήματα δηλούσαν.

## 3. Landmessung (S. 22).

 ${
m Fg. 34, 1} \ (= {
m Strabo \ XV, \ p. 707})$ : ὧν οί μὲν ποταμοὺς ἐξεργά-ζονται καὶ ἀναμετρούσι τὴν γῆν ὡς ἐν Αἰγύπτ $\omega$ .

## 4. Bewässerung (S. 22).

Fg. 34,1 (= Strabo XV, p. 707): καὶ τὰς κλειστὰς διώρυγας, ὰρὶ ὧν εἰς τὰς ὀχετείας ταμιεύεται τὸ ὕὸωρ, ἐπισκοποῦσιν ὅπως ἐξ ἴσης πᾶσιν ἡ τῶν ὑδάτων παρείη χρῆσις.

## 5. Zwei Ernten (S. 27).

Fg. 1, 5 (= Diodor [recognovit F. Vogel, Bibl. Tenbn. MDCCCLXXXVIII] II, 85, 3): τὰ πολλὰ δὲ τῆς χώρας ἀρδεύεται, καὶ διὰ τοῦτο διττοὺς ἔχει τοὺς κατ' ἔτος καρπούς.

Fg.~1,  $_{11}$  (= Diodor II, 36, 4): διττών γὰρ ὅμβρων ἐν αὐτῆ γινομένων καθ΄ ἕκαστον ἔτος, τοῦ μὲν χειμερινοῦ, καθὰ παρὰ τοῖς ἄλλοις, ὁ σπόρος τῶν πυρίνων γίνεται καρπών, τοῦ δ΄ ἑτέρου κατὰ τὴν θερινὴν τροπὴν [καθ' ἢν] σπείρεσθαι συμβαίνει τὴν ὅρυζαν καὶ τὸν βόσπορον, ἔτι δὲ σήσα-

μον καὶ κέγχρον κατὰ δὲ τὸ πλεῖστον ἀμφοτέροις τοῖς καρποῖς οἱ κατὰ τὴν Ἰνδικὴν ἐπιτυγγάνουσι.

Fg. 11 (Strabo XV, p. 693): Μεγασθένης δὲ τὴν εὐδαιμονίαν τῆς Ἰνδικῆς ἐπισημαίνεται τῷ δίκαρπον εἶναι καὶ δίφορον καθάπερ καὶ Ἐρατοσθένης ἔφη, τὸν μὲν εἰπὼν σπόρον χειμερινὸν τὸν δὲ θερινόν.

#### 6. Die Festung Pali(m)bothra (S. 29).

Fg. 25,2 (= Strabo XV, p. 702): Ἐπὶ δὲ τἢ συμβολἢ τούτου τε καὶ τοῦ ἄλλου ποταμοῦ [Ἐραννοβόα] τὰ Παλίβοθρα ἱδρῦσθαι σταδίων δηδοήκοντα τὸ μἤκος πλάτος δὲ πεντεκαίδεκα ἐν παραλληλογράμμω σχήματι, ξύλινον περίβολον ἔχουσαν κατατετρημένον ὥστε διὰ τῶν ὁπῶν τοξεύειν προκεῖσθαι δὲ καὶ τάφρον φυλακῆς τε χάριν καὶ ὑποδοχῆς τῶν ἐκ τῆς πόλεως ἀπορροιῶν.

Fg. 26 (= Arrian, Ind. [recogn. R. Hercher, edenda curavit A. Eberhard, Bibl. Teubn. MDCCCLXXXV] X, 2/8): . . . πολίων δὲ ἀριθμὸν οὐχ εἶναι ἄν ἀτρεχὲς ἀναγράψαι τῶν Ἰνδιχῶν ὑπὸ πλήθεος. \*\*1 άλλα γάρ όσαι παραποτάμιαι αὐτέων ἢ παραθαλάσσιαι, ταύτας μὲν ζυλίνας ποιέεσθαι ου γάρ αν έν μγίνθου ποιεομένας διαρχέσαι έπι χρόνον του τε ύδατος είνεχα τοῦ ἐζ οὐρανοῦ καὶ ὅτι οί ποταμοὶ αὐτοῖσιν ὑπερβάλλοντες ύπὲρ τὰς ὄχθας ἐμπιμπλᾶσι τοῦ ΰὸατος τὰ πεδία. ὅσαι δὲ ἐν ὑπερδεζίοισί τε καὶ μετεώροισι τόποισι καὶ τούτοισι ψιλοῖσιν ψκισμέναι εἰσί, ταύτας δὲ έχ πλίνθου τε χαὶ πηλοῦ ποιέεσθαι. μεγίστην δὲ πόλιν ἐν Ἰνδοῖσιν εἶναι τὴν Παλίμβοθρα καλεομένην, ἐν τῇ Πρασίων Υῇ, ἵνα αἱ συμβολαί εἰσι του τε Έραννοβόα ποταμού και του Γάγγεω· του μέν Γάγγεω, του μεγίστου ποταμών ο δε Έραννοβόας τρίτος μέν αν είη των Ίνδιχών ποταμῶν, μέζων δὲ τῶν ἄλλη καὶ οὖτος, ἀλλὰ συγχωρέει τῷ Γάγγη, ἐπειδὰν έμβάλη ἐς αὐτὸν τὸ ὕδωρ. καὶ λέγει Μεγασθένης, μῆκος μὲν ἐπέχειν τὴν πόλιν κατ' έκατέρην τὴν πλευρὴν ἵναπερ μακροτάτη αὐτὴ έωυτῆς ιϋχισται ες δηδοήχοντα σταδίους, το δε πλάτος ες πεντεχαίδεχα. τάφρον δὲ περιβεβλησθαι τη πόλι τὸ εὖρος έξάπλεθρον, τὸ δὲ βάθος τριήχοντα πήχεων, πύργους δε εβδομήχοντα καί πεντακοσίους έχειν το τείχος καί πύλας τέσσαρας καὶ έξήκοντα.

## 7. Unbewachte Häuser und Baumaterial (S. 41).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Hercher befindet sich hier eine Lücke, vgl. den kritischen Apparat v. XV.

#### II. Teil. Königliche Betriebe.

#### 1. Gestüte.

#### A. Der Elefant.

a) (S.47f.) Fg.  $1,_{16}$  (= Diodor II,  $_{37,\,2f.}$ ): οὖτος δὲ τὸ πλάτος γινόμενος σταδίων τριάκοντα φέρεται μὲν ἀπὸ τῆς ἄρκτου πρὸς μεσημβίαν, ἐξερεύγεται δ' εἰς τὸν ὧκεανόν, ἀπολαμβάνων εἰς τὸ πρὸς ἕω μέρος τὸ ἔθνος τὸ τῶν Γανδαριδῶν, πλείστους ἔχον καὶ μεγίστους ἐλέφαντας. διὸ καὶ τῆς χώρας ταύτης οὐδεὶς πώποτε βασιλεὺς ἔπηλυς ἐκράτησε, πάντων τῶν ἀλλοεθνῶν φοβουμένων τό τε πλῆθος καὶ τὴν ἀλκὴν τῶν θηρίων.

Fg. inc. 52,4 (= Aelian NA [ex recognitione R. Hercheri, Bibl. Teubn. MDCCCLXIV] XIII, 8): μέγιστοι δὲ ἄρα τῶν ἐκεῖθι ἐλεφάντων οἱ καλούμενοι Πράσιοι, δεύτεροι δ' ἄν τῶνδε τάττοιντο οἱ Ταξίλαι.

- b) (S. 48) Fg. inc. 52, 4 (= Aelian a. a. O.): Ἰνδοὶ δὲ ἐλέφαντες ἦσαν ἄρα πήχεων ἐννέα τὸ ὕψος, πέντε δὲ τὸ εὖρος.
- c) (S. 49) Fg. 1, 56 (= Diodor II, 42, 2): ζῶσι δ' οἱ πλεῖστοι καθάπερ ὁ μακροβιώτατος ἄνθρωπος, οἱ δὲ μάλιστα γηράσαντες ἔτη διακόσια.

Fg. 36, 14 (= Strabo XV, p. 705): ζῶσι δ' ὅσον μακροβιώτατοι ἄνθρωποι οἱ πολλοί, τινὲς δὲ καὶ ἐπὶ διακόσια διατείνουσιν ἔτη· πολύνοσοι δὲ καὶ δυσίατοι.

Fg. 37, 14 (= Arrian, Ind. XIV, 8): ζώρουσι δὲ ἐλεφάντων οἱ πλεῖστα ἔτεα ζώρντες ἐς διηκόσια, πολλοὶ δὲ νούσω προτελευτέρυσιν.

- e) (S. 52) Fg. 34, 12 (= Strabo XV, p. 708): βασιλικοί τε σταθμοί και ίπποις και θηρίοις.
- f) (S. 53) Fg. 34, 11 (= Strabo a. a. O.): ἕκτοι δὲ ἐλεφάντων. Fg. 36, 11 (= Strabo XV, p. 705): τῶν δὲ χορτοφόρων καὶ διδασκάλων εἴ τινα παρὰ θυμὸν ἀπέκτειναν.

Fg. 38, 1 (= Aelian NA XIII, 7): Τῶν τεθηραμένων ἐλεφάντων ἰῶνται τὰ τραύματα οἱ Ἰνδοὶ τὸν τρόπον τοῦτον.

g) (S. 54) Fg. 37, 11 (= Arrian, Ind. XIV, 2): ἄγοντες δὲ ἐς τὰς κώμας τοὺς άλόντας τοῦ τε χλωροῦ καλάμου καὶ τῆς ποίης τὰ πρῶτα ἐμφαγεῖν ἔδοσαν.

Fg. 36, 11 ( $\Rightarrow$  Strabo XV. p. 705): ἔπειτα χλόη καλάμου καὶ πόας ἀναλαμβάνουσι. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fg. inc. 52, 1 (= Aelian NA XIII, 8): Ἐλέφαντι ἀγελαίφ μέν τετιθασευμένφη γε μήν ύδωρ πῶμά ἐστι, τῷ δὲ τὰ ἐς πόλεμον ἀθλοῦντι οἶνος μέν, οὐ μὴν ὁ τῶν ἀμπέλων, ἐπεὶ τὸν μὲν ἐξ ὀρύζης χειρουργοῦσι, τὸν δὲ ἐκ καλάμου.

- h) (S. 54 f.) Fg. 36,  $_{10}$  (= Strabo a. a. O.):  $\mu$ ετὰ δὲ ταῦτα  $\pi$ ειθαρχεῖν διδάσκουσι, τοὺς  $\mu$ ὲν διὰ λόγου τοὺς δὲ  $\mu$ ελισ $\mu$ ῷ τινι καὶ τυ $\mu$  πανισ $\mu$ ῷ κηλοῦντες  $\cdot$  σπάνιοι δ' οἱ δυστιθάσευτοι.
- Fg. 36, 9 (= Strabo XV, p. 704): δήσαντες δὲ τοὺς μὲν πόδας πρὸς ἀλλήλους τοὺς δὲ αὐχένας πρὸς χίονα εὖ πεπηγότα, δαμάζουσι λιμῷ.
- i) (S. 55 f.) Fg. 36, 15 (= Strabo XV, p. 705): ἄκος δὲ πρὸς ὀἰθαλμίαν μὲν βόειον γάλα προσκλυζόμενον, τοῖς πλείστοις δὲ τῶν νοσημάτων ὁ μέλας οἶνος πινόμενος, τραύμασι δὲ ποτὸν μὲν βούτυρον (ἐξάγει γὰρ τὰ σιδήρια), τὰ δ' ἕλκη σαρξὶν ὑείαις πυριῶσιν.
- Fg. 37, 15 (= Arrian, Ind. XIV, 9): καὶ ἔστιν αὐτοῖσι τῶν μὲν ὀφθαλμῶν ἴημα βόειον γάλα ἐγχεόμενον, πρὸς δὲ τὰς ἄλλας νούσους μέλας οἶνος πινόμενος, ἐπὶ δὲ τοῖσιν ἕλκεσι ὕεια κρέα ὀπτεύμενα καὶ καταπλασσόμενα.
- Fg. 38 (= Aelian NA XIII, 7): Τῶν τεθηραμένων ἐλεφάντων ἰῶνται τὰ τραύματα οἱ Ἰνδοὶ τὸν τρόπον τοῦτον. καταιονοῦσι μὲν αὐτὰ ειδατι χλιαρῷ, ιώσπερ οὖν τὸ τοῦ Εὐρυπύλου παρὰ τῷ καλῷ Ὁμήρῳ ὁ Πάτροκλος: εἶτα μέντοι διαχρίουσι βουτύρῳ αὐτά ἐὰν δὲ ἢ βαθέα, τὴν φλεγμονὴν πραύνουσιν ὕεια κρέα θερμὰ μὲν ἔναιμα δὲ ἔτι προσφέροντες καὶ ἐντιθέντες, τὰς δὲ ὀφθαλμίας θεραπεύουσιν αὐτῶν βόειον γάλα ἀλεαίνοντες εἶτα αὐτοῖς ἐγχέοντες, οῖ δὲ ἀνοίγουσι τὰ βλέφαρα, καὶ ἰψελούμενοι ἥδονταί τε καὶ αἰσθάνονται, ιώσπερ ἀνθρωποι, καὶ ἐς τοσοῦτον ἐπικύζουσιν, ἐς ὅσον ἄν ἀποπαύσωνται λημιώντες, μαρτύριον δὲ τοῦ παύσασθαι τὴν ὀφθαλμίαν τοῦτό ἐστι, τὰ δὲ νοσήματα ὅσα αὐτοῖς προσπίπτει άλλως, ὁ μέλας οἶνός ἐστιν αὐτοῖς ἄκος, εἰ δὲ μὴ γένοιτο ἐξάντης τοῦ κακοῦ τῷ φαρμάκῳ τῷδε, ἄσωστά οἵ ἐστιν.

#### B. Das Pferd (S. 57).

Fg. 35,  $_2$  (= Aelian NA XIII,  $_9$ ): ἀναγκάζουσι δὲ αὐτοὺς ὅμως οἴὸε οἱ τὴν ἱππείαν σοφισταὶ περικυκλεῖν.

## 2. Elefanten- und Pferdemonopol (S. 58).

Fg. 36, 1 (= Strabo XV, p. 704): ἵππον δὲ καὶ ἐλέφαντα τρέφειν οὐκ ἔξεστιν ἰδιώτη. βασιλικὸν δὶ ἑκάτερον νενόμισται τὸ κτῆμα, καὶ εἰσὶν αὐτῶν ἐπιμεληταί.

## 3. Metalle und ihre Bearbeitung (S. 60).

Fg. 1,8 (= Diodor II, 36, 2): ή δὲ γἢ πάμφορος εὖσα τοῖς ἡμέροις καρπεῖς ἔχει •καὶ φλέβας καταγείους πολλῶν καὶ παντοδαπῶν μετάλλων γίνεται γὰρ ἐν αὐτἢ πολὺς μὲν ἄργυρος καὶ χρυσός, οὐκ ὀλίγος δὲ χαλκὸς

καὶ σίδηρος, ἔτι δὲ καττίτερος καὶ τάλλα τὰ πρὸς κόσμον τε καὶ χρείαν καὶ πολεμικὴν παρασκευὴν ἀνήκοντα.

Fg. 27,9 (= Strabo XV, p. 709): χρυσοφορούσι γὰρ καὶ διαλίθφ κόσμφ χρώνται.

Fg. 29,11 (= Strabo XV, p. 711): ἐγγυτέρω δὲ πίστεώς φησιν δ Μεγασθένης ὅτι οἱ ποταμοὶ καταφέροιεν ψῆγμα χρυσοῦ καὶ ἀπ' αὐτοῦ φόρος ἀπάγοιτο τῷ βασιλεῖ· τοῦτο γὰρ καὶ ἐν Ἰβηρία συμβαίνει.

#### III. Teil. Familienwesen.

#### 1. Kaufpreis und Eheform (S. 64f.).

Fg. 27, 10 (= Strabo XV, p. 709): πολλάς δὲ γαμοῦσιν ὧνητὰς παρὰ τῶν γονέων, λαμβάνουσί τε ἀντιδιδόντες ζεῦγος βοῶν, ὧν τὰς μὲν εὐπειθείας χάριν τὰς δ' ἄλλας ἡδονῆς καὶ πολυτεκνίας.

Fg. 41, 11 (= Strabo XV, p. 712): γαμεῖν δ' ὅτι πλείστας εἰς πολυτεχνίαν.

#### 2. Polygamie und Sehnsucht nach Kindern (S. 67).

Fg. 41,11 (= Strabo a. a. O.): ἐχ πολλῶν γὰρ καὶ τὰ σπουδαῖα πλείω γίνεσθαι ἄν, ἀδουλοῦσί τε τὴν ἐχ τέχνων ὑπηρεσίαν ἐγγυτάτω οὖσαν πλείω δεῖν παρασχευάζεσθαι.

## IV. Teil. Die Schrift (S. 69).

Fg. 27, 2ε. (= Strabo XV, p. 709): γενόμενος γοῦν ἐν τῷ Σανδροκόττου στρατοπέδιμ φησίν ὁ Μεγασθένης, τετταράκοντα μυριάδων πλήθους ίδρυμένου μηδεμίαν ήμέραν ίδεῖν ἀνηνεγμένα κλέμματα πλειόνων ἢ διακοσίων δραχμῶν ἄξια, ἀγράφοις καὶ ταῦτα νόμοις χρωμένοις. οὐδὲ γὰρ γράμματα εἰδέναι αὐτούς.

## V. Teil. Der König.

## 1. Körperpflege (S. 73).

Fg. 27, 14 (= Strabo XV, p. 710): Τῷ βασίλεῖ δ' ἡ μὲν τοῦ σώματος θεραπεία διὰ γυναικῶν ἐστιν.

- Fg. 27, 16 (= Strabo a. a. O.): καν ώρα γένηται της του σώματος θεραπείας: αύτη δ' εστίν ή διά των σκυταλίδων τρίψις. άμα γάρ καὶ διακούει καὶ τρίβεται πεττάρων περιστάντων τριβέων.

## 2. Leibwache (S. 74).

Fg. 27, 14 (= Strabo a. a. O.): ἔξω δὲ τῶν θυρῶν οἱ σωματοεύλακες καὶ τὸ λοιπὸν στρατιωτικόν.

#### 3. Tagesbeschäftigung (S. 78).

Fg. 27, 15/18 (= Strabo a. a. O.): οὐδ' ὑπνοῖ μεθ' ἡμέραν ὁ βασιλεύς· καὶ νύκτωρ δὲ καθ' ὕραν ἀναγκάζεται τὴν κοίτην ἀλλάττειν διὰ τὰς ἐπιβουλάς, τῶν τε μὴ κατὰ πόλεμον ἐξόδων μία μέν ἐστιν ἡ ἐπὶ τὰς κρίσεις, ἐν αῖς διημερεύει διακούων οὐδὲν ἦττον κᾶν ὥρα γένηται τῆς τοῦ σώματος θεραπείας. (8. 1) ἑτέρα δ' ἐστὶν ἡ ἐπὶ τὰς θυσίας ἔξοδος· τρίτη δ' ἐπὶ θήραν βακχική τις κύκλω γυναικῶν περικεχυμένων, ἔξωθεν δὲ τῶν κῶν θάνατος· προηγοῦνται δὶ τυμπανισταὶ καὶ κωδωνοφόροι, κυνηγετεῖ δ' ἐν τοῖς περιφράγμασιν ἀπὸ βήματος τοξεύων (παρεστάσι δ' ἔνοπλοι δύο ἢ τρεῖς γυναϊκες), ἐν δὲ ταῖς ἀφράκτοις θήραις ὰπ' ἐλέφαντος· αί δὲ ναὶ συστρατεύουσιν, ἠσκημέναι παντὶ ὅπλω.

b) (S. 81) Fg. 33,2 (= Strabo XV, p. 703): χρῆσθαι δ' αὐτοῖς ἰδία μὲν ἑκάστω τοὺς θύοντας ἢ τοὺς ἐναγίζοντας, κοινἢ δὲ τοὺς βασιλέας κατὰ τὴν μεγάλην λεγομένην σύνοδον, καθ' ἢν τοῦ νέου ἔτους ἄπαντες οἱ φιλόσοφοι τῷ βασιλεῖ συνελθόντες ἐπὶ θύρας.

#### 4. Weingenuß (S. 90).

Fg. 27, 3f. (= Strabo XV, p. 709): εὐπραγεῖν δ' ὅμως διὰ τὴν άπλότητα καὶ τὴν εὐτέλειαν: οἶνόν τε γὰρ οὐ πίνειν ἀλλ' ἐν θυσίαις μόνον, πίνειν δ' ἀπ' ὀρύζης ἀντὶ κριθίνων συντιθέντας.

 ${
m Fg.~27,14}$  (= Strabo XV, p. 710): μεθύοντα δὲ ατείνασα γυνή βασιλέα γέρας ἔχει συνείναι τῷ ἐκείνον διαδεξαμένῳ.

## 5. Einkünfte des Königs (S. 93).

Fg. 1, 46 ( $\Longrightarrow$  Diodor II, 40, 5): τῆς δὲ χώρας μισθούς τελούσι τῷ βασιλεῖ διὰ τὸ πᾶσαν τὴν Ἰνδικὴν βασιλικὴν εἶναι, ἰδιώτη δὲ μηδενὶ γῆν ἐξεῖναι κεκτῆσθαι· χωρὶς δὲ τῆς μισθώσεως τετάρτην εἰς τὸ βασιλικὸν τελούσι.

 $Fg. 29,_{11}$  (= Strabo XV, p. 711): ἐγγυτέρω δὲ πίστεώς φησιν ὁ Μεγασθένης ὅτι οἱ ποταμοὶ καταφέροιεν ψῆγμα χρυσοῦ καὶ τὰπὰ αὐτοῦ φόρος ἀπάγοιτο τῷ βασιλεῖ τοῦτο γὰρ καὶ ἐν Ἰβηρίας συμβαίνει.

Fg. 32,4 (= Arrian, Ind. XI, 9): καὶ τοὺς φόρους τοῖσί τε βασιλεῦσι . . . οὖτοι ἀποφέρουσι.

Fg. 32, 6 (= Arrian, Ind. XI, 11): φόρον δὲ οὖτοι ἀπὸ τῶν κτηνέων ἀποφέρουσι.

Fg. 32, 7 (= Arrian, Ind. XII, 1): καὶ οὖτοι λειτουργοί εἰσι, καὶ φόρον ἀποφέρουσιν ἀπὸ τῶν ἔργων τῶν σφετέρων.

Fg. 33, 5 (= Strabo XV, p. 704): ἔστι δ' ή χώρα βασιλική πᾶσα· μισθοῦ δ' αὐτὴν ἐπὶ τετάρταις ἐργάζονται τῶν καρπῶν.

Fg. 33, 7 (= Strabo XV, p. 707): ὧν οἱ μὲν φόρον τελοῦσι καὶ λειτουργίας παρέχονται τακτάς.

#### VI. Teil. Die Kasten.

#### 2. Die Landleute (S. 124 f.).

Fg. 1, 44/46 (= Diodor II, 40, 4 f.): δεύτερον δ' ἐστὶ μέρος τὸ τῶν γεωργῶν, οῖ τῷ πλήθει τῶν ἄλλων πολὸ προέχειν δοχοῦσιν. οὖτοι δὲ πολέμων καὶ τῆς ἄλλης λειτουργίας ἀφειμένοι περὶ τὰς γεωργίας ἀσχολοῦνται· καὶ οὐδεὶς ἄν πολέμιος περιτυχὼν γεωργῷ κατὰ τὴν χώραν ἀδικήσειεν ἄν, ἀλλ' ὡς κοινοὺς εὐεργέτας ἡγούμενοι πάσης ἀδικίας ἀπέχονται διόπερ ἀδιάφθορος ἡ χώρα διαμένουσα καὶ καρποῖς βρίθουσα πολλὴν ἀπόλαυσιν παρέχεται τῶν ἐπιτηδείων τοῖς ἀνθρώποις. βιοῦσι δ' ἐπὶ τῆς χώρας μετὰ τέκνων καὶ γυναικῶν οἱ γεωργοί, καὶ τῆς εἰς τὴν πόλιν καταβάσεως παντελῶς ἀφεστήκασι. τῆς δὲ χώρας μισθοὺς τελοῦσι τῷ βασιλεῖ διὰ τὸ πᾶσαν τὴν Ἰνδικὴν βασιλικὴν εἶναι, ἱδιώτη δὲ μηδενὶ γῆν ἐξεῖναι κεκτῆσθαι· χωρὶς δὲ τῆς μισθώσεως τετάρτην εἰς τὸ βασιλικὸν τελοῦσι.

Fg. 32, 4 f. (= Arrian, Ind. XI, 9 f.): δεύτεροι δ' επὶ τούτοισιν οἱ γεωργοί εἰσιν, πλήθεϊ πλεῖστοι Ἰνδῶν ἐόντες. καὶ τούτοισιν οὖτε ὅπλα ἐστὶν ἀρήια οὔτε μέλει πολεμήια ἔργα, ἀλλὰ τὴν χώρην οὖτοι ἐργαζονται, καὶ τοὺς φόρους τοῖσί τε βασιλεὔσι καὶ τῆσι πόλισιν, ὅσαι αὐτόνομοι, οὖτοι ἀποφέρουσι καὶ εἰ πόλεμος ἐς ἀλλήλους τοῖσιν Ἰνδοῖσι τύχοι, τῶν ἐργαζομένων τὴν γῆν οὐ θέμις σφιν ἄπτεσθαι οὐδὲ αὐτὴν τὴν γῆν τέμνειν, ἀλλὰ οἱ μὲν πολεμέουσι καὶ κατακαίνουσιν ἀλλήλους ὅχως τύχοιεν, οἱ δὲ πλησίον αὐτῶν κατ ἡσυχίην ἀροῦσιν ἢ τρυγέουσιν ἢ κλαδέουσιν ἢ θερίζουσιν.¹

Fg. 33, 4f. (= Strabo XV, p. 704): Δεύτερον δὲ μέρος εἶναι τὸ τῶν γεωργῶν, οἱ πλεῖστοί τέ εἰσι καὶ ἐπιεικέστατοι ἀστρατεία καὶ ἀδεία

<sup>-1</sup> Fg. 1, 14 (= Diodor II. 86, 6f.): συμβάλλονται δὲ παρὰ τοῖς Ἰνδοῖς καὶ τὰ νόμιμα πρὸς τὸ μηδέποτε ἔνδειαν τροφής παρ' αὐτοῖς εἶναι: παρὰ μὲν γὰρ τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις οἱ πολέμια καταφθείροντες τὴν χώραν ἀγεώργητον κατασκευάζουσι, παρὰ δὲ τούτοις τῶν γεωργῶν ἱερῶν καὶ ἀσύλων ἐωμένων, οἱ πλησίον τῶν παρατάξεωμ γεωργοῦντες ἀνεπαίσθητοι τῶν κινδύνων εἰσίν. ἀμφότεροι γὰρ οἱ πολεμοῦντες ἀλλήλους μὲν ἀποκτείνουσιν ἐν ταῖς μάχαις, τοὺς δὲ περὶ τὴν γεωργίαν ὄντας ἐῶσιν άβλαβεῖς, ὡς κοινοὺς ὄντας ἀπάντων εὐεργέτας, τάς τε χώρας τῶν ἀντιπολεμούντων οὕτ' ἐμπυρίζουσιν οὕτε δενδροτομοῦσιν.

τοῦ ἐργάζεσθαι, πόλει μὴ προσιόντες μηδ' ἄλλη Χρεία μηδ' όχλήσει κοινή. πολλάκις γοῦν ἐν τῷ αὐτῷ Χρόνῳ καὶ τόπῳ τοῖς μὲν παρατετάχθαι συμβαίνει καὶ διακινδυνεύειν πρὸς τοὺς πολεμίους, οἱ δ' ἀροῦσιν ἢ σκάπτουσιν ἀκινδύνως, προμάχους ἔχοντες ἐκείνους. ἔστι δ' ἡ Χώρα βασιλικὴ πᾶσα. ὑτοῦοῦ δ' αὐτὴν ἐπὶ τετάρταις ἐργάζονται τῶν καρπῶν.

#### 3. Die Hirten und Jäger (S. 129 f.).

Fg. 1,47 (= Diodor II, 40,6): τρίτον δ' ἐστὶ φῦλον τὸ τῶν βουκόλων καὶ ποιμένων καὶ καθόλου πάντων τῶν νομέων, εῖ πόλιν μὲν ἢ κώμην οὐκ εἰκοῦσι, σκηνίτη δὲ βίω χρῶνται, οἱ δ' αὐτοὶ καὶ κυνηγοῦντες καθαρὰν ποιοῦσι τὴν χώραν ὀρνέων τε καὶ θηρίων, εἰς ταῦτα δ' ἀσκοῦντες καὶ φιλοτεχνοῦντες ἐξημεροῦσι τὴν Ἰνδικήν, πλήθουσαν πολλῶν καὶ παντοδαπῶν θηρίων τε καὶ ὀρνέων τῶν κατεσθιόντων τὰ σπέρματα τῶν γεωργῶν.

Fg. 32, 6 (= Arrian, Ind. XI, 11): τρίτοι δέ εἰσιν Ἰνδοϊσιν οἱ νομέες, οἱ ποιμένες τε καὶ οἱ βουκόλοι. καὶ οὖτοι οὔτε κατὰ πόλιας οὔτε ἐν τῆσι κώμησιν οἰκέουσι, νομάδες δέ εἰσι καὶ ἀνὰ τὰ οὔρεα βιοτεύουσι, φόρον δὲ οὖτοι ἀπὸ τῶν κτηνέων ἀποφέρουσι, καὶ θηρεύουσιν οὖτοι ἀνὰ τὴν χώρην ὄρνιθάς τε καὶ ἄγρια θηρία.

Fg. 33, 6 (= Strabo XV, p. 704): Τρίτον τὸ τῶν ποιμένων καὶ θηρευτῶν, οἶς μόνοις ἔξεστι θηρεύειν καὶ θρεμματοτροφεῖν ὧνιά τε παρέχειν καὶ μισθού ζεύγη· ἀντὶ δὲ τοῦ τὴν γῆν ἐλευθεροῦν θηρίων καὶ τῶν οπερμολόγων ὀρνέων μετροῦνται παρὰ τοῦ βασιλέως σῖτον, πλάνητα καὶ σκηνίτην νεμόμενοι βίον.

## 4. Die Gewerbetreibenden (S. 137).

Fg. 1, 48 ( $\Longrightarrow$  Diodor II, 41, 1): τέταρτον δ' ἐστὶ μέρος τὸ τῶν τεχνιτῶν καὶ τούτων οἱ μέν εἰσιν ὁπλοποιοί, οἱ δὲ τοῖς γεωργοῖς ἤ τισιν ἄλλοις τὰ χρήσιμα πρὸς ὑπηρεσίαν κατασκευάζουσιν. οὖτοι δ' οὐ μόνον ὰτελεῖς εἰσιν, ἀλλὰ καὶ σιτομετρίαν ἐκ τοῦ βασιλικοῦ λαμβάνουσι.

 ${
m Fg. 32,7_f.}$  (= Arrian, Ind. XII, 1): τέταρτον δέ ἐστι τὸ δημιουργικόν τε καὶ καπηλικὸν γένος. καὶ οὖτοι λειτουργοί εἰσι, καὶ φόρον ἀποφέρουσιν ἀπὸ τῶν ἔργων τῶν σφετέρων, πλήν γε δὴ ὅσοι τὰ ἀρήια ὅπλα ποιέουσιν. οὖτοι δὲ καὶ μισθὸν ἐκ τοῦ κοινοῦ προσλαμβάνουσιν. ἐγ δὲ τούτ $\phi$  τῷ γένει οῖ τε ναυπηγοὶ καὶ οἱ ναῦταί εἰσιν, ὅσοι γε κατὰ τοὺς ποταμοὺς πλώουσι.

Fg. 33, τ<sub>f.</sub> (= Strabo XV, p. 707): Μετὰ γὰρ τοὺς θηρευτὰς καὶ τοὺς ποιμένας τέταρτόν φησιν εἶναι μέρος τοὺς ἐργαζομένους τὰς τέχνας καὶ τοὺξ καπηλικοὺς καὶ οἶς ἀπὸ τοῦ σώματος ἡ ἐργασία· ὧν οἱ μὲν φόρον τελοῦσι καὶ λειτουργίας παρέχονται τακτάς, τοῖς δ' ὁπλοποιοῖς

καὶ ναυπηγοῖς μισθοὶ καὶ τροφαὶ παρὰ βασιλέως ἔκκεινται· μόνψ γὰρ ἐργάζονται· παρέχει δὲ τὰ μὲν ὅπλα τοῖς στρατιώταις ὁ στρατοφύλαξ, τὰς δὲ ναῦς μισθοῦ τοῖς πλέουσιν ὁ ναύαρχος καὶ τοῖς ἐμπόροις.

## 5. Die Krieger (S. 148 f.).

 ${
m Fg.\,1,\,49}$  (= Diodor II, 41, 2): πέμπτον δὲ τὸ στρατιωτικόν, εἰς τοὺς πολέμους εὐθετοῦν, τῷ μὲν πλήθει δεύτερον, ἀνέσει δὲ καὶ παιδιᾳ πλείστη χρώμενον ἐν ταῖς εἰρήναις. τρέφεται δ' ἐκ τοῦ βασιλικοῦ πᾶν τὸ πλήθος τῶν στρατιωτῶν καὶ τῶν πολεμιστῶν ἵππων τε καὶ ἐλεφάντων.

Fg. 32, 9/9 b (= Arrian, Ind. XII, 2/4): πέμπτον δὲ γένος ἐστὶν Ἰνδοῖσιν οἱ πολεμισταί, πλήθεϊ μὲν δεύτερον μετὰ τοὺς γεωργούς, πλείστη δὲ ἐλευθερίη τε καὶ εὐθυμίη χρεόμενον. οὖτοι ἀσκηταὶ μούνων τῶν πολεμικῶν ἔργων εἰσί. τὰ δὲ ὅπλα ἄλλοι αὐτοῖσι ποιέουσι, καὶ τοὺς ἵππους ἄλλοι παρέχουσι, καὶ διακονέουσιν ἐπὶ στρατοπέδου ἄλλοι, οῖ τοὺς τε ἵππους αὐτοῖσι θεραπεύουσι καὶ τὰ ὅπλα ἐκκαθαίρουσι καὶ τοὺς ἐλέφαντας ἄγουσι καὶ τὰ ἄρματα κοσμέουσί τε καὶ ἡνιοχεύουσιν. αὐτοὶ δέ, ἔστὶ ἄν μὲν πολεμέειν δέη, πολεμέουσιν, εἰρήνης δὲ γενομένης εὐθυμέονται καὶ σφιν μισθὸς ἐκ τοῦ κοινοῦ τοσόσδε ἔρχεται, ὡς καὶ ἄλλους τρέφειν ἀπὶ αὐτοῦ εὐμαρέως.

 $\mathbf{Fg.~33,9}$  (= Strabo XV, p. 707): Πέμπτον [δ'] ἐστὶ τὸ τῶν πολεμιστῶν, οἶς τὸν ἄλλον χρόνον ἐν σχολῆ καὶ πότοις ὁ βίος ἐστὶν ἐκ τοῦ βασιλικοῦ διαιτωμένοις. ὥστε τὰς ἐξόδους ὅταν ἢ χρείο ταχέως ποιεῖθαι, πλὴν τῶν σωμάτων μηδὲν ἄλλο κομίζοντας παρ' ἑαυτῶν.

## 6. Die Spione (S. 169).

Fg. 1, 50 (= Diodor II, 41, 3): ἕχτον δ' ἐστὶ τὸ τῶν ἐφόρων οὖτοι δὲ πολυπραγμονοῦντες πάντα καὶ ἐφορῶντες τὰ κατὰ τὴν Ἰνδικὴν ἀπαγγέλλουσι τοῖς βασιλεῦσιν, ἐὰν δ' ἡ πόλις αὐτῶν ἀβασίλευτος ἦ, τοῖς ἄρχουσιν.

Fg. 32, 10 (= Arrian, Ind. XII, 5): ἕκτοι δέ εἰσιν Ἰνδοἴσιν οἱ ἐπίσκοποι καλεόμενοι. οὖτοι ἐφορέουσι τὰ γινόμενα κατά τε τὴν χώρην καὶ κατὰ τὰς πόλιας, καὶ ταῦτα ἀναγγέλλουσι τῷ βασιλέι, ἵναπερ βασιλεύονται Ἰνδοί, ἢ τοἴσι τέλεσιν, ἵναπερ αὐτόνομοί εἰσι. καὶ τούτοισιν οὐ θέμις ῧεῦδος ἀναγγεῖλαι οὐδέν, οὐδέ τις Ἰνδῶν αἰτίην ἔσχε ψεύσασθαι.

Fg. 33, 16 ( $\Leftarrow$  Strabo XV, p. 707): Έκτοι δ' εἰσὶν οἱ ἔφοροι τούτοις δ' ἐποπτεύειν δέδοται τὰ πραττόμενα καὶ ἀναγγέλλειν λάθρα τῷ βασιλεῖ συνεργούς ποιουμένοις τὰς ἐταίρας, τοῖς μὲν ἐν τῇ πόλει τὰς ἐν τῷ πόλει τοῖς δὲ ἐν στρατοπέδῳ τὰς αὐτόθι καθίστανται δ' οἱ ἄριστοι καὶ πιστότατοι.

# 7. Die Ratgeber, Beisitzer und die obersten Beamten (S. 175 f.).

Fg. 1, 51 f. (= Diodor II, 41, 4): εβδομον δ' εστὶ μέρος το βουλεϋον μὲν καὶ συνεδρεϋον τοῖς ὑπὲρ τῶν κοινῶν βουλευομένοις, πλήθει μὲν ἐλάχιστον, εὐγενεἰα δὲ καὶ φρονήσει μάλιστα θαυμαζόμενον ἐκ τούτων γὰρ οῖ τε σύμβουλοι τοῖς βασιλευσίν εἰσιν οῖ τε διοικηταὶ τῶν κοινῶν καὶ οἱ δικασταὶ τῶν ἀμφισβητουμένων, καὶ καθόλου τοὺς ἡγεμόνας καὶ τοὺς ἄρχοντας ἐκ τούτων ἔχουσι.

Fg. 32, 11 (= Arrian, Ind. XII, 61): εβδομοι δε είσιν οι ύπερ τῶν κοινῶν βουλευόμενοι όμου τῷ βασιλεί ἢ κατὰ τὰς πόλιας ὅσαι αὐτόνομοι σὺν τῆσιν ἀρχῆσι. πλήθει μὲν ὀλίγον τὸ γένος τοῦτό ἐστι, σοφίη δὲ καὶ δικαιότητι ἐκ πάντων προκεκριμένον. ἔνθεν οι τε ἄρχοντες αὐτοῖσιν ἐπιλέγονται καὶ ὅσοι νόμαρχοι καὶ ὕπαρχοι καὶ θησαυροφόλακές τε καὶ στρατοφύλακες, ναύαρχοι τε καὶ ταμίαι καὶ τῶν κατὰ γεωργίην ἔργων ἐπιστάται.

Fg. 33, 11 = Strabo XV, p. 707): Έβδομοι δ' οἱ σύμβουλοι καὶ σύνεδροι τοῦ βασιλέως, ἐξ ὧν τὰ ἀρχεῖα καὶ δικαστήρια καὶ ἡ διοίκησις τῶν ὅλων.

Fg. inc. 56,7 (= Plinius NH [ed. Jan-Mayhoff, Bibl. Teubn. MCMVI] VI, 66): res. publicas optumi ditissimique temperant, iudicia reddunt, regibus adsident.

Bbβ) (S. 202) Gesetze. 1. Hungersnot. Fg. 1,  $_{14}$  (= Diodor II,  $_{36,6}$ ): συμβάλλονται δὲ παρὰ τοῖς Ἰνδοῖς καὶ τὰ νόμιμα πρὸς τὸ μηδέποτε ἔνδειαν τροφῆς παρ' αὐτοῖς εἶναι.

- 2. Obligationsrechtliches (S. 204). Fg. 27,  $_{5\,f.}$  (= Strabo XV, p. 709): καὶ ἐν τοῖς νόμοις δὲ καὶ συμβολαίοις τὴν ἀπλότητα ἐλέγχεσθαι ἐκ τοῦ μὴ πολυδίκους εἶναι οὕτε γὰρ ὑποθήκης οὕτε παρακαταθήκης εἶναι δίκας, οὐδὲ μαρτύρων οὐδὲ σφραγίδων αὐτοῖς δεῖν, ἀλλὰ πιστεύειν παραβαλλομένους καὶ τὰ οἴκοι δὲ τὸ πλέον ἀφρουρεῖν.  $^1$
- 3. Strafen (S. 205). Fg. 27, 12 (= Strabo XV, p. 710): ψευδομαρτυρίας δ' ό άλοὺς ἀκρωτηριάζεται, ὅ τε πηρώσας οὐ τὰ αὐτὰ μόνον,

Fg. 27 C (= Nikolaos Dam., Fg. 143 FHG III, p. 464): παρ' Ἰνδοῖς ἐάν τις ἀποστερηθῆ δανείου ἢ παρακαταθήκης, οὐκ ἔστι κρίσις, ἀλλ' αὐτὸν αἰτιᾶται ὁ πιστεύσας.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fg. 27 B (= Aelian VH IV,1): Ἰνδοὶ οὕτε δανείζουσικο οὕτε ἀσασι δανείζεσθαι. ἀλλὶ οὐδὲ θέμις ἄνδρα Ἰνδόν οὕτε ἀδικήσαι οὕτε ἀδικηθήναι. διὸ οὐδὲ ποιοῦνται συγγραφὴν ἢ παρακαταθήκην.

άντιπάσχει άλλὰ καὶ χειροκοπεῖται· ἐὰν δὲ καὶ τεχνίτου χεῖρα ἢ ὀφθαλμὸν ἀφέληται, θανατούται.

Fg. 27 D (= Nikolaos Dam., Fg. 143 FHG III, p. 464): Ό δὲ τεχνίτου πηρώσας χεῖρα ἢ ὀφθαλμὸν θανάτω ζημιοῦται. Τὸν ὸὲ μέγιστα ἀδικήσαντα ὁ βασιλεὺς κελεύει κείρασθαι, ὡς ἐσχάτης οὕσης ταύτης ἀτιμίας.

#### 8. Berufsgesetze (S. 221).

- ${
  m Fg.\,1,58}$  (= Diodor II, 41,5): τὰ μὲν οὖν μέρη τῆς διηρημένης πολιτείας παρ' Ἰνδοῖς σχεδὸν ταῦτ' ἔστιν· οὐν ἔξεστι δὲ γαμεῖν ἔξ ἄλλου γένους ἢ προαιρέσεις ἢ τέχνας μεταχειρίζεσθαι, οἶον στρατιώτην ὄντα γεωργεῖν ἢ τεχνίτην ὄντα φιλοσοφεῖν.
- $Fg. 32,_{12}$  (= Arrian, Ind. XII,  $8\,f.$ ): γαμέειν δὲ έξ έτέρου γένεος οὐ θέμις, οἶον τοῖσι γεωργοῖσιν ἐχ τοῦ δημιουργιχοῦ ἢ ἔμπαλιν. οὐδὲ δύο τέχνας ἐπιτηδεύειν τὸ αὐτὸν οὐδὲ τοῦτο θέμις, οὐδὲ ἀμείβειν ἔτερον ἐξ έτέρου γένος, οἶον γεωργιχὸν ἐχ νομέος γίνεσθαι, ἢ νομέα ἐχ δημιουργιχοῦ. μοῦνόν σφισιν ἀγεῖται σοφιστὴν ἐχ παντὸς γένεος γίνεσθαι, ὅτι οὐ μαλθαχὰ τοῖσι σοφιστῆσίν ἐστι τὰ πρήγματα ἀλλὰ πάντων ταλαιπωρότατα.
- Fg. 33, 12 (= Strabo XV, p. 707): οὐν ἔστι δ' οὕτε γαμεῖν ἐξ ἄλλου γένους οὕτ' ἐπιτήδευμα οὕτ' ἐργασίαν μεταλαμβάνειν ἄλλην ἐξ ἄλλης, οὐδὲ πλείους μεταχειρίζεσθαι τὸν αὐτὸν πλὴν εὶ τῶν φιλοσόρων τις εἴη· ἐᾶοθαι γὰρ τοῦτον δι' ἀρετήν.

## 9. Die αὐτόνομοι πόλεις (S. 224).

 ${
m Fg.\,1,}_{32}$  (= Diodor II, 38, 6): τὸ δὲ τελευταΐον πολλαϊς γενεαϊς ὕστερον καταλυθείσης τῆς ήγεμονίας δημοκρατηθήναι τὰς πόλεις.

Fg. 1, 38 ( $\Longrightarrow$  Diodor II, 39, 4): ὕστερον δὲ πολλοῖς ἔτεσι τὰς πλείστας μὲν τῶν πόλεων δημοκρατηθήναι, τινῶν δ' ἐθνῶν τὰς βασιλείας διαμεῖναι μέχρι τῆς Ἀλεξάνδρου διαβάσεως.

Fg. 1,50 (= Diodor II, 41, 8): οὖτοι δὲ πολυπραγμονοῦντες πάντα καὶ ἐφορῶντες τὰ κατὰ τὴν Ἰνδικὴν ἀπαγγέλλουσι τοῖς βασιλεῦσιν, ἐὰν δὸ ἡ πόλις αὐτῶν ἀβασίλευτος ἦ, τοῖς ἄρχουσιν.

 $Fg. 25, f_b \not = Strabo XV, p. 702)$ : λέγουσι δὲ καὶ ἀριστοκρατικήν τινα σύνταξιν πολιτείας αὐτόθι ἐκ πεντακισχιλίων βουλευτῶν συνεστῶσαν, ὧν ἕκαστον παρέχεσθαι τῷ κοινῷ ἐλέφαντα.

 ${
m Fg.~32,}_4 \ (= {
m Arrian,~Ind.~XI,}_9)$ : καὶ τοὺς Φόρους τοῖσί τε βασιλεῦσι καὶ τἢσι πόλισιν, ὅσαι αὐτόνομοι, οὖτοι ἀποφέρουσι.

Fg. 32, 10 (= Arrian, Ind. XII, 5): οὖτοι ἐφορέουσι τὰ γινόμενα κατά τε τὴν χώρην καὶ κατὰ τὰς πόλιας, καὶ ταῦτα ἀναγγέλλουσι τῷ βασιλεί, ἵναπερ βασιλεύονται Ἰνδοί, ἢ τοῖσι τέλεσιν, ἵναπερ αὐτόνομοί εἰσι.

 $Fg. 32,_{11} (= Arrian, Ind. XII,_6)$ : εβδομοι δέ εἰσιν οἱ ὑπὲρ τῶν χοινῶν βουλευόμενοι ὁμοῦ τῷ βασιλέι ἢ κατὰ τὰς πόλιας ὅσαι αὐτόνομοι σὺν τῆσιν ἀρχῆσι.

Fg. 56, 20 (= Plinius NH VI, 7.4): hi montium, qui perpetuo tractu oceani in ora pertinent, incolae liberi et regum expertes multis urbibus montanos optinent colles.

#### VII. Teil. Die Beamten.

#### 1. Die Landbeamten (S. 233).

Fg. 34, 1/3 (= Strabo XV, p. 707/708): Τῶν δ' ἀρχόντων οἱ μέν εἰσιν ἀγορανόμοι οἱ δ' ἀστυνόμοι οἱ δ' ἐπὶ τῶν στρατιωτῶν. ὧν οἱ μὲν ποταμοὺς ἐξεργαζονται καὶ ἀναμετροῦσι τὴν γῆν ὡς ἐν Αἰγύπτῳ, καὶ τὰς κλειστὰς διώρυγας, ἀφ' ὧν εἰς τὰς ὀχετείας ταμιεύεται τὸ ὕδωρ, ἐπισκοποῦσιν ὅπως ἐξ ἴσης πάσιν ἡ τῶν ὑδάτων παρείη χρῆσις. οἱ δ' αὐτοὶ καὶ τῶν θηρευτῶν ἐπιμελοῦνται καὶ τιμῆς καὶ κολάσεώς εἰσι κύριοι τοῖς ἐπαξίοις καὶ φορολογοῦσι δὲ καὶ τὰς τέχνας τὰς περὶ τὴν γῆν ἐπιβλέπουσιν ὑλοτόμων τεκτόνων χαλκέων μεταλλευτῶν. ὁδοποιοῦσι δὲ καὶ κατὰ δέκα στάδια στήλην τιθέασι τὰς ἐκτροπὰς καὶ τὰ διαστήματα δηλοῦσαν.

## 2. Die Stadtbeamten (S. 248 f.).

Fg. 34, 4/8 (= Strabo XV, p. 708): Οἱ δ' ἀστυνόμοι εἰς εξ πεντάδας διήρηνται καὶ οἱ μὲν τὰ δημιουργικὰ σκοποϋσιν οἱ δὲ ξενοδοχοϋσιν καὶ γὰρ καταγωγὰς νέμουσι καὶ τοῖς βίσις παρακολουθοϋσι παρέδρους δόντες, καὶ προπέμπουσιν ἢ αὐτοὺς ἢ τὰ χρήματα τῶν ἀποθανόντων, νοσούντων τε ἐπιμελοϋνται καὶ ἀποθανόντας θάπτουσι. τρίτοι δ' εἰσὶν οἱ τὰς γενέσεις καὶ θανάτους ἐξετάζουσι πότε καὶ πῶς, τῶν τε φόρων χάριν καὶ ὅπως μὴ ἀφανεῖς εἶεν αἱ κρείττους καὶ χείρους γοναὶ καὶ θάνατοι. τέταρτοι [δ'] οἱ περὶ τὰς καπηλείας καὶ μεταβολάς, οἶς μέτρων μέλει καὶ τῶν ὡραίων, ὅπως ἀπὸ συσσήμου πωλοῖτο. οὐκ ἔσξι δὲ πλείω τὸν αὐτὸν μεταβάλλεσθαι πλὴν εἰ διττοὺς ὑποτελοίη φόρους. πέμπτοι δ' οἱ προεστῶτες τῶν δημιουργουμένων καὶ πωλοϋντες ταῦτ ἀπὸ συσσήμου, χωρὶς μὲν τὰ καινὰ χωρὶς δὲ τὰ παλαιά τῷ μιγνύντι δὲ ζημία. ἔκτοι δὲ καὶ ὕστατοι οἱ τὰς δεκάτας ἐκλέγοντες τῶν πωλουμένων θάνατος δὲ τῷ κλέψαντι τὸ τέλος. ἰδία μὲν ἕκαστοι ταῦτα, κοινῆ δ' ἐπιμελοϋνται τῶν τε

ίδίων καὶ τῶν πολιτικῶν καὶ τῆς τῶν δημοσίων ἐπισκευῆς, τειχῶν τε καὶ ἀγορᾶς καὶ λιμένων καὶ ἱερῶν.

b) (S. 252) Fg. 1, 57 (= Diodor II, 42, 3): Εἰσὶ δὲ παρ' Ἰνδοῖς καὶ ἐπὶ τοὺς ξένους ἄρχοντες τεταγμένοι καὶ φροντίζοντες ὅπως μηδεὶς ξένος ἀδικῆται τοῖς δ' ἀρρωστοῦσι τῶν ξένων ἰατροὺς εἰσάγουσι καὶ τὴν ἄλλην ἐπιμέλειαν ποιοῦνται, καὶ τελευτήσαντας θάπτουσιν, ἔτι δὲ τὰ καταλειφθέντα χρήματα τοῖς προσήκουσιν ἀποδιδόασιν.

#### 3. Die Militärbeamten (S. 266 f.).

Fg. 34, 9/15 (= Strabo XV, p. 708 f.): Μετὰ δὲ τοὺς ἀστυνόμους τρίτη ἐστὶ συναρχία ή περὶ τὰ στρατιωτικά, καὶ αὕτη ταῖς πεντάσιν ἑξαχή διωρισμένη. ὧν τὴν μὲν μετὰ τοῦ ναυάρχου τάττουσι τὴν δὲ μετὰ τοῦ ἐπὶ τῶν βοϊκῶν ζευγῶν, δι' ὧν ὄργανα κομίζεται καὶ τροφὴ αὐτοῖς τε καὶ κτήνεσι καὶ τὰ ἄλλα τὰ χρήσιμα τῆ στρατιᾶ. οὖτοι δὲ καὶ τοὺς διακόνους παρέχουσι, τυμπανιστάς, χωδωνοφόρους, ἔτι δὲ καὶ ἱπποκόμους καὶ μηχανοποιούς και τούς τούτων ύπηρέτας. εκπέμπουσί τε πρός κώδωνα τούς χορτολόγους, τιμή καὶ κολάσει τὸ τάχος κατασκευαζόμενοι καὶ τὴν ἀσφάλειαν. τρίτοι δέ είσιν οί τῶν πεζῶν ἐπιμελούμενοι τέταρτοι δ' οί τῶν ἵππων. πέμπτοι δ' άρμάτων. εκτοι δε έλεφάντων. βασιλικοί τε σταθμοί καί εποις καὶ θηρίοις, βασιλικόν δὲ καὶ όπλοφυλάκιον παραδίδωσι γὰρ ὁ στρατιώτης τήν τε σχευήν είς το όπλοφυλάχιον χαί τον ἵππον είς τον ἱππῶνα χαὶ το θηρίον όμοίως. χρώνται δ' άχαλινώτοις: τὰ δ' ἄρματα ἐν ταῖς όδοῖς βόες ελχουσιν, οί δὲ ἵπποι ἀπὸ φορβειᾶς ἄγονται τοῦ μή παρεμπίπρασθαι τὰ σχέλη, μηδὲ τὸ πρόθυμον αὐτῶν τὸ ὑπὸ τοῖς ἄρμασιν ἀμβλύνεσθαι. δύο δ' είσιν ἐπὶ τῷ ἄρματι παραβάται πρὸς τῷ ἡνιόχω. ὁ δὲ τοῦ ἐλέφαντος ήνίοχος τέταρτος, τρεῖς δ' οἱ ἀπὰ αὐτοῦ τοξεύοντες.

## VIII. Teil. Die Religion.

## 1. Die Philosophen (S. 278 f.).

Fg. 1, 40/4: (= Diodor II, 40, 1/3): το δε παν πλήθος των Ίνδων εἰς έππα μέρη διήρηται, ὧν εστι το μεν πρώτον σύστημα φιλοσόφων, πλήθει μεν των πλλλων μερών λειπόμενον, τῆ δ' ἐπιφανεία πάντων πρωτεύου καλειτούργητοι γὰρ ὅντες οἱ φιλόσοφοι πάσης ὑπουργίας οὐθ' ἐτέρων κυριεύουσιν οὕθ' ὑς' ἐτέρων δεσπόζονται. παραλαμβάνονται δ' ὑπὸ μὲν τῶν ἰδιωτῶν εἴς τε τὰς ἐν τῷ βίφ θυσίας καὶ εἰς τὰς τῶν πετελευτηκότων ἐπιμελείας, ὡς θεσῖς γεγονότες προσφιλέστατοι καὶ περὶ τῶν ἐν ἄδου μάλιστ' ἐμπείρως ἔγοντες, ταύτης τε τῆς ὑπουργίας δῶρά τε καὶ τιμὰς

λαμβάνουσιν ἀξιολόγους· τῷ δὲ κοινῷ τῶν Ἰνδῶν μεγάλας παρέχονται κρείας παραλαμβανόμενοι μὲν κατὰ τὸ νέον ἔτος ἐπὶ τὴν μεγάλην σύνοδον, προλέγοντες δὲ τοῖς πλήθεσι περὶ αὐχικῶν καὶ ἐπομβρίας, ἔτι δ' ἀνέμων κρολέγοντες δὲ τοῖς πλήθεσι περὶ αὐχικῶν καὶ ἐπομβρίας, ἔτι δ' ἀνέμων τὰ μέλλοντα γὰρ προακούσαντες οῖ τε πολλοὶ καὶ ὁ βασιλεὺς ἐκπληροῦσιν ἀεὶ τὸ μέλλον ἐκλείπειν καὶ προκατασκευάζουσιν ὰεὶ τι τῶν χρησίμων. ὁ δ' ἀποτυχῶν τῶν φιλοσόφων ὲν ταῖς προρρήσεσιν ἄλλην μὲν οὐδεμίαν ἀναδέγεται τιμωρίαν ἢ βλασφημίαν, ἄφωνος δὲ διατελεῖ τὸν λοιπὸν βίον.

Fg. 32, 1/3 c (= Arrian, Ind. XI, 1/8): γενέμηνται δὲ οἱ πάντες 'Ινδοί ές έπτα μάλιστα γένεα. Έν μεν αὐτοῖσιν οί σοφισταί εἰσι, πλήθεϊ μέν μείους των άλλων, δόξη δε καί τιμή γεραρώτατοι ούτε γάρ τι τώ σώματι εργάζεσθαι άναγκαίη σφιν προσκέεται ούτε τι άποφέρειν άπ' ότων πονέουσιν ες το ποινόν, οὐδέ τι ἄλλο ἀναγκαίης άπλῶς ἐπεῖται τοῖσι σοφιστήσιν, ότι μή θύειν τὰς θυσίας τοῖσι θεοῖσιν ύπὲρ τοῦ χοινοῦ τῶν Ἰνδῶν: ὄστις δὲ ἰδία θύει, ἐξηγητὴς αὐτῷ τῆς θυσίης τῶν τις σοφιστέων τούτων γίνεται, ώς ουν αν άλλως κεχαρισμένα τοίσι θεοίσι Ούσαντι. εἰσὶ δὲ καὶ μαντικής οὖτοι μοῦνοι Ἰνδῶν δαήμονες, οὐδὲ ἐπεῖται ἄλλω μαντεύεσθαι ότι μή σοφιστή ανδρί. μαντεύονται δε ύπερ των ώρεων τοῦ έτεος καὶ εἴ τις το ποινόν συμφορή παταλαμβάνοι. τα δε ίδια έπαστοισιν οι σφιν μέλει μαντεύεσθαι, ή ώς οὐν ἐξικνεομένης τῆς μαντικῆς ἐς τὰ σμικρότερα, ή ώς οὐν ἄξιον ἐὸν ἐπὶ τούτοισι πονέεσθαι. ὅστις δὲ άμάρτοι ἐς τρὶς μαντευσάμενος, τούτω δε άλλο μεν κακον γίνεσθαι ούδεν, σιωπάν δε είναι επάναγκες του λοιπου. και ορκ έστιν οστις έξαναλκάσει τον ανδύα τούτον δωλύσαι" ότου σιωπή κατακέκριται. Γούτοι γυμνοί διαιτέονται οί σοφισταί, του μέν χειμώνος ύπαίθριοι εν τώ ήλίω, του δε θέρεος, επεάν ό ήλιος κατέχη, έν τοΐσι λειμώσι καὶ τοΐσιν έλεσιν ύπο δένδρεσι μεγάλοισιν, ών την σκιην Νέαρχος λέγει ές πέντε πλέθρα έν κύκλω έξικνέεσθαι, καὶ ἄν καὶ μυρίους άνθρώπους ύπὸ έγὶ δένδρεϊ σχιάζεσθαι τηλιχαῦτα εἶναι ταῦτα τὰ δέγδρεα. σιτέονται δὲ τὰ ὡραῖα καὶ τὸν φλοιὸν τῶν δενδρέων, γλυκύν τε ἐόντα τὸν φλοιὸν καὶ τρόφιμον οὐ μεῖον ἤπερ αἱ βάλανοι τῶν φοινίκων.

Fg. 33, 1/3 (= Strabo XV, p. 703 f.): Φησὶ δὴ τὸ τῶν Ἰνδῶν πλῆθος εἰς ἐπτὰ μέρη διηρῆσθαι, καὶ πρώτους μὲν τοὺς φιλοσόφους εἶναι κατὰ τιμήν, ἐλαχίστους δὲ κατ' ἀριθμόν χρῆσθαι δ' αὐτοῖς ἰδικ μὲν ἐκάστω τοὺς θύοντας ἢ τοὺς ἐναγίζοντας, κοινἢ δὲ τοὺς βασιλέας κατὰ τὴν μετάλην λεγομένην σύνοδον, καθ' ἢν τοῦ νέου ἔτους ἄπαντες οἱ φιλόσοφοι τῷ βασιλεῖ συνελθόντες ἐπὶ θύρας ὅ τι ἄν αὐτῶν ἕκαστος συντάξη τῶν τεβης ἢ τηρήση πρὸς εὐετηρίαν καρπῶν τε καὶ ζώων καὶ περὶ πολιτεία, προσφέρει τοῦτ' εἰς τὸ μέσον ὅς δ' ἄν τρὶς ἐψευσμένος άλῷ, νόμος ἐστὶ σιγᾶν διὰ βίου τὸν δὲ κατορθώσαντα ἄφορον καὶ ἀτελῆ κρίνουσι.

- a) (S. 279) Fg. 41, 1 (= Strabo XV, p. 711): Περὶ δὲ τῶν φιλοσόφων λέγων τοὺς μὲν ὀρεινοὺς αὐτῶν φησὶν ὑμνητὰς εἶναι τοῦ  $\Delta$ ιονύσου.
- Fg. 41,4 (= Strabo XV, p. 712): Ἄλλην δὲ διαίρεσιν ποιεῖται περὶ τῶν φιλοσόφων, δύο γένη φάσκων, ὧν τοὺς μὲν Βραχμᾶνας καλεῖ τοὺς δὲ Γαρμᾶνας.

#### 3. Buddhistisches und Jinistisches (S. 290 f.).

Fg. 43,1 (= Clemens Alex. [hggb. von O. Stählin, Leipzig 1906] Strom. I, xv, 71, 6): εἰσὶ δὲ τῶν Ἰνδῶν οἱ τοῖς Βούττα πειθόμενοι παραγγέλμασιν, ὂν δι' ὑπερβολὴν σεμνότητος εἰς θεὸν τετιμήχασι.

#### Nachträge und Berichtigungen.

Zu S. 4/6: Zu Seleukos, seinem Zug nach Indien sowie über die ἐπιγαμία s. Stähelin, R-E (2. Reihe, 3. Halbband) II A, 1 Sp. 1216 f.

Zu S. 5, Anm. 1, Z. 1: Lies: Sandrocottus.

Zu S. 6, Anm. 6: Einen Überblick über Megasthenes bietet auch E. H. Bunbury, A History of ancient Geography, Second Edition, 2 Bde., London 1883, I, p. 552/567.

Zu S. 7, Z. 20/23: Dieses Indizium für Megasthenes' ionische Sprache ist schon früher aufgestellt und von Schwanbeck (p. 25 und n. 17) widerlegt worden.

Zu S. 8, Z. 6: Wichtig für die Beurteilung des Megasthenes sind die Ausführungen von K. Trüdinger, Studien zur Geschichte der griechisch-römischen Ethnographie, Diss. Basel 1918, S. 74/77, 142. Sie bestätigen die oben geäußerte Vermutung, daß einzelne Angaben bei Megasthenes auf eine idealisierende Tendenz zurückzuführen sind, wenn er auch nicht durchgehend seinem Bericht diesen Zug verliehen hat. Ob aber, wie Trüdinger annimmt, die Stoa auf den griechischen Gewährsmann eingewirkt hat, ist nicht ,ohne Zweifel'; die Wurzeln liegen vielleicht einerseits im griechischen Staatsroman, andererseits in der durch Alexanders des Großen Feldzüge eröffneten orientalischen Welt, die die Phantasie befruchtete und nach dem Tode des Herrschers die Sehnsucht nach einem einfachen, glücklichen Leben - ein starker Gegensatz zu dem kriegsdurchtobten und kulturell zersetzten Zeitalter — nährte.

Zu S. 9, Z. 16: Lies: 19-23 Zeilen.

Zu S. 9, Anm. 2: Jetzt mit einer neuen Einleitung und einem Anhang (Cāṇakyasūtrāṇi) herausgegeben ? Oriental Library Publications. Sanskrit Series No. 37/54. Arthasastra of Kautilya. Revised and edited by R. Shama Sastri ... Mysore 1919. Diese Ausgabe wurde während der Korrektur des späteren Teiles herangezogen. Der Herausgeber wendet sich in der Einleitung Sitzungsber. d. phil.-hist. Kl. 191, Bd. 5. Abh.

(p. X—XVI) gegen eine (ihrem Publikationsort nach nicht angegebene) Abhandlung von A. B. Keith, in der dieser die Identität von Vätsyäyana und Kautilya auf Grund von Hemac. Abhidh. 853 f. und Yädavaprakäšas Vaijayantī (ed. G. Oppert p. 96, 316 ff.) behauptete. Shamas berichtet über drei neue Manuskripte des Arthašāstra, über einen Kommentar, Nayacandrikā; ausschlaggebende Argumente bringt der Herausgeber nicht bei.

Zu S. 10, Anm. 2: Lies: Literarhistorisches aus dem Kautiliya (letzteres auch Z. 12, 19).

Zu S. 13, Z. 20: Von Aufsätzen, die während des Druckes der Arbeit zugänglich wurden, ist zu erwähnen: A. B. Keith, JRAS 1916, p. 130/137; der Gelehrte hält das Arthašāstra gegen H. Jacobis Ansicht für das Werk eines "Nachfolgers in der politischen Literatur', der auf Kautilyas Ansichten fußend, ihn als Autorität zitiert. Nach Aufzählung einiger allgemeiner Argumente glaubt er behaupten zu können, daß das Arthašāstra dem 1. Jahrhundert v. Chr. angehört, wenn auch die Materie viel älter sein mag; daß es das Werk Kautilyas sei, findet Keith für unwahrscheinlich. - Eine nur ihrer Merkwürdigkeit wegen erwähnenswerte Hypothese stellt Hiralal Amratlal Shah in (bisher) vier Aufsätzen auf, die im Quarterly Journal of the Mythic Society 1920 und 1921 erschienen sind: daß Kautilya niemand anderer sei als Kālidāsa. Dies wird durch Parallelen aus den Werken des Dichters mit dem Arthašāstra zu erweisen gesucht. Wenn schon das Tantrākhyāyika auf der einen, die Zeit Kālidasas auf der anderen Seite hinreichende Einwände gegen diese Hypothese abgeben, so bleibt dem Verfasser das Verdienst, auf die nīti-Stellen bei Kālidāsa hingewiesen zu haben. — Endlich kommen die Bemerkungen T. Ganapati Såstrîs in der dritten Ausgabe von Bhasas Svapnavasavadatta (Trivandrum Sanskrit Series 1916, Introd. p. 8/10) in Betracht; er ist der Ansicht. daß Kautilya der entlehnende Teil und Bhäsa daher vor das 4. vorchristliche Jahrhundert zu setzen sei. - Die Ausführungen von H. G. Rawlinson, Intercourse between India and the Western World from the earliest Times to the Fall of Rome, Cambridge 1916, p. 33 ff., die Bestätigung der Nachrichten des Megasthenes durch das Kautiliya Arthašāstra betreffend (p. 67 f.), sind nur allgemein und ziemlich kritiklos gehalten.

Zu S. 14, Z. 10: J. Jolly begann eine deutsche Übersetzung des Arthašāstra ZDMG 74 (1920), S. 321/355 (bisher das 1. Buch des Arthašāstra).

Zu S. 14, Anm. 1: Diese Übersetzung erschien unter dem Titel: Kautilya's Arthaśastra translated by R. Shamasastry with Introductory Note by J. F. Fleet (Government Library Series, Bibliotheca Sanskrita No. 37 Part II), Bangalore 1915.

Zu S. 16, Z. 6: Statt ,hat' lies ,tat'.

Zu S. 19, Z. 2: Zum Schoinos des Eratosthenes vgl. O. Viedebandt, Klio XIV (1915), S. 232 ff., 246.

Zu S. 21, Z. 8 f.: Der von F. Weller, ZDMG 74 (1920), S. 236 angeführte Schluß, daß Fa-Hien die yojana-Angaben an der Straße selbst abgelesen haben muß, ist, selbst wenn er überzeugend wäre, nur für die Zeit des chinesischen Pilgers beweiskräftig und nicht für die Mauryazeit. S. Lévi, der (JA s. XI, t. 11 [1918], p. 153/160) über die indischen Längenmaße und Entfernungen sowie über die Beziehungen zwischen yojana und li nach chinesischen Quellen handelt, verweist (p. 155) auf die (hier nicht zugänglichen) Ausführungen F. E. Pargiters im JRAS 1894, p. 237, daß ,une distance de poste, ou ḍāk, comme on dit dans l'Inde, sert encore comme messure grossière de longueur et correspond généralement à 6 ou 7 milles'. Darnach waren die Poststationen in einer Entfernung von 9655,92 m, bezw. 11.265,44 m voneinander angelegt. dak in Gujarati (Shápurjí Edaljí, A Dictionary Gujarátí and English, Second Edition, Bombay 1868, s. v.), Marāthi (J. T. Molesworth, A Dictionary Maráthí and English, Second Edition, Bombay 1857, s. v.): ,A disposition (of horses, runners, bearers) along a road to convey the post or travellers; post mail, express'; in HindI (J. D. Bate, A Dictionary of the Hindee Language, Benares 1875, s. v.): A post (for the conveyance of letters; also, relay of horses or of palkee-bearers).' - Zu den indischen Maßen s. auch J. A. Decourdemanche, JA s. X, t. 18 (1911), p. 375 ff.; s. XI, t. 1 (1913), p. 437 f.

Zu S. 21, Z. 25 f.: Zu den chinesischen Poststationen s. auch S. Levi a. a. O. p. 157.

Zu S. 21, Anm. 6: Zur persischen Post s. noch: H. Kiepert, Monatsberichte der kgl. preuss. Akad. d. Wissensch. zu Berlin 1857, S. 124; G. Hirschfeld, Aus dem Orient, Berlin 1897, S. 5; C. Fries, Klio III (1903), S. 169 f.; IV (1904), S. 117/121; F. Preisigke, VII (1907), S. 241/277; Th. Bloch, Wörter und Sachen III (1912), S. 135 f.; B. Geiger, WZKM 29 (1915), S. 309/314. — An eine Beeinflussung in dieser Einrichtung seitens Persiens denkt H. G. Rawlinson a. a. O. p. 43.

Zu S. 31, Anm. 1: S. Jolly, ZDMG 74, S. 351, Anm. 1.

Zu S. 40, Anm. 2: Vgl. noch R. Kittel, Geschichte des Volkes Israel (Handbücher der alten Geschichte, I. Serie. Dritte Abteilung) I (zweite Auflage, Gotha 1912), S. 152/155; 164/166; W. Andrae, Die Festungswerke von Assur (23. wissenschaftliche Veröffentlichung der Deutschen Orient-Gesellschaft), 2 Bde., Leipzig 1913.

Zu S. 43, Anm. 1: Jolly übersetzt (a. a. O. S. 351): "Oder einen unterirdischen Raum, versehen mit Türen, die daran (auf dem Türrahmen) angebrachte Holzschnitzereien von Caityas

(Altaren) und Götterfiguren enthalten . . . .

Zu S. 45, Z. 19 ff.: G. N. Banerjee, Hellenism in Ancient India, Second Edition, Calcutta 1920, bemerkt (p. 22), daß die altesten Steinmonumente keinen griechischen Einfluß aufweisen, wiewohl der Steinbau mit geringen Ausnahmen erst seit Ašokas Zeit allgemeiner wird (p. 78).

Zu S. 46 f., Anm. 3: Über diese Ausgrabungen berichtet D. B. Spooner, JRAS 1915, p. 63/89, 405/455; zu seinen viel zu weit gehenden Folgerungen s. V. A. Smith, JRAS 1915, p. 800/802; A. B. Keith, JRAS 1916, p. 138/143; F. W. Thomas, JRAS 1916, p. 362/366. — Für die Mauryazeit nimmt J. H. Marshall, JRAS 1911, p. 127/141; Žiegelbau an, s. bes. p. 140 f.

Zu S. 49, Anm. 5, Z. 5: Lies: Ind. 57, 28,

Zu S. 54, Anm. 4, Z. 1: Statt Fg. inc. 51, 1 ist zu lesen 52, 1:

Zu S. 60, Anm. 3: Zu Schierns Abhandlung s. die zustimmende Anzeige von F. Liebrecht, Zeitschrift f. Ethnologie VI (1874), S. 98/101; nicht zugänglich war B. Laufer, T'oung Pao, Serie II, vol. 9 (1908), p. 429 ff.; ein Referat bringt die Berliner philolog. Wochenschrift 33 (1913), Sp. 285 f.

Zu S. 61, Anm. 1: Statt 367 ist 357 zu lesen.

Zu S. 73, Z. 21: Statt ,Fg. 27, 10' lies ,Fg. 27, 16'.

Zu S. 73, Anm. 2: Statt 276 lies 277.

Zu S. 76, Anm. 4: F. Bollensens Ausgabe stand nicht zur Verfügung; ein Kirāte ist. es auch in der Ausgabe von Vasudev

Laxmana Shastrî Pansîkar, Third Revised Edition, Bombay 1909, p. 122.

Zu S. 79, Z. 22: Statt Fg. 1, 25, 28 ist zu lesen Fg. 1, 52, 58; Zu S. 81, Anm. 2: Statt ,VI. Separat-Edikt' lies ,VI. Felsenedikt'.

Zu S. 87, Z. 17 f.: Nicht unwichtig ist es, auf Fg. 1 der Persika des Herakleides (= Athenaios XII, p. 514 b c, FHG II, p. 95) zu verweisen, der von den 300 Frauen als Wächterinnen in der Umgebung des Perserkönigs erzählt und dann sagt: Εὶ δὲ ἐπὶ θήραν ἐξίοι, καὶ αὶ παλλακίδες αὐτο συγεξήεσαν.

Zu S. 88, Anm. 5: Vgl. auch H. A. Shah, Quarterly Journal

of the Mythic Society 1920, separat. p. 1/12.

Zu S. 93, Z. 2: Sušruta ist zitiert nach der Ausgabe von Višvanātha Prabhurāma Vaidya, Bombay 1901, p. 279/285; Caraka nur nach der Übersetzung von Avinash Chandra Kaviratna, Calcutta 1890 ff., Part X, p. 290/295.

Zu S. 94, Z. 27/29: Im ptolemäischen Ägypten war der König zwar Eigentümer des gesamten Grund und Bodens, aber durch die verschiedenen Arten der ev àpéase vã wurde die Theorie in der Praxis modifiziert; s. U. Wilcken, Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde I, 1, S. 3, 270 ff.; M. Rostowzew, Studien zur Geschichte des römischen Kolonats (Archiv f. Papyrusforschung, Beiheft 1), Leipzig 1910, S. 58. Für das vorptolemäische Agypten s. A. Erman, Agypten und ägyptisches Leben im Altertum, Tübingen o. J. [1887, neue Ausgabe 1896], S. 84, 112 f.; jedoch gilt der Grundsatz, daß der König ausschließlicher Eigentümer des Landes ist, ebenfalls nur in der Theorie. In Assyrien ist ,das Land das Besitztum der Stadtgötter, sie sind die eigentlichen Besitzer und Beherrscher des Bodens ... Sie erwählen nun zu ihrem Bevollmächtigten den König, der sie auf Erden vertritt; B. Meissner, Babylonien und Assyrien S. 46. Das ist freilich nur eine priesterliche Interpretation des Staatsrechtes, die das Interesse der Hierarchie mit den faktischen Verhältnissen auszugleichen bestrebt ist. - Zur βασιλική χώρα im Seleukidenreich vgl. J. Beloch, Griech. Geschichte III, 1 S. 343, Anm. 1.

Für in der römischen Kaiserzeit' ist genauer zu sagen; in der Zeit des Dominats'. Es ist unrichtig, Ägypten in römischer Zeit als Krongut zu erklären, wie sich in neuerer Zeit

herausgestellt hat; s. A. Stein, Untersuchungen zur Geschichte und Verwaltung Ägyptens unter römischer Herrschaft, Stuttgart 1915, S. 98, 258; über die Bestätigung durch den Idios Logos DL 1920, Sp. 824 f.

Zu S. 97, Anm. 1: Der Text der neuen Ausgabe hat 242,6 krechram, was zum Inhalt des Kapitels paßt und die obige Erklärung stützt.

Zu S. 106, Z. 2: Jolly übersetzt (ZDMG 74, S. 335): ,zu seinem zur Schlacht gerüsteten Heer'.

Zu S. 108, Anm. 1: Wesentlich anders fassen M. Vallauri (p. 60) und Jolly (ZDMG 74, S. 353) die Stelle, indem sie <sup>0</sup> samstha mit "stanze", bezw. mit "Station" wiedergeben, eine Bedeutung, die durch 41, 3 ° prakhyätasanistha wenig wahrscheinlich ist (41, 3 ° wäre zu übersetzen: "ein Platz mit Bäumen und Wasser für die, deren Zustand vom Arzt als Schwangerschaft und Krankheit erklärt worden ist"). In der neuen Ausgabe (41, 5 f.) steht nämlich <sup>0</sup> sansthävrkso <sup>0</sup> und Shamas. gibt es (transl. p. 46) wieder: "[compartments] . . . with well known pot-herbs (prakhyátasamsthávriksha)".

Zu S.108, Anm. 4: Auch Jolly übersetzt (ZDMG 74, S.346)

,Frauenarzt'; vgl. aber noch SBE XVII, p. 174, n. 13.

Zu S. 114, Z. 32: Zum Loskauf der ganikā vgl. Kāmas. p. 317, 22 (R. Schmidts Übersetzung, 5. Aufl., S. 405) und den Kommentar p.319,8f. dazu. Zur ganikā im allgemeinen: J.J. Meyer in der Einleitung seiner Dašakum.-Übersetzung S. 55 f. — Lehrreich ist auch die Stelle Mahävagga VIII, 1, 2f., wo eine Hetäre mit Wissen des Königs nach Rājagrha berufen wird, wie überhaupt die buddhistischen Schriften zahlreiche, wertvolle Aufschlüsse über das Hetärenwesen bieten.

Zu S. 116, Anm. 4, Z. 4: Lies: Alex. 62, 2, 4.

Zu S. 124, Z. 13: Von vier Geschlechtern (,γένη, d. i. hier erbliche Stände, Kasten'; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, 1 (3. Aufl.), Stuttgart und Berlin 1910, S. 70) spricht Strabo XI, p. 501 bei den kaukasischen Iberern: 1. das γένος, aus dem man die beiden Könige bestellt; 2. das der Priester; 3. das der Krieger und Ackerbauer; 4. das der Hörigen.

Zu S. 124, Z. 18: Über die Kasten in Ägypten und Indien handelte Chrph. Meiners, Commentatio de causis ordinum sive castarum in veteri Aegypto atque tum in antiqua quam in re-

centiori India, in den Commentationes Societatis Regiae scientiarum Gottingensis, X (1788/1789), p. 184/199.

Zu S. 132, Anm. 4: Die neue Ausgabe hat 128, 17 paṇika, 129, 17 paṇita; paṇika 156, 12 bedeutet, daß die Prügelstrafe in paṇa abgelöst werden kann; auf 129, 17 angewendet, hieße es da, daß derjenige, welcher gestohlenes Vieh zurückbringt, ein Tier in paṇa abgelöst als Belohnung erhält, was dem rūpyamūlya 130, 7 entspräche. Zwar wäre die Übersetzung 128, 17 bei der Lesart paṇika: ,er gebe . . . einen Schwanz und ein gezeichnetes Fell in paṇa', d. h. den Wert dieser Teile in Geld, naheliegend; da es sich aber um einen Ersatz der Steuer handelt, ist diese Erklärung wenig ansprechend. Wenn paṇita zu lesen wäre, hätte der Hirt ,einen Schwanz und ein gezeichnetes Fell, die eingehandelt (gekauft) worden sind', abzuliefern.

Zu S. 153, Anm. 3, Z. 4: Statt ,aus den Priestern' ist ,aus den libyschen Söldnern' zu lesen.

Zu S. 157, Anm. 6: W. Printz, KZ 44 (1911), S. 80 übersetzt cakragrahana (Mhbh. III, 15, 6) mit "Laufgraben"; was das Wort bedeutet, ist unsicher, ebenso, ob es mit grahana bei Kautilya zusammenzuhalten ist. Vielleicht sind es bewegliche Maschinen; in neuindischen Wörterbüchern wird für mor(a)ca auch "battery" angeführt.

Zu S. 184, Z. 1/3: Gegen Joh. Hertels Übersetzung (Tanträ-khyäy.-Übers. I, S. 145; II, S. 102) wendet sich A. B. Keith, JRAS 1916, p. 137, n. 1.

Zu S. 187, Z. 23/25: Daß mantripariṣatpāla zu lesen ist, bestätigt die neue Ausgabe, die 247, 11 das zweite antapāla nicht aufweist.

Zu S. 188, Z. 14: Lies σύνεδροι.

Zu S. 192, Anm. 4: Zu den ὅπαρχοι als Unterbeamten der Satrapen vgl. Lehmann-Haupt, R-E II A, 1, § 126, Sp. 151; § 148 f., Sp. 163 f.; § 157 d, e, 158, Sp. 171 f.

Zu S. 205, Z. 31: Zu den Strafen vgl. noch den Paradoxographus Vaticanus Rohdii (bei O. Keller, Rerum naturalium scriptores Graeci minores, Lipsiae MDCCCLXXVII, 58 p. 114): Bei den Indern wird derjenige, welcher einen Kunsthandwerker an der Hand oder am Auge verstümmelt, mit dem Tode bestraft' (Παρὰ τοῖς Ἰνδοῖς ὁ τεχνίτου πηρώσας χεῖρα ἢ ὀφθαλμόν, θανάτω ζημισῦται).

Zu S. 208, Anm. 3: Die Wandlung in der Besetzung des Finanzamtes ist, worauf H. Prof. Swoboda aufmerksam macht, nach den Ausführungen W. Kolbes, Hermes 51 (1916), S. 543/546 davon abhängig, ob Athen unter makedonischer Herrschaft stand oder nicht; im ersteren Falle war es ein Einzelmagistrat (ὁ ἐπὶ τῷ διοιχήσει), im anderen ein Kollegium (οἱ ἐπὶ τῷ διοιχήσει).

Zu S. 216, Anm. 4, Z. 5: Lies: panyādhyakṣa.

Zu S. 233, Z. 18 u. 29: Zu den ἀγορανόμοι vgl. J. H. Lipsius, Das Attische Recht und Rechtsverfahren I (Leipzig 1905), S.93/95, zu den ἀστυνόμοι S. 88/92.

Zu S. 234, Z. 16 ff.: Zu den ἀγρονόμοι vgl. die Ausführungen Ed. Meyers, Theopomps Hellenika, Halle a./S. 1909, S. 234 f. über die thessalischen ὑλωροί.

Zu S. 236, Anm. 2: H. Lüders, SBA 1913 (LIII), S. 1026 f.

Zu S. 237, Anm. 4, Z. 6: Wie aus Radhakumud Mookerji, Local Government in Ancient India (Second Edition, Oxford 1920), p. 144, n. 1 hervorgeht, lautet die Lesung apakramatah. Aber trotz dieser Konjektur Shama, s bleibt seine Übersetzung unwahrscheinlich; wenn jemand seine Arbeiter und Stiere zur Arbeit schickt, warum soll er keinen Anteil am Gewinn, sondern nur an den Ausgaben haben? Auf die persönliche Mitarbeit kommt es doch kaum an!

Zu S. 246, Anm. 1: Vgl. Radhak. Mookerji, Indian Shipping. A History of the sea-borne trade and maritime activity of the Indians from the earliest times, London 1912, p. 68 f. (Für die frdl. Überlassung dieses sowie des vorhin genannten Werkes sei dem Autor der verbindlichste Dank ausgesprochen.)

Zu S. 252 f., Anm. 3, Z. 9: Lies ,Schuchhardt'.

Zu S. 263 f., Anm. 3, Z. 9: Zur Synarchie vgl. G. Busolt, Griechische Staatskunde, S. 312 u. Anm. 2.

Zu S. 267, Anm. 1: Die Zeugnisse und bildlichen Darstellungen die indische Schiffahrt betreffend sind behandelt bei Badhak. Mockerji, Indian Shipping: für die Mauryazeit p.100/115.

Zu S. 268, Anm. 4: Radhak. Mookerji, Indian Shipping p. 109, gibt datra mit ,oars' wieder; das wäre eine gute Erklärung, wenn sie sich rechtfertigen ließe. Die Illustrationen (p. 46 u. 48), besonders No. 3, 4 zeigen eine Menge von Tauen, mittels welcher scheinbar der Mast und das Segel reguliert werden und an denen die Schiffer ziehen. — Zu datra Nirukta

II, 1, 1 s. G. A. Grierson, JRAS 1913, p. 682 f. (Es ist von den Bewohnern des Ostens, nicht des Nordens die Rede.)

Zu S. 280, Z. 11: Statt ,Alexander' ist ,Alexandrinus' zu lesen.

Zu S. 283, Anm. 1: Nach A. Weber (Philolog. u. histor. Abhandl. d. preuss. Akad. d. Wissensch. zu Berlin 1861, S. 333 f. u. 334, Anm. 2) wird im Dīghan. I, 2, 1 die Regenzeit als Jahresbeginn gekennzeichnet. S. aber die Übersetzung R. O. Frankes, Dighanikāya (Quellen d. Religionsgeschichte, Gruppe 8, Göttingen 1913), S. 48. (Der Text ist nicht zugänglich gewesen.) Vgl. noch R. Sewell and Śankara Bálkrishna Dîkshit, The Indian Calendar, London 1896, p. 32; G. Bühler, Asoka-Inschriften S. 262 ff.

Zu S. 289, Anm. 3: Über die strittige Auffassung von hora in der Mänikyäla-Inschrift s. zuletzt F. E. Pargiter, JRAS 1914, p. 652; 1915, p. 703. — Die Erfordernisse eines Astrologen — sowie der anderen Königsdiener — s. bei Demetrios Galanos, Indikon Metaphraseon Prodromos, Athenai 1845, p. 73, Nr. 70 (bezw. 63—73); vgl. G. M. Bolling, Studies in Honor of Maurice Bloomfield, Newhaven and Oxford 1920, p. 57, Nr. 70.

## INDEX.

#### Namen und Sachen.1

Adresten 231 Alberuni 21, 177 A. 1. Androkottos s. Candragupta Anga 48 Anuttara-Götter 295 Aparājita 295 f. Apratihata 295 f. Aratta 231 Arbeiter 137 f. Architektur, Stein- 45 Archiv 72 Aristoteles 234 Arrian 30 ff., 59, 120, 127 ff. usw. Arthašāstra 8 ff.; Problem des A. 8; Komposition des A. 29 A. 1; 54 A. 1; Einheitlichkeit unbestritten 160; Inkonsequenz der termini 77 A. 3; 160 f., 177; Verhältnis zum Dharmašāstra 143, 201; zu den Jātaka und Ašoka-Inschriften 236; zum Drama 116; Schiffswesen im A. 267 f. u. A. 1; 328; Widersprüche 160, 243; brahmanischer Standpunkt des A. 294; Mischreligion im A. 294 f. Ašoka 19 f., 45 f., 73, 81 A. 2; 256 A. 2; -Inschriften 19 A. 4; 20, 73, • 81 A.•2; 192, 202 Astrologie und Astronomie 10, 89 Astrolog 100, 288 f. Aufschreiber 72 Aufseher 180; der Gerichtsstätte 72 Autonome Staatswesen 224 ff.

Bāhlava, Bāhlīka 116 Baumaterial 41 ff. Beamte, oberste 192 ff., 232 ff. Beisitzer 175 ff. Bergwerke 63, 245 f. Berg(werks)arbeiter 63, 245 f. Berufsgesetze 221 ff. Betriebe, königliche 47 ff. Bewässerung 22 ff. Bhattasvāmin 9 A. 3; 12 Bihar s. Magadha Birkenblätter 72 Brahmane (-nin) 49 A. 5; 89, 95, 106, 121, 123 f., 153 f., 174, 188 f., 206 f., 220, 223, 280 f., 286 Brhaspati (Rechtslehrer) 11, 244 A. 2; (Gott) 108 Briefe 72 Brunnen 19 f., 240 A. 2 Buddha 291; -Legende 47 A. 1 Buddhismus 290 ff. Budhas 72 Bücher 70, 72 Canakya 3 A. 3; 8, 14 f. Candāla 291 Candragupta 3 ff., 11, 14, 42, 53, 69, 72, 81, 100, 116 ff., 231 Catheaner 231 Ceylon 246 A. 1 China 46 A. 2; 116, 227 A. 2

Dämme 25, 27

Daimachos 6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Ziffern beziehen sich auf die Seiten.

Dandin 12, 78 A. 1; 79, 89

Dasārņa 48

Devala 11

Dharmašāstra 10 f., 81 A. 1; 84, 95, 99, 109, 112, 115, 127, 143, 148, 188 u. A. 5; 194, 200 f., 204 ff., 214 A. 3; 220, 222, 259 A. 4; 263, 281, 284

Dionysos, -Kult 29 A. 3; 86 A. 1; 90, 92

Domänenaufseher 240

Dorf 193 ff.; -Vorsteher 195, 244

Drama 77 A. 2; 116 u. A. 3

Eheform 64 ff.
Elefant 47 ff.; -enaufseher 52 f., 273 f.
Endogamie 221 f.
Epos 99, 158 A. 1; 161 u. A. 2; 167,
189 u. A. 3; 191, 194, 220 A. 5;
267 A. 1; 269 f. A. 2
Erannoboas 29 u. A. 2; 30 A. 1
Eratosthenes 19, 27, 323
Erdwall 35, 40
Ernten, zwei 27 f.
Erzählungsliteratur 190
Erzarbeiter 245

Euphorion 46 A. 3; 118

Fa-Hien 21, 41
Feinarbeiter 142
Feldmarschall 101, 104 A. 1; 158 ff.
Festung, -swerke 28 ff., 52, 102, 162
Finanzwesen 208 ff.
Flußaufseher, -hüter 235
Flußburg 30
Flußgold 62
Frauenpalast 35, 43, 101, 105, 107, 109
Fremde 252 ff.

Gebäude (königliche, staatliche) 43 Gesandter 180, 228 Gesetze 42, 202 ff. Gestäre 47 ff. Getränke, gentige 71, 90 ff. Gewerbetreibende 137 ff. Gewichtsaufseher 258 Goldaufseher 63
Goldschmied, -e, königliche 63, 245
Goldwäschereien 63 f.
Govinda(svämin) 65 A. 3; 136 A. 4
Graben 29 f., 32, 34, 37 ff., 43
Grenzwächter 162, 180, 242, 246, 259
Griechen 6 f., 45 f., 58 A. 2; 67 A. 1;
70, 116; griechischer Einfluß 46,
251 A. 3; 252
Grobarbeiter 142

**H**afenaufseher 264, 268 Hallen, agni-, kuttana- 41 Handelsstraße 18 Handwerker 137 ff., 147 f. Haradatta 81 A. 5; 82 A. 4; 100 Haremsaufseher 74 Hauptquartier 100 ff., 157, 159, 288 f. Hauspriester 82, 180, 287 f. Heer (s. auch Krieger) 100 ff., Organisation 161; Administration 161 u. A. 1; 266 ff. Hellenistische Staatseinrichtungen Herbergen, öffentliche 20 f. Hetäre 114 f., 173, 175, 326 Hirten 129 ff. Hiuen-Tsiang 21, 41 Holzbauten 43 ff. Holzhauer 242 f. Hungersnot 202 ff.

Indra 108, 290 u. A. 1; 295 f. Infanterieaufseher 271 f.

Jäger 129 ff., 134 ff., 241 Jayanta 295 f. Jinismus 292 ff.

Kalinga 48 u. A. 4

Kāmandaki 12; Vernāltnis 2u Kaufilya 102, 190, 276 A. 4

Kāmašāstra, sūtra 10 ff., 71 A. 1; 115

A. 2; 191, 326

Kāmbhoja 116, 151, 152 u. A. 1

Kanāle 24 ff.

Kanzleien, königliche 72

Karūsa 48

Kasten 119 ff.; -frage bei Megasthenes 119 ff., 221 f.; bei Kautilya 149 f., 174 f., 220; Misch- 144, 146; im Epos 189; im Dharmašāstra 220. Kathaia, Kathaier 66 f., 230 Katyayana 11 Kaufpreis 64 ff. Kautilya 8, 11 ff., 21 ff.: usw.; . -Problem I, 11, 13 f., 168 A. 2 Kinderarzt 108 u. A. 4 Kirāten 75 ff., 171 König 52, 60 A. 1; 64 u. A. 3 usw. Königin, 107 ff. Königsboden, -gut 94 f., 128 f., 325 Königtum: 73 Krieger, Ksatriya 116, 121, 148 ff., 220 Kriegsbestimmungen, -gesetze 151 A. 2 Kronprinz 106, 108 f., 159 Kşudraka 230 Kukura 151 Kuru 151 f.

Landbeamten 233 ff. Landleute (Ackerbauer) 124 ff., 145, · 149 Landmessung 22. Licchavi, Licchivika 151 f. Lokalheilige 40, 296 f. Lokayata 10, 291 A. 3; 292 A.

**M**adra 152 A. 2

Mazager 41

Madraka 151, 152 A. 2 Magadha (Bihar) 3, 283 Magadhastein 259 Mahakaccha 290 A. 1; 295 Mallaka 151 f.; 230 A. 4 Maller 230 u. A. 4 Marktaufseher 259 ff. Maßanfscher 258 Masseur, Massieren 73 f. u. A. 2 Mauer 29 f., 32, 34 f., 36 A. 1; 39 ff.; 43 f. Maurya-Dynastie 3, 46 A. 3; 117 f.; -herrschaft 15; -könig 15; -reich

143; -zeit 15, 251 A. 3; 283, 323

Megasthenes 3, 6 ff.; enhemeristische Spuren bei M. 8; seine Indika 7, 15; Beeinflussung durch Plate 8, 12.231 f.: idealisierender Zugseiner Darstellung 42, 72, 90, 109, 127, 163, 175, 205; Verkehr in brahmanischen Kreisen 66, 91; vgl. 297.f.; primitive Verhaltnisse 261 f.; Verhältnis der Beamtenorganisation zum Arthasastra 264 f. Megasthenes aus Chalkis 8 A. 1 Meilensteine 18ff., 21 u. A.6; vgl. 323 Mekalastein 259 u. A. 2 Metallaufseher 245, 261 Metalle 60 ff., 245 Militärbeamte 266 ff. Mīmāmsā 10. Minen 62, 245; -aufseher 62 f.; 245 f., 261; -beamte 62

Minister 175 ff.; Prüfung der M. 159, 179, 181 f. Monopol, Elefanten- und Pferde 58ff.

Morieis 46 A. 3; 118 Münzaufseher, -prüfer 63, 211, 218 Musik 85 A. 2; -instrumente 269 f. u. A. 2

Mutilationsstrafen 206 A. 3

Nanda-Dynastie 3, 118.

Nārada 11, 65 A. 1; 112 Nayacandrikā 322 . Nearchos 7, 70, 275 A. 2, 286 A. 3 Nikolaos Dam: 204 A. 3; 205, 207 Nīti-Literatur 190; -šāstraschule 10

Nītivākyāmṛta 13, 80 A. 2; 183 A. 3 Nutzmetallaufseher 63

Offiziere 156 ff. Oxydraken 230

Pacht 128 f.

Pali(m)bothra s. Pāṭaliputra Pañcajana 48 u. A. 4 Pāncāla 151 f. Parvata 290 Pāṭaligrāma 31 Pātaliputra (Patna) 17 f., 28 ff., 38 42, 46 f. A. 3; 148, 163, 196

Paundraka 116 Pferd 57 f.; 152 A. 1 Pferdeaufseher 150, 272 Plato 8, 42, 234 f. Plinius 119, 121, 163, 167 u. A. 1; 175 A. 2; 176, 227 Polygamie 67 ff. Poststationen 21, 323 f. Prācya, Prasier 29, 46 f. A. 3; 48, 163, 231 Prägeaufseher 63, 245 Prasier, Praesier s. Pracya Pratipadacandrikā 9 A. 3 Pratipadapanjikā 9 A. 3 Priester 81, 286 ff. Prinz 109, 159, 185 Prostituierte 115 Proxenie, Proxenos 251 f. Ptolemäer 21; -zeit 129, 325

Ratgeber 101, 175 ff.
Rechnungskammer 217
Rechtsliteratur 83, 100, 188
Rekrutierungsarten 150 ff.
Religion 277 ff.
Richter 79 f., 196 ff.
Rinder 58 A. 2; -aufseher 131 A. 3;
135, 268 ff.

Sacīnātha 290 A. 1; 295 Šākala 152 A. 2 Salzaufseher 63, 261 Sānīkhya 10 Sambrager 231 Sanag 11 Sandrokottos, -cottus s. Candragupta Sarmanen 124, 280 Sarvarthasiddhi(ga) 295 u. A. 4 Schatzhaus, -kammer 24, 35, 43 f. Schießscharten 29 f., 32, 36 f., 39 Schiffbauer 147 Schiffsaufseher 98, 147 f., 235, 242, 246, 253, 264, 267 Schinswesen 267 f.; 328 Schmied 244 u. A. 2 Schreiber 70, 72, 180 Schrift 42, 69 ff.; -stücke 70, 72

Sibyrtios 6 Siegel 204 Siva 295 f. Skanda (Senāpati) 296 Sklaverei 109 ff., 138 Sogder 230 Solinus 73 A. 1; 119, 121, 167 n. A. 1 Somadevasüri 13 Spione 169 ff., 215 f. u.A.7; 217, 288 f.; Spionage 109, 134, 136, 146 A.5; Staatsdomine, -eigentum 94 Staatsopfer 82, 283 Stadtbeamte 248 ff. Stadtfeste 30 u. A. 3 Stadthauptmann 35, 213, 244, 264 Steinbauten 43, 45 f., 53; wall 40 Stephanos Byz. 46 A.3; 118, 227 f. A.2 Steuer 22, 94 ff., 132, 197 f., 213 f., 260 Strabo 30, 32 ff. usw. Šūdra (-ā) 111, 116, 121, 130 u. A. 4; 131, 139, 141, 146 A. 7; 147, 206 Sudracae 230 f. sura-Aufseher 90, 146, 216 A. 7; 261 Surāstra 48, 151, 152 u. A. I

Seleukos Nikator 3 ff., 32, 321

Serer 227 u. A. 2

Talio 206
Taxila (Takṣašilā, Takkasilā) 48. 66 f.,
292 u. A. 4
Toraufseher 263
Tore und Türme 29, 35, 36 u. A. 2;
39, 256

Synarchie 263 u. A. 3; 264, 328

Ugra 116
Umhegung, hölzerne 29 f., 32, 36 u.
A. 2; 37
Uranios 227 f. A. 2

Waijayanta 295 f.
Vaišya (-ā) 116, 121, 130 u. A. 2, 4;
131, 139, 144, 146 u. A. 7
Vāṇāyu 116
Varuna 170 A. 2; 290 u. A. 1; 295
Vijaya 295

Visnu 295 f. Visnugupta 8 Vrjika 151 f.

Waffen 161 f.; -kammer 43, 161 f.
Waffenkammeraufseher 161, 245, 270
Wagen 273, 275 f.; -aufseher 273 f.
Wagenbauer 244 A. 2
Wahrsager 288 f.
Wall 33 ff., 40
Warenaufseher 216 A. 4; 228, 235, 260 f.
Warenhaus 43
Warenvorsteher 261
Wasseranlagen 23 ff.

Wege 246; -beamte 247 Wegsäulen 70 Weidelandaufseher 135, 240 ff., 246 Wein 42, 90 ff.; palme 71 u. A. 3; 72 Westen 45, 48; westlicher Einfluß 45

**Y**avana, -ī 76, 85 A. 5; 116 Yājñavalkya 11

Zeichendeuter 288 f.
Zeughausaufseher s. Waffenkammeraufseher
Zimmerleute 244 u. A. 2
Zoll 98, 144 f.
Zollaufseher 98, 144, 213 A. 7

## Inhaltsverzeichnis.

|                                                                                                                                   | Seite   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Vorwort                                                                                                                           | I-II    |
| Verzeichnis der Abkürzungen                                                                                                       | III—IV  |
| Einleitung                                                                                                                        | 316     |
| 1. Megasthenes 3-8; 2. Kautilya 8-14; 3. Das Problem                                                                              |         |
| 14—16.                                                                                                                            |         |
| I. Teil. Öffentliche Einrichtungen                                                                                                | 17-47   |
| <ol> <li>Straße 17—18; 2. Meilensteine 18—21; 3. Landmessung 22;</li> <li>Bewässerung 22—27; 5. Zwei Ernten 27—28; Die</li> </ol> |         |
| Festung Pali(m)bothra 28—41; 7. Unbewachte Häuser und Baumaterial 41—47.                                                          |         |
| II. Teil. Königliche Betriebe                                                                                                     | 47—64   |
| 1. Gestüte 47-58; 2. Elefanten- und Pferdemonopol 58-60;                                                                          |         |
| 3. Metalle und ihre Bearbeitung 60-64.                                                                                            |         |
| III. Teil. Familienwesen                                                                                                          | 64 - 69 |
| <ol> <li>Kaufpreis und Eheform 64-67;</li> <li>Polygamie und Sehnsucht nach Kindern 67-69.</li> </ol>                             |         |
| IV. Teil. Die Schrift                                                                                                             | 69-72   |
| V. Teil. Der König                                                                                                                | 72-118  |
| 1. Kürperpflege 73-74; 2. Leibwache 74-77; 3. Tages-                                                                              |         |
| beschäftigung 78-90; 4. Weingenuß 90-93; 5. Ein-                                                                                  |         |
| künfte des Königs 93-100; 6. Der König und das Heer                                                                               |         |
| 100-107; 7. Die Frauen in der königlichen Umgebung                                                                                |         |
| 107-116; 8. Der Name und die Dynastie des Königs                                                                                  |         |
| 116—118.                                                                                                                          | •       |
| VI. Teil. Die Kasten                                                                                                              | 119-92  |
| Die Kastenfrage bei Megasthenes 119-124; 1. Die Ph                                                                                | 1.0     |
| sophen 124; 2. Die Landleute 124-129; 3. Die Hirten                                                                               |         |
| und Jäger 129-137; 4. Die Gewerbetreibenden 137-                                                                                  |         |
| → 148; 5. Die Krieger 148-168; 6. Die Spione 169-175;                                                                             |         |
| 7. Die Ratgeber, Beisitzer und die obersten Beamten                                                                               |         |
| 175—220; β. Berufsgesetze 221—224; 9. Die αὐτόνομοι πόλεις 224—232.                                                               | •       |
|                                                                                                                                   |         |

|                                                             | •    | Serre     |
|-------------------------------------------------------------|------|-----------|
| VII. Teil. Die Beamten                                      | . :  | 232-277   |
| 1. Die Landbeamten 233-248; 2. Die Stadtbeamten 2           |      |           |
| -266; 3. Die Militärbeamten 266-277.                        | . '' | i,        |
| VIII. Teil. Die Religion                                    | . :  | 277- 297  |
| 1. Die Philosophen 278-286; 2. Der purchita und die Priest  |      |           |
| in der Umgebung des Königs 286-290; 3. Buddhis              | ti-  | •         |
| sches und Jinistisches 290-297.                             |      |           |
| Überblick                                                   | . ;  | 297-302   |
| Anhang I. Konkordanz der Schwanbeckschen und Müllersch      |      | •         |
| Fragmentsammlung des Megasthenes                            |      | 303305    |
| Anhang H. Text der übersetzten Stellen aus den Fragmenten d |      |           |
| Megasthenes                                                 | į. į | 306 - 320 |
| Nachträge                                                   |      |           |
| Index: Namen und Sachen                                     | . {  | 330 - 334 |
| Inhaltetrangaighnia                                         |      | ลลก       |







"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA

+ of Archaeology

HI.

Please help us to keep the book clean and moving.

S. B., 148. N. DELHI.